opusdei.org

TEMA 8. Jezus
Kristus, pravi Bog in
pravi Clovek

Jezus Kristus je privzel ¢lovesko
naravo, brez da bi prenehal biti
Bog: je resni¢ni Bog in resnicni
Clovek.

25. Dec. 2013

1. Uclovecenje Besede

»Ko pa je nastopila polnost Casa, je
Bog poslal svojega Sina, rojenega iz
Zene« (Gal 4, 4). Tako se izpolni
obljuba o OdresSeniku, ki jo je Bog dal
Adamu in Evi ob izgonu iz raja:



»SovraStvo bom naredil med teboj in
Zeno ter med tvojim zarodom in
njenim zarodom. On bo prezal na
tvojo glavo, ti pa boS prezala na
njegovo peto« (I Mz 3, 15). Ta vrstica
iz Prve Mojzesove knjige je znana
pod imenom protoevangelij, ker
predstavlja prvo oznanilo vesele
novice o odresenju. Po izrocilu se
razlaga, da je Zena, o kateri govori
besedilo, tako Eva v neposrednem
pomenu, kot Marija v polnem
pomenu; in da se Zenin zarod nanasa
tako na Clovestvo kot na Kristusa.

Od takrat do trenutka, ko je »Beseda
postala meso in se naselila med
nami« (Jn 1, 14), je Bog pripravljal
Clovestvo, da bi moglo plodovito
sprejeti njegovega edinorojenega
Sina. Bog je zase izbral izraelsko
ljudstvo, z njim sklenil zavezo in jo
postopoma oblikoval tako, da je
posegal v njegovo zgodovino, mu
kazal svoje nacrte preko ocakov in
prerokov ter ga posvecCeval zase. Vse



to je kot priprava in podoba tiste
nove in popolne zaveze, ki se je
morala dopolniti v Kristusu, in
tistega polnega in dokonc¢nega
razodetja, ki ga je izvrSila sama
uteleSena Beseda.[1] Ceprav je Bog
pripravljal OdreSenikov prihod
predvsem z izvolitvijo izraelskega
ljudstva, to ne pomeni, da je zapustil
ostala ljudstva, “pogane", saj nikoli ni
prenehal s pricevanjem o samem
sebi (prim. Apd 14, 16-17). Po bozji
previdnosti so pogani imeli zavest,
bolj ali manj eksplicitno, o
potrebnosti odreSenja in vse do
skrajnih kotickov zemlje je bila
ohranjena Zelja po zveli¢anju.

UteleSenje ima svoj izvor v bozji
ljubezni do Jjudi: »BozZja ljubezen do
nas pa se je razodela v tem, da je Bog
poslal v svet svojega edinorojenega
Sina, da bi Ziveli po njem« (1 Jn 4, 9).
UteleSenje je najodli¢nejsi dokaz
bozje ljubezni do ljudi, saj se v njej



Bog sam izroci ljudem, ko postane
deleZen ¢loveske narave v eni osebi.

Po padcu Adama in Eve v raju ima
uteleSenje cilj odreSenja in
zveli¢anja, kot izpovedujemo v veri:
»zaradi nas ljudi in zaradi naSega
zveliCanja [je] priSel iz nebes. In se je
utelesil po Svetem Duhu iz Marije
Device in postal ¢lovek.«[2] Kristus je
sam zase rekel, da je »Sin Clovekov
prisel iskat in reSit, kar je
izgubljeno« (Lk 19, 10; prim. Mt 18,
11) in da »Bog svojega Sina ni poslal
na svet, da bi svet sodil, ampak da bi
se svet po njem resSil« (Jn 3, 17).

UteleSenje ne izkazuje samo
neskoncne bozje ljubezni do ljudi,
njegovega neskon¢nega usmiljenja,
pravicnosti in moci, ampak tudi
skladnost boZjega nacrta odreSenja.
Globoka boZja modrost se kaze v tem,
kako je Bog odlocil odresSiti ¢loveka,
t.j. na nacin, najprimernejsi njegovi
naravi, kar je prav uteleSenje Besede.



Jezus Kristus, uteleSena Beseda, »ni
mit niti nekaksSna abstraktna ideja. Je
Clovek, ki je zivel v konkretnem
okolju in ki je umrl, potem ko je svoje
lastno Zivljenje vnesel v razvoj
zgodovine. Zgodovinsko raziskovanje
0 Njem je torej zahteva krs¢anske
vere«.[3]

To, da je Kristus zivel, spada v nauk
vere, kakor tudi, da je resni¢no umrl
za nas in tretji dan vstal (prim. 1 Kol
15, 3-11). Jezusovo Zivljenje je z
zgodovinsko znanostjo dokazano
dejstvo, zlasti preko analize Nove
zaveze, katere zgodovinska vrednost
ni vprasljiva. Obstajajo Se druga
nekrSc¢anska pricevanja, poganska in
judovska, o Jezusovem obstoju.
Ravno zaradi tega ni sprejemljivo
staliScCe, ki zgodovinskega Jezusa
postavlja v nasprotje s Kristusom
vere in ki zagovarja predpostavko, da
naj bi bilo skoraj vse, kar Nova
zaveza pove o Kristusu,
interpretacija vere, ki so jo napravili



Jezusovi ucenci, ne pa njegova prava
zgodovinska podoba, ki naj bi bila za
nas Se vedno zakrita. Ta gledisca, ki
mnogokrat vsebujejo mocan
predsodek proti nadnaravnemu, ne
upostevajo, da sodobne zgodovinske
raziskave sovpadajo s trditvijo, da je
Jezusova podoba, ki jo podaja
prvotno krscanstvo, utemeljena na
pristnih dogodkih, ki so se resni¢no
zgodili.

2. Jezus Kristus, pravi Bog in pravi
Clovek

UteleSenje je »skrivnost Cudovitega
zdruZenja bozje in CloveSke narave v
eni sami osebi Besede« (Katekizem,
483). UteleSenje Bozjega Sina »ne
pomeni da je Jezus Kristus delno Bog
in delno c¢lovek, tudi ne, da v njem
obstaja nerazloCena meSanica
bozjega in CloveSkega. Postal je
resni¢no Clovek in ostal resni¢no
Bog. Jezus Kristus je pravi Bog in
pravi ¢lovek« (Katekizem, 464).



BoZanskost Jezusa Kristusa, vecne
bozje Besede, smo obravnavali v
poglavju o sveti Trojici. Tukaj se
bomo posvetili predvsem njegovi
Cloveskosti.

Cerkev je v prvih stoletjih to versko
resnico branila in pojasnjevala sprico
herezij, Ki so jo izkrivljale. Ze v
prvem stoletju so nekateri kristjani
judovskega izvora, ebioniti, imeli
Kristusa za navadnega, a zelo svetega
Cloveka. V drugem stoletju se pojavi
adopcionizem, ki je trdil, da je bil
Jezus posinovljeni boZji sin; Jezus naj
bi tako bil zgolj Clovek, v katerem
prebiva boZja moc; zanje je bil Bog
samo ena oseba. To herezijo so
obsodili leta 190 papeZ sv. Viktor, leta
268 prvi carigrajski koncil in leta 382
rimska sinoda.[4] Arijanska herezija
je z zanikanjem boZanskosti Besede
zanikala tudi to, da je Jezus Kristus
Bog. Arij je bil obsojen na prvem
nicejskem koncilu leta 325. Tudi v
sedanjem Casu Cerkev znova



spominja, da je Jezus Kristus BoZji
Sin, ki obstaja od vekomaj in je z
uteleSenjem prevzel clovesko naravo
v svojo edino boZzjo osebo.[5]

Cerkev pa se je soocila tudi z drugimi
zmotami, ki so zanikale resni¢nost
Kristusove ClovesSke narave. Mednje
spadajo herezije, ki so zavracale
resnicnost Kristusovega telesa in
duSe. Med prvimi je doketizem s
svojimi razliCnimi variantami, ki ima
gnosti¢no in manihejsko ozadje.
Nekateri izmed njegovih
zagovornikov so trdili, da je imel
Kristus nebesko telo ali da je bilo
njegovo telo Cisto navidezno ali pa da
se je naenkrat pojavil v Judeji, ne da
bi se mu bilo treba roditi in rasti. Ze
Sv. Janez se je moral spopadati s
tovrstnimi zmotami: »V svet je
namrec odSlo veliko zapeljevalcev. Ti
ne priznavajo, da je Jezus Kristus
priSel v mesu« (2 Jn 7; prim. 1 Jn 4,
1-2).



Arij in Apolinarij iz Laodikeje sta
trdila, da Kristus nima prave
Cloveske duSe. Drugi je bil na tem
podrocju posebno pomemben in
njegov vpliv je bil navzoc vec stoletij
v kasnejSih kristoloSkih sporih. V
poskusu, da bi obranil Kristusovo
edinost in brezgresnost, je Apolinarij
zagovarjal staliSCe, da Beseda
opravlja naloge ¢loveske duhovne
duSe. Ta nauk pa je predpostavljal
zanikanje resni¢ne Kristusove
Cloveskosti, ki je tako kot pri vseh
ljudeh sestavljena iz telesa in
duhovne duSe (prim. Katekizem,
471). Obsojen je bil na prvem
carigrajskem koncilu in na rimski
sinodi leta 382.[6]

3. Hipostati¢no zedinjenje

Na zacCetku petega stoletja se je po
predhodnih razpravah jasno kazala
potreba po trdni obrambi celovitosti
obeh narav, ¢loveske in bozje, v osebi
Besede; tako zacne ta tema postajati



srediSce pozornosti v patristicni
kristologiji in soteriologiji. K temu
poglabljanju so doprinesle nove
razprave.

Prvo veliko sporno vprasanje je
izviralo v nekaterih trditvah
carigrajskega patriarha Nestorija, ki
je uporabljal izrazoslovje, iz katerega
je bilo mogocCe razumeti, da sta v
Kristusu dva subjekta: boZji subjekt
in Cloveski subjekt, ki sta med seboj
povezana z moralno vezjo, fizi¢no pa
ne. Iz te kristoloske zmote izvira
njegovo zavracanje naziva Bozja
mati, Theotokos, ki se nanaSa na
sveto Marijo. Marija naj bi bila
Kristusova mati, toda ne mati Boga.
Sprico te herezije sta sv. Ciril
Aleksandrijski in efeski koncil leta
431 opomnila, da »Kristusova
Cloveska narava nima drugega
subjekta kakor to boZjo osebo
BoZjega Sina, ki je to ¢lovesko naravo
privzel in naredil za svojo vse od
svojega spocetja. Zato je efeski



cerkveni zbor leta 431 razglasil, da je
Marija v vsej resnici postala bozja
mati s cloveskim spocetjem BozZjega
Sina v svojem telesu« (Katekizem,
466; prim. DS 250 in 251).

Nekaj let pozneje se je pojavilo
monofizitsko krivoverstvo. Ta
herezija izhaja iz apolinarizma in iz
napacnega razumevanja nauka in
izrazoslovja, ki ga je uporabljal sv.
Ciril, s strani arhimandrita v nekem
carigrajskem samostanu. Le-ta je
med drugim trdil, da je Kristus oseba,
ki obstaja v eni sami naravi, saj naj bi
bila ¢loveska narava absorbirana v
bozjo. To zmoto sta obsodila papeZ
sv. Leon Veliki v svojem delu Tomus
ad Flavianum[7], ki je pravi biser
latinske teologije, in ekumenski
kalcedonski koncil leta 451, ki je
obvezna referenca v kristologiji.
Takole pravi: »... soglasno u¢imo, da
je Sin, nas Gospod Jezus Kristus,
popolnoma isti. Isti je popoln v
bozanstvu in popoln v ¢loveskosti«[8]



ter dodaja, da je zedinjenje obeh
narav »nepomesano, nespremenjeno,
nerazdeljeno in neloceno.«[9]

Kalcedonski nauk je bil potrjen in
razjasnjen na drugem carigrajskem
koncilu leta 553, ki podaja pristno
interpretacijo predhodnega koncila.
Potem, ko veckrat poudari
Kristusovo enotnost[10], izpove, da
zedinjenje dveh Kristusovih narav
nastane glede na hipostazo[11], in
tako preseze dvoumnost izraZanja sv.
Cirila, ki je govoril o zedinjenju glede
na “fisis". V tej smeri je drugi
carigrajski koncil tudi dolocil pomen,
v katerem je treba razumeti znano
formulo sv. Cirila, o »eni uteleSeni
naravi boZje Besede«[12]; sv. Ciril je
mislil, da je ta stavek od sv.
Atanazija, v resnici pa je Slo za
apolinaristicno potvarjanje.

V teh koncilskih definicijah, katerih
namen je bil razjasniti nekatere
konkretne zmote, ne pa razlaganje



Kristusove skrivnosti v celoti, so
koncilski oCetje uporabljali jezik
svojega Casa. Tako kot je nicejski
koncil uporabljal termin sobistven, je
kalcedonski uporabljal termine, kot
so narava, oseba, hipostaza itd. glede
na pomen, ki so jih imeli v obi¢ajnem
govoru in v teologiji tistega Casa. To
ne pomeni, kot so trdili nekateri, da
se je evangeljsko sporocilo
heleniziralo. V resnici so bili na
strani toge helenizacije ravno tisti, ki
so predlagali krivoverske nauke, kot
npr. Arjj ali Nestorij, ki niso znali
uvideti omejitev filozofskega
izrazoslovja njihovega Casa glede
skrivnosti Boga in Kristusa.

4. Jezusova presveta ¢loveska
narava

Pri uclovecenju je bila »Cloveska

narava privzeta, ne pa unicena (GS
22, 2)« (Katekizem, 470). Zaradi tega
Cerkev izpoveduje »polno stvarnost
Kristusove CloveSke duse z njenimi



dejavnostmi razuma in volje ter
njegovega Cloveskega telesa. Toda
vzporedno je morala vsakokrat
klicati v spomin, da Kristusova
ClovesSka narava pripada kot lastna
bozji naravi BoZjega Sina, ki je to
CloveSko naravo privzel. Vse, kar
Kristus je in kar dela v njej, je
odvisno od “enega od svete Trojice".
BoZji Sin torej priobcuje svoji
Cloveskosti svoj lasten nacin
osebnostnega bivanja v Trojici. Tako
Kristus v svoji dusi kakor v svojem
telesu Clovesko izraZza bozje Zivljenje
Trojice (prim. Jn 14,

9-10)« (Katekizem, 470).

Kristusova ¢loveska dusa ima
resni¢no ¢lovesko spoznanje.
Katoliski nauk po izrocilu uci, da je
Kristus kot ¢lovek imel pridobljeno
spoznanje, neposredno spoznanje in
blaZeno spoznanje, lastno svetim v
nebesih. Kristusovo pridobljeno
spoznanje ni moglo biti samo po sebi
brezmejno: »Zato je BoZjemu Sinu



bilo mogoce hoteti, da je kot
ucloveceni “napredoval v modrosti,
starosti in milosti" (Lk 2, 52) in prav
tako, da mu je bilo treba spraSevati
in poizvedovati glede tistega, Cesar se
moramo v ¢loveskem stanju
izkustveno nauciti (prim. Mr 6, 38; 8,
27; Jn 11, 34)« (Katekizem, 472).
Kristus, v katerem se nahaja polnost
Svetega Duha z njegovimi darovi
(prim. Iz 11, 1-3), je bil obdarjen tudi
Z notranjim in neposrednim
spoznavanjerm, t.j. s tistim
spoznanjem, ki ni pridobljeno z
delom razuma, temvec je vlito
neposredno od Boga v CloveSki um.
Dejansko je »Sin tudi v svojem
CloveSkem spoznavanju kazal bozjo
prodornost, s katero je segal do
skritih misli cloveSkega srca (prim.
Mr 2, 8; Jn 2, 25; 6, 61)« (Katekizem,
473). Kristus je imel tudi spoznanje,
ki je lastno blazenim: »Po svojem
zedinjenju z boZjo modrostjo v osebi
uclovecene Besede je bilo Kristusovo
CloveSko znanje v polnosti deleZzno



vednosti o ve¢nih nacrtih, ki jih je
razodel s svojim prihodom (prim. Mr
8,31;9, 31; 10, 33-34; 14,
18-20.26-30)« (Katekizem, 474).
Zaradi vsega tega je treba potrditi, da
je Kristus kot ¢lovek nezmotljiv:
dopustiti zmoto v Njem, bi pomenilo
dopustiti zmoto v Besedi, edini osebi,
ki obstaja v Kristusu. Kar se tiCe
morebitne nevednosti v pravem
pomenu besede je treba upoStevati,
da »glede tistega, o Cemer pravi, da
na tem podrocju ne ve (prim. Mr 13,
32), izjavlja drugod, da ni v njegovem
poslanstvu, da bi to razodel (prim.
Apd 1, 7)« (Katekizem, 474).
Razumljivo je, da se je Kristus
Clovesko zavedal tega, da je Beseda,
in svojega odresSilnega poslanstva.
[13] Po drugi strani pa je katoliSka
teologija ob upostevanju, da je
Kristus Ze na zemlji uzival
neposredno gledanje Boga, vedno
zanikala obstoj kreposti vere v
Kristusu.[14]



Nasproti herezijam, ki so v logicnem
sosledju s predhodnim
monofizitizmom trdile, da je v
Kristusu ena sama dejavnost ali ena
sama volja, je Cerkev na tretjem
ekumenskem carigrajskem koncilu
leta 681 izpovedala, da »ima Kristus
dve naravni volji in dve naravni
dejavnosti, boZjo in Clovesko, ki si ne
nasprotujeta, ampak sodelujeta tako,
da je ucClovecena Beseda v pokorscini
svojemu OcCetu CloveSko hotela vse,
kar je skupaj z OCetom in Svetim
Duhom po bozje odlocila za naSe
zveliCanje (prim. DS 556-559).
Kristusova ¢loveska volja “je
pokorna; ne upira se in ne
nasprotuje, temvec se podreja
njegovi bozji in vsemogoc¢ni volji“ (DS
556)« (Katekizem, 475). Gre za
temeljno vprasanje, saj je
neposredno v zvezi s Kristusovim
bivanjem in z naSim zveli¢anjem. Sv.
Maksim Spoznavalec izstopa v tem
doktrinalnem prizadevanju za
pojasnjevanje in se je zelo ucinkovito



posluzil znanega odlomka o Jezusovi
molitvi na vrtu Getsemani, v kateri
se pokaze skladnost Kristusove
Cloveske volje z voljo Oceta (prim. Mt
26, 39).

Posledica dvojnosti narav je tudi
dvojnost dejavnosti. V Kristusu so
dvoje dejavnosti, boZje, ki izhajajo iz
njegove boZje narave, in Cloveske, ki
izhajajo iz ¢clovesSke narave.
Govorimo tudi o bogocloveski
dejavnosti, takrat, ko ¢loveSka
dejavnost deluje kot orodje bozje:
tako je v primeru ¢udeZev, ki jih je
delal Kristus.

Realizem uteleSenja Besede se je
pokazal tudi pri zadnjem velikem
kristoloSkem sporu patristicne dobe:
v razpravi o podobah. Navada
upodabljati Kristusa na freskah,
ikonah, reliefih ipd. je izredno
starodavna in obstajajo pri¢evanja,
ki grejo nazaj vsaj do drugega
stoletja. Do ikonoklasti¢ne krize je



prislo v Carigradu na zacetku 8.
stoletja, njen izvor pa leZi v neki
cesarjevi odlo¢itvi. Ze pred tem so se
nekateri teologi skozi stoletja izrekali
v prid ali proti uporabi podob,
vendar sta obe struji mirno obstajali
ena ob drugi. Tisti, ki so bili proti, so
navadno poudarjali, da Bog ni
omejen in ga zato ni mogoce zaobjeti
v nekaj potez, v nekaj Crt, ni ga
mogoce orisati. Kljub temu pa, kot je
dejal sv. Janez Damascan, je prav
uteleSenje orisalo neorisljivo Besedo.
»Ker se je Beseda uclovecila tako, da
si je privzela resni¢no Cloveskost, je
bilo Kristusovo telo omejeno. Zaradi
tega smemo Jezusovo ¢lovesko
obli¢je “naslikati" (Gal 3,

2)« (Katekizem, 476). Dejansko
»posebne individualne znacilnosti
Kristusovega telesa izraZajo osebo
BoZjega Sina. On je poteze lastnega
CloveSkega telesa naredil za svoje do
te mere, da jih lahko Castimo na
naslikani sveti podobi, kajti vernik,



ki Casti njegovo podobo, Casti osebo,
ki jo ta predstavlja.«[15]

Kristusova dusa, ki po svojem bistvu
ni boZja temvec Cloveska, je bila
izpopolnjena, tako kot duse drugih
ljudi, s habitualno milostjo, ki je
»trajen dar, nadnaravna dispozicija,
ki izpopolnjuje duso samo tako, da jo
naredi sposobno Ziveti z Bogom,
delati po njegovi

ljubezni« (Katekizem, 2000). Kristus
je svet, kot je nadangel Gabrijel
naznanil sveti Mariji pri oznanjenju:
Lk 1, 35. Kristusova ¢loveskost je
radikalno sveta, vir in paradigma
svetosti vseh ljudi. Z uteleSenjem je
bila Kristusova ¢loveska narava
povzdignjena na vecje zedinjenje z
boZanskostjo — z osebo, ki je Beseda
— kot je lahko povzdignjena katera
koli ustvarjenina. Z vidika
Gospodove Cloveskosti je
hipostati¢no zedinjenje najvecji dar,
ki ga je mogocCe prejeti, in je znan
pod imenom milost zedinjenja. S



habitualno milostjo je bila Kristusova
duSa poboZanstvena s preobrazbho, ki
naravo in dejavnosti duse povzdigne
vse do ravni intimnega boZjega
Zivljenja ter njeni nadnaravni
dejavnosti daje sonaravnost, ki je
drugace ne bi imela. Njegova polnost
milosti pomeni tudi vlite kreposti in
darove Svetega Duha. Iz te polnosti
Kristusove milosti »smo vsi prejeli
milost za milostjo« (Jn 1, 16). Milost
in darovi so bili Kristusu podeljeni ne
samo zaradi dostojanstva Sina,
temvec tudi z ozirom na njegovo
poslanstvo novega Adama in glave
Cerkve. Zato govorimo o milosti, ki jo
ima Kristus kot glava, ki ni nekaj
razlicnega od Gospodove osebne
milosti, marvec je eden od vidikov te
iste milosti, ki svoje posvecevalno
delo namenja ¢lanom Cerkve. Cerkev
je dejansko »Kristusovo

telo« (Katekizem, 805), telo,
»kateremu je Kristus glava: Cerkev
Zivi iz njega, v njem in zanj; on Zivi z
njo in v njej« (Katekizem, 807).



Srce uteleSene Besede. »Jezus nas je
vse in vsakogar poznal in ljubil v
Casu svojega zivljenja, svojega
smrtnega boja in svojega trpljenja ter
se daroval za vsakogar od nas: “Bozji
Sin me je vzljubil in daroval zame
sam sebe". Ljubil je nas vse s
Cloveskim srcem« (Katekizem, 478).
Zaradi tega je Jezusovo presveto Srce
najodli¢nejsi simbol ljubezni, s
katero nenehno ljubi veCnega Oceta
in vse ljudi.

José Antonio Riestra
Osnovna literatura
Katekizem Katoliske cerkve, 422-483

Benedikt XVI. — Joseph Ratzinger,
Jezus iz Nazareta

[1] II. vatikanski koncil, Konst.
Lumen Gentium, 9.



[2] I. carigrajski koncil, Symbolum, DS
150; prim. II. vatikanski koncil,
Konst. Lumen Gentium, 55.

[3] Mednarodna teoloSka komisija,
Cuestiones selectas de Cristologia
(1979), v ID., Documentos 1969-1996,
BAC, Madrid 2000, 221.

[4] Prim. DS 151 in 157-158.

[5] Prim. Kongregacija za nauk vere,
Mysterium Filii Dei, 21. 2. 1972, v
AAS 64(1972)237-241.

[6] Prim. DS 151 in 159.
[7] Prim. prav tam, 290-295.

[8] Prim. prav tam 301; Katekizem,
467.

[9] Prim. prav tam.
[10] Prim. prav tam, 423.

[11] Prim. prav tam, 425.



[12] Prim. prav tam, 429.

[13] Prim. Mednarodna teoloSka
komisija, La conciencia que Jesus
tenia de Si mismo y de su mision
(1985), v ID., Documentos 1969-1996,
BAC, Madrid 2000, 377-391.

[14] Prim. Kongregacija za nauk vere,
Not., §t. V, 26. 11. 2006.

[15] II. nicejski koncil, DS 601.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/jezus-kristus-pravi-bog-in-

pravi-clovek/ (3. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/jezus-kristus-pravi-bog-in-pravi-clovek/
https://opusdei.org/sl-si/article/jezus-kristus-pravi-bog-in-pravi-clovek/
https://opusdei.org/sl-si/article/jezus-kristus-pravi-bog-in-pravi-clovek/

	TEMA 8. Jezus Kristus, pravi Bog in pravi človek

