
opusdei.org

TEMA 8. Jezus
Kristus, pravi Bog in
pravi človek

Jezus Kristus je privzel človeško
naravo, brez da bi prenehal biti
Bog: je resnični Bog in resnični
človek.

25. Dec. 2013

1. Učlovečenje Besede

»Ko pa je nastopila polnost časa, je
Bog poslal svojega Sina, rojenega iz
žene« (Gal 4, 4). Tako se izpolni
obljuba o Odrešeniku, ki jo je Bog dal
Adamu in Evi ob izgonu iz raja:



»Sovraštvo bom naredil med teboj in
ženo ter med tvojim zarodom in
njenim zarodom. On bo prežal na
tvojo glavo, ti pa boš prežala na
njegovo peto« (1 Mz 3, 15). Ta vrstica
iz Prve Mojzesove knjige je znana
pod imenom protoevangelij, ker
predstavlja prvo oznanilo vesele
novice o odrešenju. Po izročilu se
razlaga, da je žena, o kateri govori
besedilo, tako Eva v neposrednem
pomenu, kot Marija v polnem
pomenu; in da se ženin zarod nanaša
tako na človeštvo kot na Kristusa.

Od takrat do trenutka, ko je »Beseda
postala meso in se naselila med
nami« (Jn 1, 14), je Bog pripravljal
človeštvo, da bi moglo plodovito
sprejeti njegovega edinorojenega
Sina. Bog je zase izbral izraelsko
ljudstvo, z njim sklenil zavezo in jo
postopoma oblikoval tako, da je
posegal v njegovo zgodovino, mu
kazal svoje načrte preko očakov in
prerokov ter ga posvečeval zase. Vse



to je kot priprava in podoba tiste
nove in popolne zaveze, ki se je
morala dopolniti v Kristusu, in
tistega polnega in dokončnega
razodetja, ki ga je izvršila sama
utelešena Beseda.[1] Čeprav je Bog
pripravljal Odrešenikov prihod
predvsem z izvolitvijo izraelskega
ljudstva, to ne pomeni, da je zapustil
ostala ljudstva, “pogane", saj nikoli ni
prenehal s pričevanjem o samem
sebi (prim. Apd 14, 16-17). Po božji
previdnosti so pogani imeli zavest,
bolj ali manj eksplicitno, o
potrebnosti odrešenja in vse do
skrajnih kotičkov zemlje je bila
ohranjena želja po zveličanju.

Utelešenje ima svoj izvor v božji
ljubezni do ljudi: »Božja ljubezen do
nas pa se je razodela v tem, da je Bog
poslal v svet svojega edinorojenega
Sina, da bi živeli po njem« (1 Jn 4, 9).
Utelešenje je najodličnejši dokaz
božje ljubezni do ljudi, saj se v njej



Bog sam izroči ljudem, ko postane
deležen človeške narave v eni osebi.

Po padcu Adama in Eve v raju ima
utelešenje cilj odrešenja in
zveličanja, kot izpovedujemo v veri:
»zaradi nas ljudi in zaradi našega
zveličanja [je] prišel iz nebes. In se je
utelesil po Svetem Duhu iz Marije
Device in postal človek.«[2] Kristus je
sam zase rekel, da je »Sin človekov
prišel iskat in rešit, kar je
izgubljeno« (Lk 19, 10; prim. Mt 18,
11) in da »Bog svojega Sina ni poslal
na svet, da bi svet sodil, ampak da bi
se svet po njem rešil« (Jn 3, 17).

Utelešenje ne izkazuje samo
neskončne božje ljubezni do ljudi,
njegovega neskončnega usmiljenja,
pravičnosti in moči, ampak tudi
skladnost božjega načrta odrešenja.
Globoka božja modrost se kaže v tem,
kako je Bog odločil odrešiti človeka,
t.j. na način, najprimernejši njegovi
naravi, kar je prav utelešenje Besede.



Jezus Kristus, utelešena Beseda, »ni
mit niti nekakšna abstraktna ideja. Je
človek, ki je živel v konkretnem
okolju in ki je umrl, potem ko je svoje
lastno življenje vnesel v razvoj
zgodovine. Zgodovinsko raziskovanje
o Njem je torej zahteva krščanske
vere«.[3]

To, da je Kristus živel, spada v nauk
vere, kakor tudi, da je resnično umrl
za nas in tretji dan vstal (prim. 1 Kol
15, 3-11). Jezusovo življenje je z
zgodovinsko znanostjo dokazano
dejstvo, zlasti preko analize Nove
zaveze, katere zgodovinska vrednost
ni vprašljiva. Obstajajo še druga
nekrščanska pričevanja, poganska in
judovska, o Jezusovem obstoju.
Ravno zaradi tega ni sprejemljivo
stališče, ki zgodovinskega Jezusa
postavlja v nasprotje s Kristusom
vere in ki zagovarja predpostavko, da
naj bi bilo skoraj vse, kar Nova
zaveza pove o Kristusu,
interpretacija vere, ki so jo napravili



Jezusovi učenci, ne pa njegova prava
zgodovinska podoba, ki naj bi bila za
nas še vedno zakrita. Ta gledišča, ki
mnogokrat vsebujejo močan
predsodek proti nadnaravnemu, ne
upoštevajo, da sodobne zgodovinske
raziskave sovpadajo s trditvijo, da je
Jezusova podoba, ki jo podaja
prvotno krščanstvo, utemeljena na
pristnih dogodkih, ki so se resnično
zgodili.

2. Jezus Kristus, pravi Bog in pravi
človek

Utelešenje je »skrivnost čudovitega
združenja božje in človeške narave v
eni sami osebi Besede« (Katekizem,
483). Utelešenje Božjega Sina »ne
pomeni da je Jezus Kristus delno Bog
in delno človek, tudi ne, da v njem
obstaja nerazločena mešanica
božjega in človeškega. Postal je
resnično človek in ostal resnično
Bog. Jezus Kristus je pravi Bog in
pravi človek« (Katekizem, 464).



Božanskost Jezusa Kristusa, večne
božje Besede, smo obravnavali v
poglavju o sveti Trojici. Tukaj se
bomo posvetili predvsem njegovi
človeškosti.

Cerkev je v prvih stoletjih to versko
resnico branila in pojasnjevala spričo
herezij, ki so jo izkrivljale. Že v
prvem stoletju so nekateri kristjani
judovskega izvora, ebioniti, imeli
Kristusa za navadnega, a zelo svetega
človeka. V drugem stoletju se pojavi
adopcionizem, ki je trdil, da je bil
Jezus posinovljeni božji sin; Jezus naj
bi tako bil zgolj človek, v katerem
prebiva božja moč; zanje je bil Bog
samo ena oseba. To herezijo so
obsodili leta 190 papež sv. Viktor, leta
268 prvi carigrajski koncil in leta 382
rimska sinoda.[4] Arijanska herezija
je z zanikanjem božanskosti Besede
zanikala tudi to, da je Jezus Kristus
Bog. Arij je bil obsojen na prvem
nicejskem koncilu leta 325. Tudi v
sedanjem času Cerkev znova



spominja, da je Jezus Kristus Božji
Sin, ki obstaja od vekomaj in je z
utelešenjem prevzel človeško naravo
v svojo edino božjo osebo.[5]

Cerkev pa se je soočila tudi z drugimi
zmotami, ki so zanikale resničnost
Kristusove človeške narave. Mednje
spadajo herezije, ki so zavračale
resničnost Kristusovega telesa in
duše. Med prvimi je doketizem s
svojimi različnimi variantami, ki ima
gnostično in manihejsko ozadje.
Nekateri izmed njegovih
zagovornikov so trdili, da je imel
Kristus nebeško telo ali da je bilo
njegovo telo čisto navidezno ali pa da
se je naenkrat pojavil v Judeji, ne da
bi se mu bilo treba roditi in rasti. Že
sv. Janez se je moral spopadati s
tovrstnimi zmotami: »V svet je
namreč odšlo veliko zapeljevalcev. Ti
ne priznavajo, da je Jezus Kristus
prišel v mesu« (2 Jn 7; prim. 1 Jn 4,
1-2).



Arij in Apolinarij iz Laodikeje sta
trdila, da Kristus nima prave
človeške duše. Drugi je bil na tem
področju posebno pomemben in
njegov vpliv je bil navzoč več stoletij
v kasnejših kristoloških sporih. V
poskusu, da bi obranil Kristusovo
edinost in brezgrešnost, je Apolinarij
zagovarjal stališče, da Beseda
opravlja naloge človeške duhovne
duše. Ta nauk pa je predpostavljal
zanikanje resnične Kristusove
človeškosti, ki je tako kot pri vseh
ljudeh sestavljena iz telesa in
duhovne duše (prim. Katekizem,
471). Obsojen je bil na prvem
carigrajskem koncilu in na rimski
sinodi leta 382.[6]

3. Hipostatično zedinjenje

Na začetku petega stoletja se je po
predhodnih razpravah jasno kazala
potreba po trdni obrambi celovitosti
obeh narav, človeške in božje, v osebi
Besede; tako začne ta tema postajati



središče pozornosti v patristični
kristologiji in soteriologiji. K temu
poglabljanju so doprinesle nove
razprave.

Prvo veliko sporno vprašanje je
izviralo v nekaterih trditvah
carigrajskega patriarha Nestorija, ki
je uporabljal izrazoslovje, iz katerega
je bilo mogoče razumeti, da sta v
Kristusu dva subjekta: božji subjekt
in človeški subjekt, ki sta med seboj
povezana z moralno vezjo, fizično pa
ne. Iz te kristološke zmote izvira
njegovo zavračanje naziva Božja
mati, Theotókos, ki se nanaša na
sveto Marijo. Marija naj bi bila
Kristusova mati, toda ne mati Boga.
Spričo te herezije sta sv. Ciril
Aleksandrijski in efeški koncil leta
431 opomnila, da »Kristusova
človeška narava nima drugega
subjekta kakor to božjo osebo
Božjega Sina, ki je to človeško naravo
privzel in naredil za svojo vse od
svojega spočetja. Zato je efeški



cerkveni zbor leta 431 razglasil, da je
Marija v vsej resnici postala božja
mati s človeškim spočetjem Božjega
Sina v svojem telesu« (Katekizem,
466; prim. DS 250 in 251).

Nekaj let pozneje se je pojavilo
monofizitsko krivoverstvo. Ta
herezija izhaja iz apolinarizma in iz
napačnega razumevanja nauka in
izrazoslovja, ki ga je uporabljal sv.
Ciril, s strani arhimandrita v nekem
carigrajskem samostanu. Le-ta je
med drugim trdil, da je Kristus oseba,
ki obstaja v eni sami naravi, saj naj bi
bila človeška narava absorbirana v
božjo. To zmoto sta obsodila papež
sv. Leon Veliki v svojem delu Tomus
ad Flavianum[7], ki je pravi biser
latinske teologije, in ekumenski
kalcedonski koncil leta 451, ki je
obvezna referenca v kristologiji.
Takole pravi: »… soglasno učimo, da
je Sin, naš Gospod Jezus Kristus,
popolnoma isti. Isti je popoln v
božanstvu in popoln v človeškosti«[8]



ter dodaja, da je zedinjenje obeh
narav »nepomešano, nespremenjeno,
nerazdeljeno in neločeno.«[9]

Kalcedonski nauk je bil potrjen in
razjasnjen na drugem carigrajskem
koncilu leta 553, ki podaja pristno
interpretacijo predhodnega koncila.
Potem, ko večkrat poudari
Kristusovo enotnost[10], izpove, da
zedinjenje dveh Kristusovih narav
nastane glede na hipostazo[11], in
tako preseže dvoumnost izražanja sv.
Cirila, ki je govoril o zedinjenju glede
na “fisis". V tej smeri je drugi
carigrajski koncil tudi določil pomen,
v katerem je treba razumeti znano
formulo sv. Cirila, o »eni utelešeni
naravi božje Besede«[12]; sv. Ciril je
mislil, da je ta stavek od sv.
Atanazija, v resnici pa je šlo za
apolinaristično potvarjanje.

V teh koncilskih definicijah, katerih
namen je bil razjasniti nekatere
konkretne zmote, ne pa razlaganje



Kristusove skrivnosti v celoti, so
koncilski očetje uporabljali jezik
svojega časa. Tako kot je nicejski
koncil uporabljal termin sobistven, je
kalcedonski uporabljal termine, kot
so narava, oseba, hipostaza itd. glede
na pomen, ki so jih imeli v običajnem
govoru in v teologiji tistega časa. To
ne pomeni, kot so trdili nekateri, da
se je evangeljsko sporočilo
heleniziralo. V resnici so bili na
strani toge helenizacije ravno tisti, ki
so predlagali krivoverske nauke, kot
npr. Arij ali Nestorij, ki niso znali
uvideti omejitev filozofskega
izrazoslovja njihovega časa glede
skrivnosti Boga in Kristusa.

4. Jezusova presveta človeška
narava

Pri učlovečenju je bila »človeška
narava privzeta, ne pa uničena (GS
22, 2)« (Katekizem, 470). Zaradi tega
Cerkev izpoveduje »polno stvarnost
Kristusove človeške duše z njenimi



dejavnostmi razuma in volje ter
njegovega človeškega telesa. Toda
vzporedno je morala vsakokrat
klicati v spomin, da Kristusova
človeška narava pripada kot lastna
božji naravi Božjega Sina, ki je to
človeško naravo privzel. Vse, kar
Kristus je in kar dela v njej, je
odvisno od “enega od svete Trojice".
Božji Sin torej priobčuje svoji
človeškosti svoj lasten način
osebnostnega bivanja v Trojici. Tako
Kristus v svoji duši kakor v svojem
telesu človeško izraža božje življenje
Trojice (prim. Jn 14,
9-10)« (Katekizem, 470).

Kristusova človeška duša ima
resnično človeško spoznanje.
Katoliški nauk po izročilu uči, da je
Kristus kot človek imel pridobljeno
spoznanje, neposredno spoznanje in
blaženo spoznanje, lastno svetim v
nebesih. Kristusovo pridobljeno
spoznanje ni moglo biti samo po sebi
brezmejno: »Zato je Božjemu Sinu



bilo mogoče hoteti, da je kot
učlovečeni “napredoval v modrosti,
starosti in milosti" (Lk 2, 52) in prav
tako, da mu je bilo treba spraševati
in poizvedovati glede tistega, česar se
moramo v človeškem stanju
izkustveno naučiti (prim. Mr 6, 38; 8,
27; Jn 11, 34)« (Katekizem, 472).
Kristus, v katerem se nahaja polnost
Svetega Duha z njegovimi darovi
(prim. Iz 11, 1-3), je bil obdarjen tudi
z notranjim in neposrednim
spoznavanjem, t.j. s tistim
spoznanjem, ki ni pridobljeno z
delom razuma, temveč je vlito
neposredno od Boga v človeški um.
Dejansko je »Sin tudi v svojem
človeškem spoznavanju kazal božjo
prodornost, s katero je segal do
skritih misli človeškega srca (prim. 
Mr 2, 8; Jn 2, 25; 6, 61)« (Katekizem,
473). Kristus je imel tudi spoznanje,
ki je lastno blaženim: »Po svojem
zedinjenju z božjo modrostjo v osebi
učlovečene Besede je bilo Kristusovo
človeško znanje v polnosti deležno



vednosti o večnih načrtih, ki jih je
razodel s svojim prihodom (prim. Mr
8, 31; 9, 31; 10, 33-34; 14,
18-20.26-30)« (Katekizem, 474).
Zaradi vsega tega je treba potrditi, da
je Kristus kot človek nezmotljiv:
dopustiti zmoto v Njem, bi pomenilo
dopustiti zmoto v Besedi, edini osebi,
ki obstaja v Kristusu. Kar se tiče
morebitne nevednosti v pravem
pomenu besede je treba upoštevati,
da »glede tistega, o čemer pravi, da
na tem področju ne ve (prim. Mr 13,
32), izjavlja drugod, da ni v njegovem
poslanstvu, da bi to razodel (prim. 
Apd 1, 7)« (Katekizem, 474).
Razumljivo je, da se je Kristus
človeško zavedal tega, da je Beseda,
in svojega odrešilnega poslanstva.
[13] Po drugi strani pa je katoliška
teologija ob upoštevanju, da je
Kristus že na zemlji užival
neposredno gledanje Boga, vedno
zanikala obstoj kreposti vere v
Kristusu.[14]



Nasproti herezijam, ki so v logičnem
sosledju s predhodnim
monofizitizmom trdile, da je v
Kristusu ena sama dejavnost ali ena
sama volja, je Cerkev na tretjem
ekumenskem carigrajskem koncilu
leta 681 izpovedala, da »ima Kristus
dve naravni volji in dve naravni
dejavnosti, božjo in človeško, ki si ne
nasprotujeta, ampak sodelujeta tako,
da je učlovečena Beseda v pokorščini
svojemu Očetu človeško hotela vse,
kar je skupaj z Očetom in Svetim
Duhom po božje odločila za naše
zveličanje (prim. DS 556-559).
Kristusova človeška volja “je
pokorna; ne upira se in ne
nasprotuje, temveč se podreja
njegovi božji in vsemogočni volji“ (DS
556)« (Katekizem, 475). Gre za
temeljno vprašanje, saj je
neposredno v zvezi s Kristusovim
bivanjem in z našim zveličanjem. Sv.
Maksim Spoznavalec izstopa v tem
doktrinalnem prizadevanju za
pojasnjevanje in se je zelo učinkovito



poslužil znanega odlomka o Jezusovi
molitvi na vrtu Getsemani, v kateri
se pokaže skladnost Kristusove
človeške volje z voljo Očeta (prim. Mt
26, 39).

Posledica dvojnosti narav je tudi
dvojnost dejavnosti. V Kristusu so
dvoje dejavnosti, božje, ki izhajajo iz
njegove božje narave, in človeške, ki
izhajajo iz človeške narave.
Govorimo tudi o bogočloveški
dejavnosti, takrat, ko človeška
dejavnost deluje kot orodje božje:
tako je v primeru čudežev, ki jih je
delal Kristus.

Realizem utelešenja Besede se je
pokazal tudi pri zadnjem velikem
kristološkem sporu patristične dobe:
v razpravi o podobah. Navada
upodabljati Kristusa na freskah,
ikonah, reliefih ipd. je izredno
starodavna in obstajajo pričevanja,
ki grejo nazaj vsaj do drugega
stoletja. Do ikonoklastične krize je



prišlo v Carigradu na začetku 8.
stoletja, njen izvor pa leži v neki
cesarjevi odločitvi. Že pred tem so se
nekateri teologi skozi stoletja izrekali
v prid ali proti uporabi podob,
vendar sta obe struji mirno obstajali
ena ob drugi. Tisti, ki so bili proti, so
navadno poudarjali, da Bog ni
omejen in ga zato ni mogoče zaobjeti
v nekaj potez, v nekaj črt, ni ga
mogoče orisati. Kljub temu pa, kot je
dejal sv. Janez Damaščan, je prav
utelešenje orisalo neorisljivo Besedo.
»Ker se je Beseda učlovečila tako, da
si je privzela resnično človeškost, je
bilo Kristusovo telo omejeno. Zaradi
tega smemo Jezusovo človeško
obličje “naslikati" (Gal 3,
2)« (Katekizem, 476). Dejansko
»posebne individualne značilnosti
Kristusovega telesa izražajo osebo
Božjega Sina. On je poteze lastnega
človeškega telesa naredil za svoje do
te mere, da jih lahko častimo na
naslikani sveti podobi, kajti vernik,



ki časti njegovo podobo, časti osebo,
ki jo ta predstavlja.«[15]

Kristusova duša, ki po svojem bistvu
ni božja temveč človeška, je bila
izpopolnjena, tako kot duše drugih
ljudi, s habitualno milostjo, ki je
»trajen dar, nadnaravna dispozicija,
ki izpopolnjuje dušo samo tako, da jo
naredi sposobno živeti z Bogom,
delati po njegovi
ljubezni« (Katekizem, 2000). Kristus
je svet, kot je nadangel Gabrijel
naznanil sveti Mariji pri oznanjenju: 
Lk 1, 35. Kristusova človeškost je
radikalno sveta, vir in paradigma
svetosti vseh ljudi. Z utelešenjem je
bila Kristusova človeška narava
povzdignjena na večje zedinjenje z
božanskostjo — z osebo, ki je Beseda
— kot je lahko povzdignjena katera
koli ustvarjenina. Z vidika
Gospodove človeškosti je
hipostatično zedinjenje največji dar,
ki ga je mogoče prejeti, in je znan
pod imenom milost zedinjenja. S



habitualno milostjo je bila Kristusova
duša pobožanstvena s preobrazbo, ki
naravo in dejavnosti duše povzdigne
vse do ravni intimnega božjega
življenja ter njeni nadnaravni
dejavnosti daje sonaravnost, ki je
drugače ne bi imela. Njegova polnost
milosti pomeni tudi vlite kreposti in
darove Svetega Duha. Iz te polnosti
Kristusove milosti »smo vsi prejeli
milost za milostjo« (Jn 1, 16). Milost
in darovi so bili Kristusu podeljeni ne
samo zaradi dostojanstva Sina,
temveč tudi z ozirom na njegovo
poslanstvo novega Adama in glave
Cerkve. Zato govorimo o milosti, ki jo
ima Kristus kot glava, ki ni nekaj
različnega od Gospodove osebne
milosti, marveč je eden od vidikov te
iste milosti, ki svoje posvečevalno
delo namenja članom Cerkve. Cerkev
je dejansko »Kristusovo
telo« (Katekizem, 805), telo,
»kateremu je Kristus glava: Cerkev
živi iz njega, v njem in zanj; on živi z
njo in v njej« (Katekizem, 807).



Srce utelešene Besede. »Jezus nas je
vse in vsakogar poznal in ljubil v
času svojega življenja, svojega
smrtnega boja in svojega trpljenja ter
se daroval za vsakogar od nas: “Božji
Sin me je vzljubil in daroval zame
sam sebe". Ljubil je nas vse s
človeškim srcem« (Katekizem, 478).
Zaradi tega je Jezusovo presveto Srce
najodličnejši simbol ljubezni, s
katero nenehno ljubi večnega Očeta
in vse ljudi.

José Antonio Riestra

Osnovna literatura

Katekizem Katoliške cerkve, 422-483

Benedikt XVI. — Joseph Ratzinger, 
Jezus iz Nazareta

[1] II. vatikanski koncil, Konst. 
Lumen Gentium, 9.



[2] I. carigrajski koncil, Symbolum, DS
150; prim. II. vatikanski koncil,
Konst. Lumen Gentium, 55.

[3] Mednarodna teološka komisija,
Cuestiones selectas de Cristología
(1979), v ID., Documentos 1969-1996,
BAC, Madrid 2000, 221.

[4] Prim. DS 151 in 157-158.

[5] Prim. Kongregacija za nauk vere,
Mysterium Filii Dei, 21. 2. 1972, v
AAS 64(1972)237-241.

[6] Prim. DS 151 in 159.

[7] Prim. prav tam, 290-295.

[8] Prim. prav tam 301; Katekizem,
467.

[9] Prim. prav tam.

[10] Prim. prav tam, 423.

[11] Prim. prav tam, 425.



[12] Prim. prav tam, 429.

[13] Prim. Mednarodna teološka
komisija, La conciencia que Jesús
tenía de Sí mismo y de su misión
(1985), v ID., Documentos 1969-1996,
BAC, Madrid 2000, 377-391.

[14] Prim. Kongregacija za nauk vere,
Not., št. V, 26. 11. 2006.

[15] II. nicejski koncil, DS 601.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/jezus-kristus-pravi-bog-in-

pravi-clovek/ (3. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/jezus-kristus-pravi-bog-in-pravi-clovek/
https://opusdei.org/sl-si/article/jezus-kristus-pravi-bog-in-pravi-clovek/
https://opusdei.org/sl-si/article/jezus-kristus-pravi-bog-in-pravi-clovek/

	TEMA 8. Jezus Kristus, pravi Bog in pravi človek

