opusdei.org

TEMA 7. Nadnaravno
povzdignjenje in
izvirni greh

Ko je Bog ustvaril Cloveka, ga je
postavil v stanje svetosti in
pravicnosti; toda nasi prastarsi
so se uprli proti Stvarniku in
izgubili vecji del prejetih darov
ter na poznejSe rodove prenesli
padlo in od Boga oddaljeno
naravo, ki jo je odresil Kristus.

26. Dec. 2013

1. Nadnaravno povzdignjenje



Ob stvarjenju Cloveka ga je Bog
postavil v stanje svetosti in
pravicnosti ter mu podelil milost
pristne deleZnosti pri svojem boZjem
zivljenju (prim. Katekizem, 374, 375).
Tako sta izrocilo in uciteljstvo skozi
stoletja razlagala opis raja v Prvi
Mojzesovi knjigi. To stanje teoloSko
imenujemo nadnaravno
povzdignjenje, saj pomeni zastonjski
dar, ki ga ¢lovek zgolj z naravnimi
mocmi ne bi mogel doseci, ki ni
zahtevan, Cetudi je skladen s
stvarjenjem ¢loveka po boZji podobi
in sli¢nosti. Da bi to pravilno
razumeli, je treba upostevati nekaj
vidikov:

a) Ni primerno loCevati stvarjenja od
povzdignjenja na nadnaravni red.
Stvarjenje ni “nevtralno” glede
obcCestva z Bogom, marvec je
usmerjeno k njemu. Cerkev je vedno
ucila, da je ¢lovekov cilj nadnaraven
(prim. DH 3005), kajti »pred
stvarjenjem sveta nas je izvolil v



njem [v Kristusul], da bi bili pred
njegovim obli¢jem sveti« (Ef 1,4). To
pomeni, nikoli ni obstajalo stanje
“Ciste narave", saj Bog Cloveku od
vsega zaCetka ponuja svojo zavezo
ljubezni.

b) Kljub dejstvu, da je ¢lovekov cilj
prijateljstvo z Bogom, nas razodetje
uci, da se je na zacetku zgodovine
Clovek uprl in zavrnil obcCestvo s
svojim Stvarnikom: to je izvirni greh,
imenovan tudi padec ravno zato, ker
je bil ¢lovek prej povzdignjen v bozjo
bliZino. Vseeno pa po izgubi
prijateljstva z Bogom clovek ni
izni¢en, ampak je Se naprej Clovek,
ustvarjenina.

c) Od tod sledi, da Ceprav boZje
zamisli ni primerno pojmovati v
“neprepustnih oddelkih" (kot da bi
Bog najprej ustvaril “popolnega”
Cloveka, potem pa bi ga Se
“povzdignil"), je potrebno znotraj
edinega boZjega nacrta razloCevati



med dvema redoma.[1] Na podlagi
dejstva, da je z grehom Clovek
nekatere darove izgubil, druge pa
obdrzal, je krS¢ansko izrocilo
razloCevalo med nadnaravnim
redom (poklicanost k prijateljstvu z
Bogom, katerega darovi se z grehom
izgubijo) in med naravnim redom
(kar je Bog podelil Cloveku, ko ga je
ustvaril, in kar ostane tudi kljub
njegovemu grehu). Ne gre za dva
neodvisna reda, ki bi obstajala drug
ob drugem, kajti naravno je od vsega
zaCetka usmerjeno in vstavljeno v
nadnaravno; nadnaravno pa
izpopolnjuje to, kar je naravno, brez
da bi se to iznicilo. IstoCasno pa se
razlikujeta, zgodovina odreSenja
namrec kaZe, da je zastonjskost
bozjega daru milosti in odreSenja
drugacna od zastonjskosti boZjega
daru stvarjenja, pri Cemer je prva od
njiju neizmerno vecji izraz boZjega
usmiljenja in ljubezni.[2]



d) Tezko je opisati stanje izgubljene
nedolZnosti Adama in Eve[3], o
katerem je v Genezi malo
povedanega (prim. 1 Mz 1,26-31;
2,7-8.15-25). Zaradi tega izrocilo to
stanje obiCajno predstavlja posredno,
tako da iz posledic greha, opisanega
v 1 Mz 3, sklepa na to, katere darove
so nasi prastarsi uzivali in bi jih
morali prenesti na svoje potomce. Na
ta nacin pridemo do trditve, da so
prejeli naravne darove, ki ustrezajo
njihovemu normalnemu poloZaju,
poloZaju ustvarjenih bitij. Prav tako
sta Adam in Eva prejela nadnaravne
darove, to pomeni, posvecujoco
milost, poboZanstvenje, ki ga ta
milost prina$a, in kon¢no poklicanost
h gledanju Boga. Poleg teh darov
krs¢ansko izrocilo priznava obstoj
“mimonaravnih darov", t.j. darov, ki
niso bili zahtevani zaradi narave,
vendar pa so bili z njo skladni in so
jo izpopolnjevali v naravnem smislu
ter so bili izraz milosti. Ti darovi so
bili: nesmrtnost, prostost od trpljenja



in obvladanje pozelenja (prim.
Katekizem, 376).[4]

2. Izvirni greh

S pripovedjo o ¢loveku, ki se je
naScuvan od kace prekrsil zoper
bozjo zapoved, naj ne je od sadu
prepovedanega drevesa (I Mz
3,1-13), Sveto pismo uci, da so se na
zacCetku zgodovine nasi prastarsi
uprli proti Bogu, s tem ko mu niso
bili pokorni in so podlegli skusnjavi,
da bi hoteli biti kakor bogovi. Kot
posledica sta Adam in Eva prejela
bozjo kazen in izgubila velik del
darov, ki so jima bili podeljeni (1 Mz
3,16-19), ter bila izgnana iz raja (I Mz
3,23). To je krsc¢ansko izrocilo
razlagalo kot izgubo nadnaravnih in
mimonaravnih darov, pa tudi kot
oSkodovanje same CloveSke narave,
Cetudi ni postala bistveno
pokvarjena. Kot sad nepokorscine,
kot sad tega, da je imel rajsi sebe
namesto Boga, Clovek izgubi milost



(prim. Katekizem, 398-399) in tudi
harmonijo s stvarstvom ter s samim
sabo: v zgodovino vstopita trpljenje
in smrt (prim. Katekizem, 399-400).

Prvi greh je imel znacaj sprejete
skusnjave, kajti za clovekovo
nepokorscéino se skriva glas kace, ki
predstavlja Satana, padlega angela.
Razodetje govori predhodnem grehu,
ki so ga storili on in drugi angeli, ki
so bili ustvarjeni kot dobri, a so
nepreklicno zavrgli Boga. Po
Clovekovem grehu sta stvarstvo in
zgodovina podvrZena zlemu vplivu
»oCeta lazi in morilca ljudi od
zacCetka« (prim. Jn 8,44). Ceprav
njegova moc ni neskoncna, ampak
mnogo SibkejSa od boZzje, povzroca
resni¢no zelo hudo skodo v vsakem
Cloveku in v druzbi, zato dejstvo o
boZjem dopusScanju hudicevega
delovanja ostaja skrivnost (prim.
Katekizem, 391-395).



Pripoved vsebuje tudi boZjo obljubo
odreSenika (I Mz 3,15). Na ta nacin
odreSenje razsvetli doseg in teZo
CloveSkega padca ter pokaZe na
cudovito ljubezen Boga, ki ne zapusti
svoje ustvarjenine, marvec ji stopa
naproti z Jezusovim delom
zveliCanja. »Potrebno je spoznati
Kristusa kot vir milosti, da spoznamo
Adama kot vir greha« (Katekizem,
388). »“Skrivnost hudobije" (2 Tes 2,7)
se osvetli samo v luci “skrivnosti
poboZnosti” (1 Tim 3,16)« (Katekizem,
385).

Cerkev je to zgodbo vedno razumela
kot zgodovinski dogodek — Cetudi
nam je bil posredovan v zagotovo
simboli¢nem jeziku (prim.
Katekizem, 390) —, ki je bil
tradicionalno (od svetega Avgustina
dalje) poimenovan kot “izvirni greh",
ker se je zgodil v zaCetnem casu.
Toda greh ni “izvoren” — Cetudi
predstavlja “izvir" osebnih grehov,
storjenih v zgodovini —, ampak je



vstopil v svet kot sad slabo
uporabljene svobode s strani
ustvarjenih bitij (najprej angelov,
nato ¢loveka). Moralno zlo torej ne
pripada strukturi Cloveka, ne izhaja
niti iz clovekove socialne narave niti
iz njegove materialnosti, seveda tudi
ne iz Boga ali iz neizogibne usode.
Krscanski realizem postavlja ¢loveka
pred njegovo lastno odgovornost: kot
sad svoje svobode lahko dela zlo in
odgovoren za to ni nihce drug kot on
sam (prim. Katekizem, 387).

V teku zgodovine je Cerkev
izoblikovala dogmo o izvirnem
grehu, ki je v kontrastu s pretiranim
optimizmom in eksistencialnim
pesimizmom (prim. Katekizem, 406).
Nasproti Pelagiju, ki je trdil, da more
Clovek delati dobro zgolj z naravnimi
mocmi in da je milost le zunanja
pomoc, s ¢imer je skrajno omejil tako
doseg Adamovega greha kot
Kristusovega odreSenja — ki sta bila
zreducirana odnosno zgolj na slab in



dober zgled —, je cerkveni zbor v
Katargini (418) sledec svetemu
Avgustinu potrdil absolutno prednost
milosti, kajti Clovek je po grehu
postal okrnjen (prim. DH 223.227;
prim. tudi drugi oranski koncil leta
529: DH 371-372). Nasproti Lutru, ki
je trdil, da je po grehu Clovek
bistveno pokvarjen v svoji naravi, da
je njegova svoboda izniCena in da je
v vsem, kar dela, prisoten greh, je
tridentinski koncil (1546) potrdil
ontoloSki pomen Krsta, ki izbriSe
izvirni greh; ¢etudi ostanejo njegove
posledice — med katerimi je
poZelenje, ki ga ne gre enaciti z
grehom samim, kot je storil Luter —,
je Clovek svoboden v svojih dejanjih
in more doseci zasluZenje z dobrimi
deli, podprtimi z milostjo (prim. DH
1511-1515).

V temelju luteranskega staliSca in
tudi nekaterih nedavnih interpretacij
besedila 1 Mz 3 gre za vpraSanje
ustreznega razumevanja odnosov: 1)



med naravo in zgodovino, 2) med
psiholosko-eksistencialno in
ontolosko ravnijo, 3) med
individualnim in skupnim.

1) Kljub temu, da je v Genezi nekaj
elementov miticnega znacaja (pri
cemer razumemo pojem “mita" v
njegovem najboljSem pomenu, t.j. kot
besedo-pripoved, ki daje izvor in je
zaradi tega temelj kasnejSe zgodbe),
bi bilo napacno interpretirati
besedilo o padcu kot simboli¢no
razlago izvornega greSnega polozaja
Cloveka. TaksSna interpretacija
spreminja neko zgodovinsko dejstvo
v naravo, ga mitificira in ga naredi za
nekaj neizogibnega: na paradoksalen
nacin bi tako ¢ut krivde, ki ¢loveka
vodi do priznanja, da je “v naravi"
greSen, privedel do ublazitve ali do
izloCitve osebne odgovornosti pri
grehu, saj se Clovek ne bi mogel
izogniti temu, k cemur spontano tezi.
Toda pravilno je trditi, da greSen
poloZaj pripada clovekovi



zgodovinskosti, ne pa njegovi izvorni
naravi.

2) Ker po Kkrstu ostanejo nekateri
sledovi greha, lahko kristjan na silen
nacin izkusi nagnjenje k slabemu in
se Cuti globoko greSnega, kot se
dogaja v Zivljenju svetnikov. Vendar
pa ta eksistencialni vidik ni edini niti
ni najbistvenejsi, kajti krst je
resni¢no izbrisal izvirni greh in nas
naredil za boZje otroke (prim.
Katekizem, 405). Ontolosko je
kristjan, ki je v stanju milosti, pred
Bogom pravicen. Luter je
eksistencialni vidik pripeljal do
skrajnosti, ko je izhajajoc iz te tocke
doumeval celotno stvarnost, ki je na
ta nacin postala ontoloSko
zaznamovana z grehom.

3) Pri tretji toCki gre za vpraSanje
prenasanja izvirnega greha, za
»skrivnost, ki je ne moremo v
polnosti razumeti« (Katekizem, 404).
Sveto pismo uci, da so nasi prastarsi



prenesli greh na vse ¢lovestvo.
Poglavja Geneze, ki sledijo (prim. 1
Mz 4-11; prim. Katekizem, 401),
opisujejo postopno narascanje
pokvarjenosti ¢loveskega rodu; sveti
Pavel postavi vzporednico med
Adamom in Kristusom ter pravi:
»Kakor so namrec zaradi
neposlusnosti enega ¢loveka mnogi
postali gresniki, tako bodo tudi
zaradi poslusnosti enega [Kristusa]
mnogi postali pravi¢ni« (Rim 5,19).
Ta paralelizem pomaga pravilno
razumeti interpretacijo, po kateri se
términ adamah razlaga kot
kolektivna ednina: tako kot je Kristus
eden in hkrati glava Cerkve, tako je
Adam eden in hkrati glava clovestva.
[5] »Po tej “enoti Cloveskega rodu” so
vsi ljudje vkljuCeni v Adamov greh,
kakor so vsi vkljuceni v Kristusovo
pravicnost« (Katekizem, 404).

Cerkev na analogen nacin razume
izvirni greh prastarSev in greh, ki ga
je podedovalo Clovestvo. »Adam in



Eva se vdata skuSnjavcu, storita
osebni greh; toda ta greh [...] se bo
prenasal po razmnozevanju na vse
Clovestvo, se pravi s prenaSanjem
CloveSke narave, ki je zdaj brez
prvotne svetosti in pravi¢nosti. In
prav zato se izvirni greh imenuje
“greh" na analogen nacin: je
“nakopani” greh in ne “storjeni”, je
stanje in ne dejanje« (Katekizem,
404). Tako da, »Ceprav je izvirni greh
vsakomur lasten, [...] nima pri
nobenem Adamovem potomcu
narave osebne krivde« (Katekizem,
405).[6]

Nekaterim ljudem je teZko sprejeti
pojem podedovanega greha(7], zlasti
Ce ima nekdo individualisti¢en
pogled na Clovesko osebo in svobodo.
Kaj imam jaz opraviti z Adamovim
grehom? Zakaj moram placevati za
posledice greha drugih ljudi? Ta
vpraSanja odsevajo odsotnost cuta za
resni¢no solidarnost, v kateri so
udeleZeni vsi ljudje kot boZje



ustvarjenine. Paradoksalno je, da je
mogocCe ravno odsotnost tega cuta
razumeti kot izraz greha, ki se
prenasa na vsakega Cloveka. Se
pravi, da izvirni greh zamegli
razumevanje tega globokega bratstva
v Cloveskem rodu, ki omogoca
njegovo prenasanje.

Sprico obzZalovanja vrednih posledic
greha in njegove sploSne
razsirjenosti se velja vpraSati: »Toda
zakaj Bog pri prvem ¢loveku ni
preprecil greha? Sv. Leon Veliki
odgovarja: “Nedopovedljiva
Kristusova milost nam je podarila
boljSe dobrine, kakor pa so tiste, ki
nam jih je odvzela nevoscljivost
hudobnega duha" (serm. 73,4). In sv.
Tomaz Akvinski pravi: “NiCesar ni,
kar bi nasprotovalo temu, da je bila
CloveSka narava potem, ko je bil greh
storjen, doloCena za dosego vecjega
cilja. Bog namrec dopusca, da se
dogodi kaj zlega zato, da bi iz tega
napravil nekaj boljSega. Od tod



beseda sv. Pavla: 'Kjer se je pomnozil
greh, se je Se veliko bolj pomnozila
milost' (Rim 5,20). In velikonoc¢na
hvalnica: 'O sre¢na krivda, ki je bila
vredna imeti takega in tako velikega
OdreSenika!™ (Summa Theologiae, 111,
1, 3, ad 3)« (Katekizem, 412).

3. Nekatere prakti¢ne posledice

Glavna prakti¢na posledica nauka o
povzdignjenju in izvirnem grehu je
realizem, ki vodi zZivljenje kristjana
tako, da se ta zaveda tako svoje
velic¢ine kot bozji otrok kot tudi bede
svojega poloZaja kot greSnik. Ta
realizem:

a) Se izogne tako naivnemu
optimizmu kot tudi brezupnemu
pesimizmu ter »daje pogled jasnega
razloCevanja, ko gre za Clovekov
polozaj in za njegovo delovanje v
svetu. [...] NeupoStevanje dejstva, da
je Clovekova narava ranjena,
nagnjena k zlu, daje povod za hude
zmote na podrocju vzgoje, politike,



socialnega delovanja in
nravi« (Katekizem, 407).

b) Daje vedro zaupanje v Boga,
Stvarnika in usmiljenega Oceta, ki ne
zapusti svoje ustvarjenine, ki vedno
odpusca in vse vodi k dobremu, celo
sredi nadlog. »Ponavljaj: “Omnia in
bonum!" Kar koli se zgodi, “kar koli
se mi zgodi", je v moje dobro ...
Zatorej — to je sklep na mestu —
sprejmi tisto, kar se ti zdi tako tezko,
kakor sladko stvarnost.«[8]

¢) Vzbuja drzo globoke poniZnosti, ki
Cloveka brez osuplosti vodi do
priznanja lastnih grehov in do
kesanja nad njimi zato, ker so Zalitev
Boga, in ne toliko zaradi tega, ker
predstavljajo osebno pomanjkljivost.

d) Pomaga razloCevati med tem, kar
je lastno Cloveski naravi kot taki, in
med posledicami rane v ¢loveski
naravi zaradi greha. V obdobju po
grehu ni vse dobro, kar Clovek izkusa
kot spontano. Clovesko Zivljenje ima



torej znacaj boja: potrebno se je
boriti, da bi se vedli na ¢loveski in
kr$canski nacin (prim. Katekizem,
409). »Vse cerkveno izrocilo govori o
kristjanih kot o milites Christi,
Kristusovih vojakih, ki drugim
prinasajo vedrino, medtem ko se
neprenehoma bojujejo proti osebnim
slabim nagnjenjem.«[9] Kristjan, ki si
prizadeva za izogibanje grehu, s tem
ne izgubi niCesar, kar dela Zivljenje
dobro in 1épo. Zoper idejo, da Clovek
mora delati zlo, da bi izkusil svojo
neodvisno svobodo, ¢e$ da naj bi bilo
zivljenje brez greha v bistvu
dolgocasno, se dviga lik
brezmadezno spocCete Marije, ki
pokaze, da je Zivljenje, ki je
popolnoma izroc¢eno Bogu, dalec od
tega, da bi povzrocalo naveli¢anost,
temvec postane pustolovscina, polna
luci in brezmejnih presenecenj.[10]

Santiago Sanz

Osnovna literatura



Katekizem katoliSke Cerkve, 374-421.

Kompendij katekizma katoliske
Cerkve, 72-78.

DH, 222-231; 370-395; 1510-1516;
4313.

Priporoceno branje
Janez Pavel I1., Spomin in istovetnost

Benedikt XVI., Homilija, 8. 12. 2005.

[1] Tridentinski koncil ne pravi, da je
bil ¢lovek ustvarjen v milosti, ampak
da je bil postavljen, ravno zato, da bi
se izognili meSanju med naravo in
milostjo (prim. DH 1511).

[2] Ravno zaradi tega je bila razvita
teoloSka hipoteza o “Cisti naravi", da
bi bila poudarjena nadaljnja
zastonjskost daru milosti glede na
stvarjenje. Ne zato, ker bi takSno



stanje zgodovinsko obstajalo, temvec
zato ker bi teoreti¢no lahko obstajalo,
Cetudi dejansko ni bilo tako. Ta
doktrina je bila vzpostavljena
nasproti nauku, ki ga je Siril Mihael
de Bay; ena izmed njegovih
obsojenih tez se je glasila: »Celovitost
prvega stvarjenja ni bilo
nepripadajoce povzdignjenje
CloveSke narave, marvec njen
naravni pogoj« (DH 1926).

[3] Ta tezava postaja dandanes Se
bolj pereca zaradi vpliva
evolucionistiCnega pogleda na celoto
CloveSkega bitja. V tovrstnem staliSCu
gre razvoj stvarnosti vedno od manj
proti ve¢, medtem ko nas razodetje
uci, da se je na zacetku zgodovine
zgodil padec z viSjega stanja v nizje.
To ne pomeni, da ni bilo procesa
“hominizacije", ki ga je treba
razlikovati od “humanizacije".

[4] Nesmrtnost, ki jo je s svetim
Avgustinom treba razumeti ne kot



nezmoznost umreti (non posse mori),
ampak kot zmoznost ne umreti
(posse non mori), je dopustno
razlagati kot poloZaj, v katerem
prehod v dokonc¢no stanje ni povezan
z dramati¢no izkusnjo smrti, ki jo
Clovek trpi po izvirnem grehu.
Trpljenje je znamenje in anticipacija
smrti, zato je nesmrtnost na neki
nacin vkljucevala odsotnost trpljenja.
Prav tako je to pomenilo stanje
integritete, v katerem je ¢lovek brez
tezav obvladoval svoje strasti.
Tradicionalno se obicajno dodaja Se
Cetrti dar, dar vednosti v sorazmerju
s stanjem, v katerem se je ¢lovek
nahajal.

[5] To je glavni razlog za to, da je
Cerkev besedilo o padcu vedno
razumela v lu¢i monogenizma
(izhajanja Cloveskega rodu iz enega
samega para). Za nasprotno hipotezo,
poligenizem, se je nekaj let zdelo, da
se bo vsilila kot znanstven (ali celo
eksegetski) podatek, toda danes se na



znanstveni ravni kot verjetnejSe
smatra biolosko izhajanje iz skupne
veje (monofiletizem). Z vidika vere je
poligenizem problematicen, saj ni
videti, kako bi bil lahko zdruzljiv z
razodetjem o izvirnem grehu (prim.
Pij XII., enc. Humani Generis, DH
3897), Ceprav gre za vprasanje, o
katerem bo Se potrebno raziskovanje
in premisljevanje.

[6] V tem smislu se po izrocilu
razlikuje med povzrocujocim
izvirnim grehom (osebni greh, ki so
ga storili naSi prastarsi) in
povzrocenim izvirnim grehom (stanje
greha, v katerem se rodimo njihovi
potomci).

[7] Prim. Janez Pavel II., Splosna
avdienca, 24. 9. 1986, st. 1.

[8] Sv. JoZefmarija, Brazda, 127; prim.
Rim 8,28.

[9] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 74.



[10] Prim. Benedikt XVI., Homilija, 8.
12. 2005.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/izvirni-greh/ (9. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/izvirni-greh/
https://opusdei.org/sl-si/article/izvirni-greh/

	TEMA 7. Nadnaravno povzdignjenje in izvirni greh

