
opusdei.org

TEMA 7. Nadnaravno
povzdignjenje in
izvirni greh

Ko je Bog ustvaril človeka, ga je
postavil v stanje svetosti in
pravičnosti; toda naši prastarši
so se uprli proti Stvarniku in
izgubili večji del prejetih darov
ter na poznejše rodove prenesli
padlo in od Boga oddaljeno
naravo, ki jo je odrešil Kristus.

26. Dec. 2013

1. Nadnaravno povzdignjenje



Ob stvarjenju človeka ga je Bog
postavil v stanje svetosti in
pravičnosti ter mu podelil milost
pristne deležnosti pri svojem božjem
življenju (prim. Katekizem, 374, 375).
Tako sta izročilo in učiteljstvo skozi
stoletja razlagala opis raja v Prvi
Mojzesovi knjigi. To stanje teološko
imenujemo nadnaravno
povzdignjenje, saj pomeni zastonjski
dar, ki ga človek zgolj z naravnimi
močmi ne bi mogel doseči, ki ni
zahtevan, četudi je skladen s
stvarjenjem človeka po božji podobi
in sličnosti. Da bi to pravilno
razumeli, je treba upoštevati nekaj
vidikov:

a) Ni primerno ločevati stvarjenja od
povzdignjenja na nadnaravni red.
Stvarjenje ni “nevtralno" glede
občestva z Bogom, marveč je
usmerjeno k njemu. Cerkev je vedno
učila, da je človekov cilj nadnaraven
(prim. DH 3005), kajti »pred
stvarjenjem sveta nas je izvolil v



njem [v Kristusu], da bi bili pred
njegovim obličjem sveti« (Ef 1,4). To
pomeni, nikoli ni obstajalo stanje
“čiste narave", saj Bog človeku od
vsega začetka ponuja svojo zavezo
ljubezni.

b) Kljub dejstvu, da je človekov cilj
prijateljstvo z Bogom, nas razodetje
uči, da se je na začetku zgodovine
človek uprl in zavrnil občestvo s
svojim Stvarnikom: to je izvirni greh,
imenovan tudi padec ravno zato, ker
je bil človek prej povzdignjen v božjo
bližino. Vseeno pa po izgubi
prijateljstva z Bogom človek ni
izničen, ampak je še naprej človek,
ustvarjenina.

c) Od tod sledi, da čeprav božje
zamisli ni primerno pojmovati v
“neprepustnih oddelkih" (kot da bi
Bog najprej ustvaril “popolnega"
človeka, potem pa bi ga še
“povzdignil"), je potrebno znotraj
edinega božjega načrta razločevati



med dvema redoma.[1] Na podlagi
dejstva, da je z grehom človek
nekatere darove izgubil, druge pa
obdržal, je krščansko izročilo
razločevalo med nadnaravnim
redom (poklicanost k prijateljstvu z
Bogom, katerega darovi se z grehom
izgubijo) in med naravnim redom
(kar je Bog podelil človeku, ko ga je
ustvaril, in kar ostane tudi kljub
njegovemu grehu). Ne gre za dva
neodvisna reda, ki bi obstajala drug
ob drugem, kajti naravno je od vsega
začetka usmerjeno in vstavljeno v
nadnaravno; nadnaravno pa
izpopolnjuje to, kar je naravno, brez
da bi se to izničilo. Istočasno pa se
razlikujeta, zgodovina odrešenja
namreč kaže, da je zastonjskost
božjega daru milosti in odrešenja
drugačna od zastonjskosti božjega
daru stvarjenja, pri čemer je prva od
njiju neizmerno večji izraz božjega
usmiljenja in ljubezni.[2]



d) Težko je opisati stanje izgubljene
nedolžnosti Adama in Eve[3], o
katerem je v Genezi malo
povedanega (prim. 1 Mz 1,26-31;
2,7-8.15-25). Zaradi tega izročilo to
stanje običajno predstavlja posredno,
tako da iz posledic greha, opisanega
v 1 Mz 3, sklepa na to, katere darove
so naši prastarši uživali in bi jih
morali prenesti na svoje potomce. Na
ta način pridemo do trditve, da so
prejeli naravne darove, ki ustrezajo
njihovemu normalnemu položaju,
položaju ustvarjenih bitij. Prav tako
sta Adam in Eva prejela nadnaravne
darove, to pomeni, posvečujočo
milost, pobožanstvenje, ki ga ta
milost prinaša, in končno poklicanost
h gledanju Boga. Poleg teh darov
krščansko izročilo priznava obstoj
“mimonaravnih darov", t.j. darov, ki
niso bili zahtevani zaradi narave,
vendar pa so bili z njo skladni in so
jo izpopolnjevali v naravnem smislu
ter so bili izraz milosti. Ti darovi so
bili: nesmrtnost, prostost od trpljenja



in obvladanje poželenja (prim. 
Katekizem, 376).[4]

2. Izvirni greh

S pripovedjo o človeku, ki se je
naščuvan od kače prekršil zoper
božjo zapoved, naj ne je od sadu
prepovedanega drevesa (1 Mz
3,1-13), Sveto pismo uči, da so se na
začetku zgodovine naši prastarši
uprli proti Bogu, s tem ko mu niso
bili pokorni in so podlegli skušnjavi,
da bi hoteli biti kakor bogovi. Kot
posledica sta Adam in Eva prejela
božjo kazen in izgubila velik del
darov, ki so jima bili podeljeni (1 Mz
3,16-19), ter bila izgnana iz raja (1 Mz
3,23). To je krščansko izročilo
razlagalo kot izgubo nadnaravnih in
mimonaravnih darov, pa tudi kot
oškodovanje same človeške narave,
četudi ni postala bistveno
pokvarjena. Kot sad nepokorščine,
kot sad tega, da je imel rajši sebe
namesto Boga, človek izgubi milost



(prim. Katekizem, 398-399) in tudi
harmonijo s stvarstvom ter s samim
sabo: v zgodovino vstopita trpljenje
in smrt (prim. Katekizem, 399-400).

Prvi greh je imel značaj sprejete
skušnjave, kajti za človekovo
nepokorščino se skriva glas kače, ki
predstavlja Satana, padlega angela.
Razodetje govori predhodnem grehu,
ki so ga storili on in drugi angeli, ki
so bili ustvarjeni kot dobri, a so
nepreklicno zavrgli Boga. Po
človekovem grehu sta stvarstvo in
zgodovina podvržena zlemu vplivu
»očeta laži in morilca ljudi od
začetka« (prim. Jn 8,44). Čeprav
njegova moč ni neskončna, ampak
mnogo šibkejša od božje, povzroča
resnično zelo hudo škodo v vsakem
človeku in v družbi, zato dejstvo o
božjem dopuščanju hudičevega
delovanja ostaja skrivnost (prim. 
Katekizem, 391-395).



Pripoved vsebuje tudi božjo obljubo
odrešenika (1 Mz 3,15). Na ta način
odrešenje razsvetli doseg in težo
človeškega padca ter pokaže na
čudovito ljubezen Boga, ki ne zapusti
svoje ustvarjenine, marveč ji stopa
naproti z Jezusovim delom
zveličanja. »Potrebno je spoznati
Kristusa kot vir milosti, da spoznamo
Adama kot vir greha« (Katekizem,
388). »“Skrivnost hudobije" (2 Tes 2,7)
se osvetli samo v luči “skrivnosti
pobožnosti" (1 Tim 3,16)« (Katekizem,
385).

Cerkev je to zgodbo vedno razumela
kot zgodovinski dogodek — četudi
nam je bil posredovan v zagotovo
simboličnem jeziku (prim. 
Katekizem, 390) —, ki je bil
tradicionalno (od svetega Avguština
dalje) poimenovan kot “izvirni greh",
ker se je zgodil v začetnem času.
Toda greh ni “izvoren" — četudi
predstavlja “izvir" osebnih grehov,
storjenih v zgodovini —, ampak je



vstopil v svet kot sad slabo
uporabljene svobode s strani
ustvarjenih bitij (najprej angelov,
nato človeka). Moralno zlo torej ne
pripada strukturi človeka, ne izhaja
niti iz človekove socialne narave niti
iz njegove materialnosti, seveda tudi
ne iz Boga ali iz neizogibne usode.
Krščanski realizem postavlja človeka
pred njegovo lastno odgovornost: kot
sad svoje svobode lahko dela zlo in
odgovoren za to ni nihče drug kot on
sam (prim. Katekizem, 387).

V teku zgodovine je Cerkev
izoblikovala dogmo o izvirnem
grehu, ki je v kontrastu s pretiranim
optimizmom in eksistencialnim
pesimizmom (prim. Katekizem, 406).
Nasproti Pelagiju, ki je trdil, da more
človek delati dobro zgolj z naravnimi
močmi in da je milost le zunanja
pomoč, s čimer je skrajno omejil tako
doseg Adamovega greha kot
Kristusovega odrešenja — ki sta bila
zreducirana odnosno zgolj na slab in



dober zgled —, je cerkveni zbor v
Katargini (418) sledeč svetemu
Avguštinu potrdil absolutno prednost
milosti, kajti človek je po grehu
postal okrnjen (prim. DH 223.227;
prim. tudi drugi oranški koncil leta
529: DH 371-372). Nasproti Lutru, ki
je trdil, da je po grehu človek
bistveno pokvarjen v svoji naravi, da
je njegova svoboda izničena in da je
v vsem, kar dela, prisoten greh, je
tridentinski koncil (1546) potrdil
ontološki pomen krsta, ki izbriše
izvirni greh; četudi ostanejo njegove
posledice — med katerimi je
poželenje, ki ga ne gre enačiti z
grehom samim, kot je storil Luter —,
je človek svoboden v svojih dejanjih
in more doseči zasluženje z dobrimi
deli, podprtimi z milostjo (prim. DH
1511-1515).

V temelju luteranskega stališča in
tudi nekaterih nedavnih interpretacij
besedila 1 Mz 3 gre za vprašanje
ustreznega razumevanja odnosov: 1)



med naravo in zgodovino, 2) med
psihološko-eksistencialno in
ontološko ravnijo, 3) med
individualnim in skupnim.

1) Kljub temu, da je v Genezi nekaj
elementov mitičnega značaja (pri
čemer razumemo pojem “mita" v
njegovem najboljšem pomenu, t.j. kot
besedo-pripoved, ki daje izvor in je
zaradi tega temelj kasnejše zgodbe),
bi bilo napačno interpretirati
besedilo o padcu kot simbolično
razlago izvornega grešnega položaja
človeka. Takšna interpretacija
spreminja neko zgodovinsko dejstvo
v naravo, ga mitificira in ga naredi za
nekaj neizogibnega: na paradoksalen
način bi tako čut krivde, ki človeka
vodi do priznanja, da je “v naravi"
grešen, privedel do ublažitve ali do
izločitve osebne odgovornosti pri
grehu, saj se človek ne bi mogel
izogniti temu, k čemur spontano teži.
Toda pravilno je trditi, da grešen
položaj pripada človekovi



zgodovinskosti, ne pa njegovi izvorni
naravi.

2) Ker po krstu ostanejo nekateri
sledovi greha, lahko kristjan na silen
način izkusi nagnjenje k slabemu in
se čuti globoko grešnega, kot se
dogaja v življenju svetnikov. Vendar
pa ta eksistencialni vidik ni edini niti
ni najbistvenejši, kajti krst je
resnično izbrisal izvirni greh in nas
naredil za božje otroke (prim. 
Katekizem, 405). Ontološko je
kristjan, ki je v stanju milosti, pred
Bogom pravičen. Luter je
eksistencialni vidik pripeljal do
skrajnosti, ko je izhajajoč iz te točke
doumeval celotno stvarnost, ki je na
ta način postala ontološko
zaznamovana z grehom.

3) Pri tretji točki gre za vprašanje
prenašanja izvirnega greha, za
»skrivnost, ki je ne moremo v
polnosti razumeti« (Katekizem, 404).
Sveto pismo uči, da so naši prastarši



prenesli greh na vse človeštvo.
Poglavja Geneze, ki sledijo (prim. 1
Mz 4-11; prim. Katekizem, 401),
opisujejo postopno naraščanje
pokvarjenosti človeškega rodu; sveti
Pavel postavi vzporednico med
Adamom in Kristusom ter pravi:
»Kakor so namreč zaradi
neposlušnosti enega človeka mnogi
postali grešniki, tako bodo tudi
zaradi poslušnosti enega [Kristusa]
mnogi postali pravični« (Rim 5,19).
Ta paralelizem pomaga pravilno
razumeti interpretacijo, po kateri se
tèrmin adamáh razlaga kot
kolektivna ednina: tako kot je Kristus
eden in hkrati glava Cerkve, tako je
Adam eden in hkrati glava človeštva.
[5] »Po tej “enoti človeškega rodu" so
vsi ljudje vključeni v Adamov greh,
kakor so vsi vključeni v Kristusovo
pravičnost« (Katekizem, 404).

Cerkev na analogen način razume
izvirni greh prastaršev in greh, ki ga
je podedovalo človeštvo. »Adam in



Eva se vdata skušnjavcu, storita
osebni greh; toda ta greh […] se bo
prenašal po razmnoževanju na vse
človeštvo, se pravi s prenašanjem
človeške narave, ki je zdaj brez
prvotne svetosti in pravičnosti. In
prav zato se izvirni greh imenuje
“greh" na analogen način: je
“nakopani" greh in ne “storjeni", je
stanje in ne dejanje« (Katekizem,
404). Tako da, »čeprav je izvirni greh
vsakomur lasten, […] nima pri
nobenem Adamovem potomcu
narave osebne krivde« (Katekizem,
405).[6]

Nekaterim ljudem je težko sprejeti
pojem podedovanega greha[7], zlasti
če ima nekdo individualističen
pogled na človeško osebo in svobodo.
Kaj imam jaz opraviti z Adamovim
grehom? Zakaj moram plačevati za
posledice greha drugih ljudi? Ta
vprašanja odsevajo odsotnost čuta za
resnično solidarnost, v kateri so
udeleženi vsi ljudje kot božje



ustvarjenine. Paradoksalno je, da je
mogoče ravno odsotnost tega čuta
razumeti kot izraz greha, ki se
prenaša na vsakega človeka. Se
pravi, da izvirni greh zamegli
razumevanje tega globokega bratstva
v človeškem rodu, ki omogoča
njegovo prenašanje.

Spričo obžalovanja vrednih posledic
greha in njegove splošne
razširjenosti se velja vprašati: »Toda
zakaj Bog pri prvem človeku ni
preprečil greha? Sv. Leon Veliki
odgovarja: “Nedopovedljiva
Kristusova milost nam je podarila
boljše dobrine, kakor pa so tiste, ki
nam jih je odvzela nevoščljivost
hudobnega duha" (serm. 73,4). In sv.
Tomaž Akvinski pravi: “Ničesar ni,
kar bi nasprotovalo temu, da je bila
človeška narava potem, ko je bil greh
storjen, določena za dosego večjega
cilja. Bog namreč dopušča, da se
dogodi kaj zlega zato, da bi iz tega
napravil nekaj boljšega. Od tod



beseda sv. Pavla: 'Kjer se je pomnožil
greh, se je še veliko bolj pomnožila
milost' (Rim 5,20). In velikonočna
hvalnica: 'O srečna krivda, ki je bila
vredna imeti takega in tako velikega
Odrešenika!'" (Summa Theologiae, III,
1, 3, ad 3)« (Katekizem, 412).

3. Nekatere praktične posledice

Glavna praktična posledica nauka o
povzdignjenju in izvirnem grehu je
realizem, ki vodi življenje kristjana
tako, da se ta zaveda tako svoje
veličine kot božji otrok kot tudi bede
svojega položaja kot grešnik. Ta
realizem:

a) Se izogne tako naivnemu
optimizmu kot tudi brezupnemu
pesimizmu ter »daje pogled jasnega
razločevanja, ko gre za človekov
položaj in za njegovo delovanje v
svetu. […] Neupoštevanje dejstva, da
je človekova narava ranjena,
nagnjena k zlu, daje povod za hude
zmote na področju vzgoje, politike,



socialnega delovanja in
nravi« (Katekizem, 407).

b) Daje vedro zaupanje v Boga,
Stvarnika in usmiljenega Očeta, ki ne
zapusti svoje ustvarjenine, ki vedno
odpušča in vse vodi k dobremu, celo
sredi nadlog. »Ponavljaj: “Omnia in
bonum!" Kar koli se zgodi, “kar koli
se mi zgodi", je v moje dobro ...
Zatorej — to je sklep na mestu —
sprejmi tisto, kar se ti zdi tako težko,
kakor sladko stvarnost.«[8]

c) Vzbuja držo globoke ponižnosti, ki
človeka brez osuplosti vodi do
priznanja lastnih grehov in do
kesanja nad njimi zato, ker so žalitev
Boga, in ne toliko zaradi tega, ker
predstavljajo osebno pomanjkljivost.

d) Pomaga razločevati med tem, kar
je lastno človeški naravi kot taki, in
med posledicami rane v človeški
naravi zaradi greha. V obdobju po
grehu ni vse dobro, kar človek izkuša
kot spontano. Človeško življenje ima



torej značaj boja: potrebno se je
boriti, da bi se vedli na človeški in
krščanski način (prim. Katekizem,
409). »Vse cerkveno izročilo govori o
kristjanih kot o milites Christi,
Kristusovih vojakih, ki drugim
prinašajo vedrino, medtem ko se
neprenehoma bojujejo proti osebnim
slabim nagnjenjem.«[9] Kristjan, ki si
prizadeva za izogibanje grehu, s tem
ne izgubi ničesar, kar dela življenje
dobro in lépo. Zoper idejo, da človek
mora delati zlo, da bi izkusil svojo
neodvisno svobodo, češ da naj bi bilo
življenje brez greha v bistvu
dolgočasno, se dviga lik
brezmadežno spočete Marije, ki
pokaže, da je življenje, ki je
popolnoma izročeno Bogu, daleč od
tega, da bi povzročalo naveličanost,
temveč postane pustolovščina, polna
luči in brezmejnih presenečenj.[10]

Santiago Sanz

Osnovna literatura



Katekizem katoliške Cerkve, 374-421.

Kompendij katekizma katoliške
Cerkve, 72-78.

DH, 222-231; 370-395; 1510-1516;
4313.

Priporočeno branje

Janez Pavel II., Spomin in istovetnost

Benedikt XVI., Homilija, 8. 12. 2005.

[1] Tridentinski koncil ne pravi, da je
bil človek ustvarjen v milosti, ampak
da je bil postavljen, ravno zato, da bi
se izognili mešanju med naravo in
milostjo (prim. DH 1511).

[2] Ravno zaradi tega je bila razvita
teološka hipoteza o “čisti naravi", da
bi bila poudarjena nadaljnja
zastonjskost daru milosti glede na
stvarjenje. Ne zato, ker bi takšno



stanje zgodovinsko obstajalo, temveč
zato ker bi teoretično lahko obstajalo,
četudi dejansko ni bilo tako. Ta
doktrina je bila vzpostavljena
nasproti nauku, ki ga je širil Mihael
de Bay; ena izmed njegovih
obsojenih tez se je glasila: »Celovitost
prvega stvarjenja ni bilo
nepripadajoče povzdignjenje
človeške narave, marveč njen
naravni pogoj« (DH 1926).

[3] Ta težava postaja dandanes še
bolj pereča zaradi vpliva
evolucionističnega pogleda na celoto
človeškega bitja. V tovrstnem stališču
gre razvoj stvarnosti vedno od manj
proti več, medtem ko nas razodetje
uči, da se je na začetku zgodovine
zgodil padec z višjega stanja v nižje.
To ne pomeni, da ni bilo procesa
“hominizacije", ki ga je treba
razlikovati od “humanizacije".

[4] Nesmrtnost, ki jo je s svetim
Avguštinom treba razumeti ne kot



nezmožnost umreti (non posse mori),
ampak kot zmožnost ne umreti
(posse non mori), je dopustno
razlagati kot položaj, v katerem
prehod v dokončno stanje ni povezan
z dramatično izkušnjo smrti, ki jo
človek trpi po izvirnem grehu.
Trpljenje je znamenje in anticipacija
smrti, zato je nesmrtnost na neki
način vključevala odsotnost trpljenja.
Prav tako je to pomenilo stanje
integritete, v katerem je človek brez
težav obvladoval svoje strasti.
Tradicionalno se običajno dodaja še
četrti dar, dar vednosti v sorazmerju
s stanjem, v katerem se je človek
nahajal.

[5] To je glavni razlog za to, da je
Cerkev besedilo o padcu vedno
razumela v luči monogenizma
(izhajanja človeškega rodu iz enega
samega para). Za nasprotno hipotezo,
poligenizem, se je nekaj let zdelo, da
se bo vsilila kot znanstven (ali celo
eksegetski) podatek, toda danes se na



znanstveni ravni kot verjetnejše
smatra biološko izhajanje iz skupne
veje (monofiletizem). Z vidika vere je
poligenizem problematičen, saj ni
videti, kako bi bil lahko združljiv z
razodetjem o izvirnem grehu (prim.
Pij XII., enc. Humani Generis, DH
3897), čeprav gre za vprašanje, o
katerem bo še potrebno raziskovanje
in premišljevanje.

[6] V tem smislu se po izročilu
razlikuje med povzročujočim
izvirnim grehom (osebni greh, ki so
ga storili naši prastarši) in 
povzročenim izvirnim grehom (stanje
greha, v katerem se rodimo njihovi
potomci).

[7] Prim. Janez Pavel II., Splošna
avdienca, 24. 9. 1986, št. 1.

[8] Sv. Jožefmarija, Brazda, 127; prim.
Rim 8,28.

[9] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 74.



[10] Prim. Benedikt XVI., Homilija, 8.
12. 2005.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/izvirni-greh/ (9. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/izvirni-greh/
https://opusdei.org/sl-si/article/izvirni-greh/

	TEMA 7. Nadnaravno povzdignjenje in izvirni greh

