
opusdei.org

Empatija: čutiti z
drugimi

Da bi lahko živeli krepost
ljubezni, je treba najprej v
drugih prepoznati nekoga, ki je
vreden spoštovanja, in se
postaviti v njegove okoliščine.
To pomeni biti zmožen
empatije.

4. Dec. 2016

Vsi iz izkušnje vemo, da za
dojemanje dogodkov v naši okolici
mnogokrat ni dovolj, da nam nekdo
posreduje neke objektivne podatke.
Na primer, če nekdo izvaja neko



glasbeno delo za prijatelje, si želi
videti, kako drugi uživajo ob
poslušanju glasbe, nad katero je
navdušen. Če pa bi prijatelji zgolj
povedali, da je bila izvedba pravilna,
in ne bi pokazali niti najmanjšega
navdušenja, potem bi ga zagotovo
navdalo malodušje ter občutek, da v
bistvu sploh nima talenta.

Koliko problemov bi izginilo, če bi
poskusili bolje razumeti, kaj se
dogaja v notranjosti drugih, njihova
pričakovanja in ideale. »Bolj kot v
“dajanju” je ljubezen v
“razumevanju”.«[1] Da bi lahko živeli
krepost ljubezni, je treba najprej v
drugih prepoznati nekoga, ki je
vreden spoštovanja, in se postaviti v
njegove okoliščine. Danes slišimo
govoriti o empatiji kot o lastnosti, ki
omogoča, da se postavimo v položaj
drugega, da vzamemo nase njegovo
situacijo in pretehtamo njegova
občutja. Če je takšna drža združena z
ljubeznijo, krepi občestvo, edinost



človeških src, kot piše sv. Peter:
»bodite vsi enih misli, sočutni«.[2]

Učimo se od Kristusa

Učenci so od vsega začetka izkušali
Gospodovo občutljivost: njegovo
sposobnost, da se postavi na mesto
nekoga drugega, njegovo obzirno
razumevanje tega, kar se dogaja v
notranjosti človeškega srca, njegovo
rahločutno zaznavanje tujega
trpljenja. V Nainu se, brez da bi mu
bilo treba kaj reči, posveti vdovi, ki je
izgubila svojega edinega sina[3]; ko
zasliši Jairovo prošnjo in glasno
jokanje, ga zna potolažiti in pomiriti
preostale[4]; ve za potrebe ljudi, ki
hodijo za njim, in ga skrbi, če nimajo
kaj jesti[5]; skupaj z Marto in Marijo
joka ob Lazarjevem grobu[6] in je
nejevoljen nad trdosrčnostjo svojih
učencev, ko hočejo ogenj z neba, da
bi požgal samarijanski kraj, ki jih ni
sprejel[7].



Jezus nas s svojim življenjem uči
gledati druge na drugačen način,
tako da si z njimi delimo njihove
občutke, jih spremljamo v njihovih
upih in razočaranjih. On nam kaže,
kako naj se zanimamo za notranje
razpoloženje oseb, ki nas obdajajo, in
s pomočjo milosti polagoma
premagujemo pomanjkljivosti, ki nas
pri tem ovirajo, kot je raztresenost,
impulzivnost ali hladnost. Ni
opravičil za opuščanje tega
prizadevanja. »Nikar ne mislimo, da
bo kaj veljala naša navidezna
svetniška krepost, če je ne spremljajo
običajne krščanske kreposti. — To bi
bilo tako, kot bi spodnje perilo
okrasili s čudovitimi dragulji.«[8]
Bližina Gospodovega Srca bo
pomagala oblikovati naše srce, tako
da nas bodo navdala čustva Kristusa
Jezusa.

Ljubezen, priljudnost in empatija



»Kristusova ljubezen ni samo dobro
čutenje do bližnjega; ne konča se pri
človekoljubnosti. V dušo od Boga
vlita ljubezen od znotraj preoblikuje
razum in voljo: nadnaravno utemelji
prijateljstvo in veselje delati
dobro.«[9] Lepo je odkriti, kako
apostoli ob toplini njihovega stika z
Gospodom počasi umirjajo svoje zelo
raznolike temperamente, zaradi
katerih so se včasih pokazali kot
nesočutni do drugih ljudi. Janez, tako
silovit, da si je skupaj s svojim
bratom Jakobom zaslužil vzdevek sin
groma, bo kasneje poln krotkosti in
bo poudarjal, kako potrebno je
odpreti se bližnjemu in se izročiti
drugim, kakor je storil sam Kristus:
»Ljubezen spoznavamo po tem, da je
On dal življenje za nas. In takó smo
tudi mi dolžni dati življenje za
brate.«[10] Tudi Peter, ki je bil poprej
trd do Jezusovih nasprotnikov,
nagovori ljudstvo v templju, da bi ga
spreobrnil, vendar z besedami, v
katerih ni sledu grenkobe: »Bratje —



vem, da ste ravnali iz nevednosti,
prav tako tudi vaši voditelji. (…)
Spreobrnite se torej in pokesajte, da
se vam izbrišejo grehi, tako da
pridejo od Gospodovega obličja časi
pomiritve.«[11]

Še en primer nam ponuja sv. Pavel,
ki je bil najprej strašni bič za
kristjane, nato pa se spreobrne in v
službo evangeliju posveti svoj značaj:
svoj jasni um in svoj močni karakter.
V Atenah, čeprav njegov duh kipi od
ogorčenja spričo tolikih malikov, si
prizadeva za empatijo s tamkajšnjimi
prebivalci. Ko se mu ponudi
priložnost, da jim spregovori na
Areopagu, se namesto, da bi jim
očital njihovo poganstvo in razvratne
navade, sklicuje na njihovo žejo po
Bogu: »Atenci! Po vsem, kar vidim,
ste zelo pobožni. Sprehajal sem se po
vašem mestu in si ogledoval vaše
svetínje. Ob tem sem opazil tudi oltar
z napisom “Nepoznanemu bogu”.
Kar vi častite, ne da bi poznali, vam



jaz oznanjam.«[12] V tej drži, ki zna
razumeti in druge motivirati, se
skrivajo izredne poteze uma, ki daje
celovitost in mero njegovim
emocijam. V tem se pokaže tudi
genialnost nekoga, ki stopi v
povezavo s položajem drugih: izbere
si nekaj, kar vzbudi njihovo
občutljivost, pa naj bo še tako
neznatno, da bi zaigral na strune
svojih poslušalcev, da bi pritegnil
njihovo zanimanje in jih privedel do
polnosti resnice.

Poti ljubezni do resnice

Kadar bomo poskušali drugim
pomagati, nas bosta ljubezen in
krotkost vodili do argumentov srca,
ki običajno odpirajo vrata duše lažje
kot pa hladno ali oddaljeno
razpravljanje. Božja ljubezen nas bo
spodbujala, da ohranimo priljuden
slog, ki pokaže, kako privlačno je
krščansko življenje: »Resnična
krepost ni žalostna in zoprna, temveč



prijazno vesela.«[13] Znali bomo
odkriti tisto pozitivno v vsakem
človeku, kajti ljubiti resnico pomeni
prepoznati božjo sled v srcih ljudi, pa
naj se zdi še tako iznakažena.

Zaradi ljubezni bo kristjan pri stikih
s prijatelji, sodelavci, s svojimi
domačimi, razumevajoč do tistih, ki
so zmedeni, morda zato, ker niso
imeli priložnosti za dobro versko
izobrazbo, ali pa ker niso videli
utelešenega zgleda pristnega
evangeljskega sporočila. Na ta način
ohranimo držo empatije tudi takrat,
ko se drugi motijo: »Ne razumem
nasilja: ne zdi se mi primerno niti za
prepričevanje niti za premagovanje;
zmota se preseže z molitvijo, z božjo
milostjo, s študijem; nikdar s silo,
vselej z ljubeznijo.«[14] Resnico
moramo oznanjati z nenehno
potrpežljivostjo — »veritatem
facientes in caritate«[15] —, tako da
znamo stati ob strani človeku, ki je v
zmoti, vendar se bo lahko v kratkem



času odprl delovanju milosti. Takšno
ravnanje je mnogokrat v tem, kot
pravi papež Frančišek, da je treba
»upočasniti korak, odložiti
tesnobnost, da bi drugemu videli v
oči in mu prisluhnili. Mnogokrat je
bolje odpovedati se nujnim stvarem,
da bi spremljali človeka, ki je obtičal
na robu ceste. Včasih je Cerkev kakor
oče izgubljenega sina, ki pušča
odprta vrata, da more sin ob vrnitvi
vstopiti brez težav.«[16]

Apostolat in povezanost v čustvih

Nekateri skušajo empatijo
zreducirati na preprosto strategijo,
kot da bi bil to eden izmed tistih
postopkov, ki ponudijo izdelek
potrošniku na tak način, da ima
občutek, kot da je to ravno tisto, kar
je iskal. Četudi ima lahko povedano
svojo veljavnost v komercialnem
svetu, pa medosebni odnosi sledijo
drugačni logiki. Pristna empatija
zahteva iskrenost in je nezdružljiva z



goljufivim ravnanjem, za katerim se
skrivajo lastni interesi.

Ta iskrenost je bistvena, kadar
skušamo Gospoda predstaviti ljudem,
s katerimi sobivamo. Ko občutja
tistih, ki jih Bog postavil v našo
bližino, vzamemo za nekaj svojega,
se v rahločutni ljubezni veselimo z
vsakim od njih in prav tako z vsakim
izmed njih trpimo. »Kdo je slaboten,
ne da bi bil tudi jaz slaboten? Kdo pa
se spotika, ne da bi tudi mene
žgalo?«[17] Kakšno iskreno
naklonjenost odkrijemo v tem
ljubeznivem namigu sv. Pavla
kristjanom iz Korinta! Če si na tak
način delimo čustva z drugimi, si bo
resnica lažje utrdila pot, saj se tako
vzpostavi tok občutij — povezanosti
—, ki okrepi komunikacijo. Duša tako
postane bolj dojemljiva za to, kar
sliši, še zlasti, če gre za konstruktiven
komentar, ki jo spodbuja k
izboljšanju njenega duhovnega
življenja.



»V sporazumevanju z drugim je na
prvem mestu zmožnost srca, ki
omogoča bližino, brez katere ni
pravega duhovnega srečanja.
Pozorno poslušanje nam pomaga
najti ustrezno kretnjo in ustrezno
besedo, ki nas spravita iz lagodnosti
gledalca.«[18] Kadar pozorno
poslušamo, vstopimo v stvarnost
drugega. Skušamo mu pomagati in
razločiti, kateri korak Gospod
pričakuje od njega v tem konkretnem
trenutku. V trenutku, ko sogovornik
zazna, da so njegovo mnenje in
čustva deležna spoštovanja — še več:
da jih poslušalec vzame za nekaj
svojega —, takrat se mu odprejo oči
duše, da bi uzrl sijaj resnice,
prijetnost kreposti.

Nasprotno pa je brezbrižnost do
drugih najhujša bolezen apostolske
duše. Ne moremo vzdrževati
nekakšne distance do ljudi, ki nas
obdajajo: »Tisti ljudje, ki se jim zdiš
antipatičen, bodo spremenili svoje



mnenje, ko se bodo zavedli, da jih
imaš “resnično” rad. Odvisno je od
tebe.«[19] Razumevajoča beseda,
pozornost in uslužnost, prijazen
pogovor, vse to odseva iskren interes
za blagor ljudi, ob katerih minevajo
naši dnevi. Tako jim bomo znali
omogočiti, da nas imajo radi, in jim
odprli vrata prijateljstva, ki z
drugimi deli lepoto odnosa z
Gospodom.

Spodbuda na poti

Papež Frančišek pravi: »Dober
spremljevalec se ne vdaja
razočaranjem in malodušju. Vedno
vabi, da se človek pusti ozdraviti, da
vzame svoja nosila, da objame križ,
vse pusti za seboj, vedno začenja na
novo, da bi oznanjal evangelij.«[20]
Ko nase vzamemo breme šibkosti
svojih bližnjih, jih bomo znali tudi
spodbuditi, naj ne popuščajo
konformizmu, naj razširijo svoje



obzorje, da bi še naprej stremeli k
cilju svetosti.

S takšnim pristopom bomo sledili
zgledu globokega razumevanja in
prijazne zahtevnosti, ki nam ga je
zapustil naš Gospod. Ko na dan
vstajenja popoldne hodi ob učencih
na poti v Emavs, ju vpraša: »O
kakšnih rečeh se pogovarjata med
potjo?«[21] in pusti, da izlijeta svoje
razočaranje, ki jima stiska srce, in
povesta, kako težko jima je verovati,
da se je Jezus zares vrnil v življenje,
kot so trdile svete žene. Šele takrat
Gospod spregovori in jima razloži, da
je »bilo potrebno, da je Mesija to
pretrpel in šel v svojo slavo.«[22]

Kakšen je bil Jezusov pogovor, na
kakšen način je znal odgovoriti na
vznemirjenje učencev iz Emavsa, ki
na koncu rečeta: »Ostani z
nama«[23]? In to kljub temu, da jima
na začetku očita njuno nezmožnost
razumeti to, kar so napovedovali



preroki.[24] Morda je bil ton glasu ali
ljubeznivi pogled tisto, zaradi česar
sta se ta dva človeka čutila sprejeta,
istočasno pa povabljena, da se
spremenita. S pomočjo božje milosti
bo tudi naš odnos do drugih odseval
spoštovanje do vsakega človeka,
poznavanje njegovega notranjega
sveta, ki bo spodbuda za hojo po poti
krščanskega življenja.

[1][1] Sv. Jožefmarija, Pot, 463.

[2] 1 Pt 3,8.

[3] Lk 7,11-17.

[4] Prim. Lk 8,40-56; Mt 9,18-26.

[5] Prim. Mt 15,32.

[6] Prim. Jn 11,35.

[7] Prim. Lk 9,51-56.



[8] Sv. Jožefmarija, Pot, 409.

[9] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 71.

[10] 1 Jn 3,16.

[11] Apd 3,17.19-20.

[12] Apd 17,22-23.

[13] Sv. Jožefmarija, Pot, 657.

[14] Sv. Jožefmarija, Pogovori, 44.

[15] Ef 4,15 (Vg).

[16] Frančišek, Apost. spod. Evangelii
gaudium, 24. 11. 2013, 46.

[17] 2 Kor 11,29.

[18] Frančišek, Apost. spod. Evangelii
gaudium, 24. 11. 2013, 171.

[19] Sv. Jožefmarija, Brazda, 734.

[20] Frančišek, Apost. spod. Evangelii
gaudium, 24. 11. 2013, 172.



[21] Lk 24,17.

[22] Lk 24,26.

[23] Lk 24,29.

[24] Prim. Lk 24,25.

J. Laínez

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/empatija-cutiti-z-drugimi/

(18. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/empatija-cutiti-z-drugimi/
https://opusdei.org/sl-si/article/empatija-cutiti-z-drugimi/

	Empatija: čutiti z drugimi

