
opusdei.org

E-knjiga “Spoved –
resnični čudež božje
ljubezni”

Koristno branje za vse, ki si
želijo izvedeti več o zakramentu
spovedi oz. se seznaniti s tem
"čudežem božje ljubezni". Na
voljo tudi v formatu ePub, Mobi
in PDF.

27. Feb. 2020

Prenesi ePub ► Spoved – resnični
čudež božje ljubezni

Prenesi Mobi ► Spoved – resnični
čudež božje ljubezni

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Spoved%20-%20resni%C4%8Dni%20%C4%8Dude%C5%BE%20bo%C5%BEje%20ljubezni20170521-185458.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Spoved%20-%20resni%C4%8Dni%20%C4%8Dude%C5%BE%20bo%C5%BEje%20ljubezni20170521-185458.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Spoved%20-%20resni%C4%8Dni%20%C4%8Dudez%20bo%C5%BEje%20ljubezni20170521-185515.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Spoved%20-%20resni%C4%8Dni%20%C4%8Dudez%20bo%C5%BEje%20ljubezni20170521-185515.mobi


Prenesi PDF ► Spoved – resnični
čudež božje ljubezni

SPOVED – RESNIČNI ČUDEŽ BOŽJE
LJUBEZNI

UVOD

Leta 1996 se je Anthony Hopkins v
Madridu udeležil premiere svojega
filma o Picassu. Film prikaže Picassa
kot nepomembno, sebično, tiransko
in muhasto bitje. Na tiskovni
konferenci po premieri je Hopkins
izjavil: »In kot Picasso se tudi jaz ne
opravičujem za nič.« Napačna izjava,
kajti kdo se nima v življenju za kaj
opravičevati? Vsakemu izmed nas se
lahko v glavi porodi podobna
zamisel: Nimam se za kaj
opravičevati.

Drugačen način razmišljanja
srečamo pri Chestertonu. Na

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Spoved%20resni%C4%8Dni%20%C4%8Dude%C5%BE%20bo%C5%BEje%20ljubezni20170521-185545.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Spoved%20resni%C4%8Dni%20%C4%8Dude%C5%BE%20bo%C5%BEje%20ljubezni20170521-185545.pdf


vprašanje: »Kaj gre narobe v svetu?«
Je odgovoril: »Jaz sam.«

To je bistvo spovedi. Spovedati se
svojih grehov pomeni sprejeti
odgovornost za svoja dejanja in
njihove posledice, prevzeti krivdo
naravnost na svoja ramena, sprejeti,
da je bila odločitev, da bomo grešili,
samo naša in storiti to brez
opravičevanja in olepševanja.

Kaj gre narobe v svetu? Preprosto je
dokazati zlo v narodih, v Cerkvi, na
planetu: izginile so družinske
vrednote, uničujemo ekosistem …
Preprosto je pokazati na zlo,
preprosto je obtoževati, toda reči:
»Grešil sem v mislih, dejanju in z
opustitvijo« pomeni oborožiti se s
pogumom.

Včasih po župnijah vidimo, da gremo
pri sveti maši skoraj vsi verniki k
obhajilu. Morda je tako zato, ker smo
vsi verniki svetniki in hodimo
pogosto k spovedi, ali zato, ker



mislimo, da nimamo grehov in
spovedi ne potrebujemo, ali pa, ker
smo izgubili občutek za greh.

Če so vsi verniki navajeni pristopati
k obhajilu vsakokrat, ko so pri sveti
maši, to pomeni, da so nekateri ali
mnogi izgubili občutek za greh in ne
vedo več, kaj je spoved. Najverjetneje
je to zadnje. Bile so nedelje, ko je bila
cerkev med sveto mašo nabito polna
in vsi (starši, mladi, otroci) so
pristopali k obhajilu, nihče, prav
nihče pa ni prišel k spovedi.

Če ni grehov, ne potrebujemo
spovedi. Če ni grehov, potem sta
odrešenje in križ nepotrebna, potem
je Jezus odveč, Odrešenik ni
potreben.

Vendar pa vera in cerkveni nauk
ostajata enaka. Če gre oseba, ki ima
na vesti smrtni greh, k obhajilu, ji to
obhajilo ne koristi, ji ne pomaga, ne
prejme milosti. Da bi milost delovala
v duši, mora biti ta čista. Če



prejmemo obhajilo v stanju smrtnega
greha, potem namesto da bi prejeli
milost, storimo nov greh, namesto da
bi napredovali, nazadujemo.

Da bi živeli zares pravo krščansko
življenje, pa se je potrebno spovedati
pogosteje.

Ta način ravnanja je posledica žive
vere. Pojdimo torej k spovedi, vedno
ko je potrebno, da bi prosili Gospoda
odpuščanja za svoje grehe, in kadar
je to primerno, ker duša čuti žalost
zaradi pomanjkanja ljubezni. Zato se
lahko zadovoljimo s tem, kar
pravimo otrokom pri verouku, da se
morajo spovedovati pogosto, in to
velja tudi za odrasle.

Na srečanju Benedikta XVI. z otroki
iz rimskih župnij ga je deklica Livia
vprašala, če se mora spovedati
vsakokrat, preden prejme sveto
obhajilo, »tudi kadar sem storila iste
grehe, ker se zavedam, da so vedno
isti.«



Papež ji je rekel dvoje. Prvič: Seveda
se ni potrebno spovedati pred
vsakim obhajilom, če nisi storila tako
velikih grehov, ki bi zahtevali
spoved. Pred obhajilom se je
potrebno spovedati samo, če si
storila res velik greh, kadar si
globoko užalila Jezusa, tako, da
moraš obnoviti prijateljstvo (z
Jezusom), ki si ga prelomila. Drugo
pa je to, da je zelo koristno, da se
spovedujemo pogosto. Res je, da so
naši grehi vedno enaki, vendar pa
naše hiše, naše sobe čistimo najmanj
enkrat na teden, tudi če je umazanija
vedno enaka. Tako lahko živimo v
čistem prostoru.

Čeprav lahko zaradi preteklih
izkušenj vernik misli, da bo ponovno
storil iste male grehe, ni nespoštljivo,
da se jih spove, kajti če se jih res
kesa, prejme pri spovedi milost, da
jih ne ponovi, ali vsaj ne s takšno
lahkoto.



Kadar je spoved opravljena z
resničnim kesanjem in povemo vse
grehe, ki težijo vest, ter prejmemo
odvezo, Bog znova prebiva v duši in
jo napolni z vedrino in mirom. Zato
lahko rečemo, da je spoved
zakrament veselja.

SPOVED, IZRAZ BOŽJE LJUBEZNI

Med špansko rekonkvisto proti
muslimanom, ki so se bili polastili
Španije (podvig, ki je trajal osem
stoletij) je med vojaškim pohodom na
ozemlju Andaluzije, ki je bila še
vedno pod oblastjo muslimanov,
nekaj skupin kristjanov prečkalo
takrat mejno reko Guadalquivir, da
bi napadli muslimane. Vendar je
reka nepričakovano narasla, kar je
kristjanom preprečilo vrnitev.
Muslimanske sile so jih obkrožile,
medtem ko je preostali del krščanske
vojske na drugem bregu reke lahko
le nemočno gledal, kako bodo tisti
možje umrli, in so jim klicali: »Drug



drugemu se spovejte svojih grehov,
molite, prejmite obhajilo v
posvečenem kruhu, ki ga imate, in
Bog se bo usmilil vaših duš.«

V tistih okoliščinah je Cerkev ta način
spovedi dopuščala. Kristjani so celo s
seboj v boj nosili Kristusovo Telo, da
so ga prejeli pred smrtjo.

Tisti kristjani niso mislili, da bodo s
svojo smrtjo v boju proti
muslimanom dosegli mučeniško
slavo. Dobro so se zavedali svojih
grehov in da se jih pred smrtjo
morajo spovedati.

Po drugi strani pa v tem 21. stoletju
nekateri menijo, da jim ni potrebno
pogosto hoditi k spovedi, saj nimajo
smrtnih grehov. Vemo, da spoved ni
le za takrat, ko imamo smrtne grehe,
in da je pogosta spoved neizmeren
vir božje milosti.

To se dogaja, ker ne vemo dobro, kaj
spoved je, oziroma ne vemo, kaj je



greh, ali pa ne znamo razlikovati
med smrtnim in malim grehom. Ne
vemo dobro, zakaj je treba prositi
odpuščanja pred duhovnikom in
prav tako ne, zakaj je pogosta, ne le
mesečna spoved, nekaj dobrega.
Skratka, ne vemo, koliko dobrega
nam prinese pogosta spoved.

»Spoved,« je govoril sv. Jožefmarija,
»je najčudovitejši izraz božje moči in
ljubezni. Ljudje brez težav
občudujejo Boga Stvarnika, iz čigar
moči izvirajo vse stvari. Prav tako
občudujejo Boga Odrešenika, ki
postane človeško bitje, se utelesi v
prečistem telesu Device Marije in
pride prav do žrtve na Kalvariji;
pusti se pribiti na les, pa ne toliko z
žeblji kot z ogromno ljubeznijo, s
katero nas ljubi. Tam visi na križu,
trpi vse, kar le lahko trpi, in to je
veliko, ker nas neizmerno ljubi; in
umre. Pretreseni smo, polni
hvaležnosti.



Vendar pa, Bog, ki odpušča! … ni to
nekaj čudovitega? Vem za veliko
katoličanov, ki dobro poznajo nauk
glede zakramenta svete spovedi in
zato vzkliknejo: to je lahko le stvar
Boga. In so se Mu približali. In so
srečni.

Otroci, zakrament svete spovedi ni le
za to, da odpušča smrtne grehe ali
male grehe; služi tudi krepitvi duše v
uri boja, obnovitvi kesanja, ker
nismo znali biti pošteni, dobri, kot
plemenit in spodoben otrok do
svojega očeta. Spoved dobro dene!
Nikoli je ne opustite, gojite to
pobožnost, da se dobro spoveste,
čeprav ni nič posebnega, česar bi se
lahko obtožili. Dobro si izprašajte
vest in videli boste stvari; predvsem
pa obnovite bolečino zaradi preteklih
grehov, prejeli boste več milosti za
boj in duhovne nasvete, ki vas bodo
poživili, vas naredili bolj zmožne za
vse dobro, za vse veliko.«



Oblikovanje vesti je naša temeljna
naloga. Razlog je zelo preprost: moja
vest se lahko zmoti. Če moja vest ni
dobro oblikovana, se lahko zgodi, da
s katerim od svojih dejanj nevede
žalim Boga. Ali nasprotno, lahko
mislim, da žalim Boga z nečim, kar
ga v resnici ne žali.

Prav tako se lahko zgodi, da
zavračamo pogosto spoved zato, ker
nas nihče ni opomnil, da smo vsi
poklicani k svetosti in da je za to
neobhodno potrebna božja milost.
Toda, kaj sploh pomeni božja milost?

KAJ JE BOŽJA MILOST

Spoved ni namenjena le zato, da so
nam odpuščeni smrtni in mali grehi,
pač pa tudi zato, da nas napolni z
milostjo in nam da spodbudo.

V nekem intervjuju je Bono, pevec
skupine U2, spregovoril tudi o veri in
božji milosti. »To, kar me resnično
ohranja v veri,« je dejal Bono, »je



poznavanje razlike med karmo in
milostjo: v središču vseh ver je ideja
karme. Saj veš, to, kar storiš, se
obrne proti tebi: oko za oko in zob za
zob, ali v fiziki — v fizikalnih
zakonih — vsaka akcija izzove drugo,
enako ali pa sebi nasprotno. In
potem pride ta ideja, ki se imenuje
milost in ki prekine z vsem tem …
Ljubezen prekine, če tako hočeš,
posledice tvojih dejanj, kar je v
mojem primeru zares dobra novica,
ker sem zagrešil veliko neumnosti.

Če bi bila karma moj končni sodnik,
bi bil v resnih težavah. Ne gre za to,
da opraviči moje napake, vendar se
jaz oprimem milosti. Oprimem se
dejstva, da je Jezus vzel moje grehe
na križ, ker vem, kdo sem in upam,
da nisem odvisen od svoje
religioznosti (da bi se rešil).«

Božji Sin, ki odjemlje grehe sveta, to
je smisel Kristusove smrti. Vzel je
nase grehe sveta, tako da se to, kar



mi slabega storimo, ne odbije nazaj k
nam.

V tem smislu je pisal tudi Tertulijan v
2. stoletju po Kristusu: »Nihče ni tako
naš Oče kot On, nihče nam ne
izkazuje toliko usmiljenja. On te bo
vzel za svojega otroka, čeprav si
zapravil vse, kar si prejel. Čeprav se
vrneš nag, te bo sprejel, ravno zato,
ker si se vrnil … Seveda pod pogojem,
da je tvoje kesanje iskreno.«

»Pod pogojem, da je tvoje kesanje
iskreno,« seveda, Bog ne vsiljuje
odpuščanja tistemu, ki ga zavrača.
On čaka.

Milost je nadnaravna dobrina, se
pravi, dobrina, ki je nobeno
ustvarjeno bitje ne poseduje in ki je
na kratko rečeno v tem, da je človek 
deležen Boga. To je smisel drugega
pisma sv. Petra, po katerem
postanemo ljudje po posredovanju
milosti divinae consortes naturae,
deležni božanske narave. To pomeni,



da prejmemo nekaj, kar našo naravo
presega, prejmemo drugo naravo, s
katero se zelo približamo Bogu in mu
postanemo podobni v njegovih
božanskih predpravicah in na ta
način postanemo sposobni in vredni
življenja, ki je lastno le Bogu.

Milost je potemtakem božje življenje
v naši duši, še več, življenje presvete
Trojice v naši duši. »Posvečeni ste
bili, opravičeni ste bili v imenu
Gospoda Jezusa Kristusa in v Duhu
našega Boga,« nam pravi sv. Pavel. In
pri tej misli vztraja: »Božja ljubezen
je bila izlita v vaša srca po Svetem
Duhu, ki nam je bil dan.«

To pomeni, da smo bili vpeljani v
življenje Svete Trojice na tak način,
da »ne živim več jaz, ampak Kristus
živi v meni« (Gal 2,20). Da bi se to
uresničilo, nas milost poleg tega še
obogati s prirojenimi krepostmi,
glavnimi krepostmi, moralnimi



krepostmi, z darovi in sadovi Svetega
Duha.

Vsi ti zakladi so nam dani pri dobro
opravljeni spovedi.

Milost je tako dragocena, da je
nobena telesna nesreča, nobena
bolezen ne more premagati. »Sem
milijonar, ki je izgubil nekaj centov,«
je izjavil veren moški, ki je vsled
prometne nesreče postal tetraplegik.

KAJ JE GREH?

Še nič nismo povedali o grehu. Kaj je
greh?

Realnost osebnih grehov se kaže na
jasen način. Nihče ni brez njih: če bi
rekli, da nimamo greha — pravi sv.
Janez — bi sami sebe varali in v nas
bi ne bilo resnice.

Ne smemo pozabiti, da nosimo v sebi
princip nasprotovanja, upiranja
milosti: rane izvirnega greha.



Cerkveno učiteljstvo pravi, da kljub
krstu v duši ostaja poželenje.
Katekizem katoliške Cerkve (št. 978)
pravi, da je ob prejemu krsta
odpuščanje, ki ga prejmemo, tako
polno in popolno, da ne ostane čisto
nič, kar bi bilo treba izbrisati, ne
izvirna krivda ne katerakoli druga
krivda zaradi storjenih dejanj ali
opustitve po naši svobodni volji, niti
nobena kazen, ki bi jo morali
pretrpeti v zadoščenje. Vendar pa,
nadaljuje Katekizem, krstna milost
ne osvobodi osebe od vseh slabosti
narave. Ravno nasprotno, še vedno
se moramo boriti proti vzgibom
poželenja, ki nas ne neha zapeljevati
k slabemu. Tradicija imenuje to
nagnjenje h grehu poželenje ali 
fomes peccati. Poželenje samo po sebi
ni greh, vendar pa otežuje pot duše k
Bogu. Kar nam govori razodetje,
potrjuje drugi vatikanski koncil, to je:
ko človek preiskuje svoje srce,
ugotovi, da je v njem nagnjenje k
slabemu, spozna, da je preplavljen z



mnogimi slabostmi, ki ne morejo
prihajati od njegovega svetega
Stvarnika … To razloži notranjo
razdeljenost človeka. Celotno
človeško življenje, osebno in
kolektivno, se predstavlja kot boj
med dobrim in slabim, med lučjo in
temo … (Gaudium et spes, 13).

Smrtni in mali greh

Svet, ki ga razumemo v smislu ljudi,
ki zavračajo Kristusa, čigar vladar je
hudi duh in poželenje, je neposredni
vir greha, v katerega lahko privoli
človek, ki ravna svobodno in se
zaveda svojih dejanj.

Nauk Cerkve pravi, da obstajajo
smrtni grehi, ki povzročijo duhovno
smrt, izgubo nadnaravnega življenja.
Smrtni greh je največja nesreča.
Kazen za tak greh je neskončna:
večna oddaljitev od Boga, izguba
nebes. Smrtni greh v nas uniči
ljubezen, brez katere je nemogoče



doseči večno srečo. Če se ne kesamo,
nas smrtni greh vodi v večno smrt.

To je pomen dogme o obstoju in
naravi pekla.

Opredelitev greha

Kaj je greh in razlikovanje med
smrtnim in malim grehom je jasno
zapisano v Katekizmu katoliške
Cerkve, zato dobesedno navajamo
besedilo:

1849 Greh je pregrešitev zoper razum,
resnico in pravilno vest; greh je
pomanjkanje resnične ljubezni do
Boga in do bližnjega, in to zaradi
napačne navezanosti na določene
dobrine. Greh rani človekovo naravo
in prizadene škodo človeški
solidarnosti. Bil je opredeljen kot
“beseda, dejanje ali želja, ki so v
nasprotju z večno postavo” (sv.
Avguštin, Faust. 22,27; sv. Tomaž
Akvinski, S. th. 1-2, 71, 6).



1850 Greh je žalitev Boga: “Zoper tebe
samega sem grešil, in kar je hudo pred
teboj, sem storil” (Ps 51,6). Greh se
obrača zoper božjo ljubezen do nas, in
odvrača od nje naša srca. Greh je —
kakor prvi greh — nepokorščina, upor
zoper Boga z voljo postati “kakor
Bog”, spoznavajoč in določajoč dobro
in hudo (1 Mz 3,5). Tako je greh
“ljubezen do sebe prav do preziranja
Boga” (sv. Avguštin, civ. 14,28). Po tem
prevzetnem poveličevanju samega
sebe je greh v diametralnem nasprotju
z Jezusovo pokorščino, ki je izvršila
odrešenje (prim. Flp 2,6-9).

1851 Greh prav v Jezusovem trpljenju,
v katerem ga je Kristusovo usmiljenje
premagalo, najbolje razkriva svojo
nasilnost in svojo mnogoternost:
nevernost, morilsko sovraštvo,
odklanjanje in zasmehovanje s strani
voditeljev in ljudstva, Pilatovo podlost
in okrutnost vojakov, Judovo
izdajstvo, tako bridko za Jezusa,
Petrovo zatajitev in pobeg učencev.



Vendar pa prav v uri teme in kneza
tega sveta (prim. Jn 14,30) postane v
tajnosti Kristusova žrtev vrelec, iz
katerega se bo neusahljivo izlivalo
odpuščanje naših grehov.

Različnost grehov

1852 Raznovrstnost grehov je velika.
Sv. pismo nam daje o tem več zapisov.
Pismo Galačanom postavlja dela mesa
nasproti sadovom Duha: “Sicer pa so
dela mesa znana. To so: nečistovanje,
nesramnost, razuzdanost,
malikovanje, čaranje, sovraštvo,
prepirljivost, ljubosumnost, jeza,
častihlepnost, razprtije, strankarstvo,
nevoščljivost, pijančevanje, žretje in
kar je še takega. Glede tega vas
vnaprej opozarjam, kakor sem vas že
opozoril: tisti, ki počenjajo takšne
stvari, ne bodo podedovali božjega
kraljestva” (Gal 5,19-21; prim. Rim
1,28-32; 1 Kor 6,9-10; Ef 5,3-5; Kol
3,5-8; 1 Tim 1,9-10; 2 Tim 3,2-5).



1853 Grehe je mogoče razlikovati po
njihovem predmetu, kakor za vsako
človeško dejanje, ali po krepostih,
katerim nasprotujejo bodisi s
čezmernostjo bodisi s
pomanjkljivostjo, ali po zapovedih, ki
jim nasprotujejo. Mogoče jih je
razvrstiti tudi po tem, ali se tičejo
Boga, bližnjega ali nas samih; deliti jih
je mogoče na duhovne in mesene
grehe, ali tudi na grehe z mislijo,
besedo, dejanjem ali opustitvijo.
Korenina greha je v človekovem srcu,
v njegovi svobodni volji, kakor nas uči
Gospod: “Iz srca prihajajo hudobne
misli, uboji, prešuštva, nečistovanja,
tatvine, kriva pričevanja, kletvine. To
je tisto, kar omadežuje človeka” (Mt
15,19). V srcu prebiva tudi ljubezen,
počelo dobrih in čistih del, ljubezen, ki
jo greh žali.

Velikost greha: smrtni in mali greh

1854 Primerno je, da ocenjujemo
grehe po njihovi velikosti (teži). Že v



Svetem pismu (prim. 1 Jn 5,16-17) je
mogoče zaznati razlikovanje med
smrtnim in malim (odpustljivim)
grehom, razlikovanje, ki se je
uveljavilo v cerkvenem izročilu.
Izkušnja ljudi ga potrjuje.

1855 Smrtni greh z veliko kršitvijo
božje postave odstrani ljubezen iz
človekovega srca; smrtni greh človeka
obrne stran od Boga, ki je njegov
poslednji cilj in njegova blaženost, ko
nižji dobrini daje prednost pred
Bogom.

Mali (ali odpustljivi) greh pusti, da
ljubezen še obstaja, čeprav jo žali in
rani.

1856 Smrtni greh napade v nas
življenjsko počelo, ki je ljubezen, s
čimer povzroči, da je potrebna nova
pobuda božjega usmiljenja in da je
potrebno spreobrnjenje srca, ki se
normalno izvrši v okviru zakramenta
sprave.



Kadar se volja obrne k nečemu, kar je
samo po sebi v nasprotju z ljubeznijo,
po kateri je človek naravnan k
poslednjemu cilju, ima tisti greh po
svojem predmetu to, da je smrten (...),
ker je proti ljubezni do Boga, kakor
preklinjanje, kriva prisega itd.; ali
proti ljubezni do bližnjega, kakor uboj,
prešuštvo, itd. (...). Kadar pa se
nasprotno grešnikova volja obrača k
nečemu, kar vsebuje nered, ni pa v
nasprotju z ljubeznijo do Boga in do
bližnjega, kakor npr. prazna beseda,
odvečen smeh, itd., so taki grehi
odpustljivi (sv. Tomaž Akvinski, S. th.
1-2, 88, 2).

1857 Da je greh smrten, so potrebni
hkrati trije pogoji: “Smrtni greh je
vsak tak greh, katerega vsebina je
tehtna, pomembna, in ki ga poleg tega
človek stori s polno zavestjo in s
premišljeno privolitvijo” (SP 17).

1858 Tehtno vsebino (materijo)
natančneje določajo desetere božje



zapovedi, kakor je odgovoril Jezus
bogatemu mladeniču: “Ne ubijaj! Ne
prešuštvuj! Ne kradi! Ne pričaj po
krivem! Ne goljufaj! Spoštuj očeta in
mater!” (Mr 10,18). Velikost greha je
večja ali manjša: uboj je večji kakor
kraja. Upošteva se tudi kvaliteta
prizadetih oseb: nasilje zoper starše je
po sebi večji greh kakor zoper tujca.

1859 Za smrtni greh se zahteva polno
spoznanje in popolna privolitev.
Smrtni greh predpostavlja spoznanje
grešnosti tistega dejanja, njegovega
nasprotja božji postavi. Obenem
vključuje tudi dovolj premišljeno
privolitev, tako da je to res osebnostna
izbira (odločitev). Hotena nevednost
in zakrknjenost srca (prim. Mr 3,5-6;
Lk 16,19-31) ne zmanjšujeta, temveč
povečujeta prostovoljnost greha.

1860 Neprostovoljna nevednost more
zmanjšati ali celo odpraviti
prištevnost kakega velikega
pregreška. Toda o nikomer ne sodimo,



da ne ve za načela nravne postave, ki
so vpisane v vest vsakega človeka.
Prav tako morejo vzgibi čutnosti,
strasti zmanjšati prostovoljnost in
svobodnost pregreška; isto velja za
zunanje pritiske ali patološke motnje.
Greh iz hudobije in iz premišljene
odločitve za zlo je največji.

1861 Smrtni greh je radikalna
možnost človekove svobode, tako kot
ljubezen sama. Smrtni greh ima za
posledico izgubo ljubezni in izginjenje
posvečujoče milosti, tj. stanja milosti.
Če ni popravljen s kesanjem in božjim
odpuščenjem, povzroči izključitev iz
Kristusovega kraljestva in večno smrt
pekla (pogubljenja), kajti naša
svoboda se je sposobna odločati za
vekomaj, nepreklicno. Toda če
moremo soditi, da je kako dejanje
samo po sebi velik greh, pa moramo
sodbo glede oseb prepuščati božji
pravičnosti in božjemu usmiljenju.



1862 Mali (odpustljivi) greh storimo,
kadar se v kaki majhni stvari ne
ravnamo po meri, ki jo predpisuje
nravna postava, ali pa kadar se ne
pokoravamo nravni postavi v veliki
stvari, toda brez polnega spoznanja
ali brez popolne privolitve.

1863 Mali greh nam oslablja ljubezen;
izraža neurejeno nagnjenje do
ustvarjenih dobrin; ovira napredek
duše v izvrševanju kreposti in
udejanjanju nravnega dobrega;
zasluži časne kazni. Premišljeni mali
greh, ki je ostal neobžalovan, nas
polagoma pripravi do tega, da
storimo smrtni greh. Vendar pa z
malim grehom ne odklonimo božje
volje in božjega prijateljstva; mali
greh ne prelomi zaveze z Bogom.
Človeško gledano ga je z božjo
milostjo mogoče popraviti. Mali greh
“ne oropa človeka posvečujoče
(pobožanstvujoče) milosti,
prijateljstva z Bogom, ljubezni, in
torej tudi večne blaženosti ne” (SP 17):



Dokler je človek v mesu, se ne more
izogniti slehernemu grehu, vsaj malim
grehom ne; toda teh grehov, ki jim
pravimo mali, lahki, nikar ne
podcenjuj. Če jih podcenjuješ, ko jih
tehtaš, se tresi od strahu, ko jih šteješ.
Številne majhne, lahke reči narede
skupaj veliko enoto; mnoštvo kapljic
napolni reko; mnoga zrna narede
kopico. Katero je torej naše upanje?
Predvsem izpoved (...) (sv. Avguštin,
ep. Jo. 1,6).

1864 “Kdor pa preklinja Svetega
Duha, vekomaj ne bo dosegel
odpuščanja, ampak ga bo greh večno
bremenil” (Mr 3,29; prim. Mt 12,32; Lk
12,10). Božje usmiljenje je brezmejno,
toda kdor premišljeno odklanja
sprejetje božjega usmiljenja na
podlagi kesanja, zavrže odpuščanje
svojih grehov in zveličanje, ki ga nudi
Sveti Duh (prim. DV 46). Taka
zakrknjenost lahko privede k
nespokorjenosti do konca in k
večnemu pogubljenju.



IZGUBA OBČUTKA ZA GREH

Leta 1946 je Pij XII. katehetskemu
kongresu ZDA poslal radijsko
sporočilo, v katerem je s preroškim
stavkom razglasil, da je »greh stoletja
izguba občutka za greh«.

Dejansko smo priča padcu moralnih
vrednot zaradi nevednosti in zaradi
zmede, ki jo povzroča različnost
mnenj in naukov v teologiji, pridigah,
katehezi, v duhovnem vodstvu glede
težkih in občutljivih vprašanj
krščanske morale, kateheze, ki vodi k
temu, da so verniki zmedeni spričo
dejstva, da jim v eni spovednici
rečejo: to je greh, v drugi pa ravno
obratno. Nekateri spovedniki se
nagibajo k temu, da bi pretiravanja iz
preteklosti nadomestili z drugimi
pretiravanji; če so nekdaj videli greh
v vsem, ga sedaj ne vidijo nikjer; če
so preveč poudarjali strah pred
večno kaznijo, pridigajo sedaj
ljubezen Boga, ki izključuje vsakršno



po grehu zasluženo kazen; strogost
pri popravljanju izkrivljene vesti so
zamenjali z domnevnim
spoštovanjem vesti, ki potlači
dolžnost govoriti resnico. Včasih so
spovedanci zmedeni, ko jim
spovednik reče, da jim bo smrtni
greh odpuščen že, če bodo sodelovali
pri kesanju v začetnem obredu maše.

Nauk Cerkve

V knjigi Izpovedi je odlomek, ki
preseneča celo pobožne bralce. V
resnici je nekaj več kot le odlomek,
saj sv. Avguštin posveti sedem
poglavij opisu kratkega trenutka, ki
ga je doživel neke noči, ko je bil star
16 let. Kakšno doživetje bi lahko tako
zelo zaposlovalo tako sijajen razum
kot je bil Avguštinov, ki je mnogo let
preživel predan grehom mesa? Imel
je ljubice, imel je sina iz nezakonske
zveze. Z istim žarom se je predal tudi
grehom duha in je svojo dušo celo



prepustil skrbi nekrščanskega
guruja.

Mnogi in veliki so bili njegovi
prestopki, vendar pa nobenega ne
analizira tako strogo kot
nepomembno krajo hrušk z vrta
njegovega soseda.

Vedno znova se sv. Avguštin sprašuje,
zakaj je storil tisti greh. Ni bilo zaradi
lakote, ni ga zapeljala izjemna
kakovost hrušk. V resnici so bile
slabše od teh, ki jih je imel sam
doma. Prav tako ni bil čas za
prigrizek. Avguštin in njegovi
tovariši ukradenega sadja
pravzaprav niti niso pojedli; vrgli so
ga prašičem.

Torej, zakaj je grešil? se je vprašal.
Vprašal se je tudi, če je morda užival
v slabem dejanju. Vendar tudi to
izključi kot nespamet; ni storil tega,
ker bi užival v slabem.



Nihče, pravi sv. Avguštin, ne stori
greha kar tako. Nihče ne izbere zla
zaradi zla samega, ljudje ne grešijo,
ker bi hoteli storiti zlo, pač pa grešijo
zaradi nečesa dobrega, saj si ljudje
lahko želimo le dobrih stvari (stvari,
ki se nam zdijo dobre): kar ugaja
trebuhu, kar je udobno, kar odstrani
težave v življenju … Vse te stvari so
na nek način deležne dobrote, slave
Boga.

Kaj je tisto, kar želja v nečem vidi kot
nekaj dobrega in to spremeni v greh?
Skozi vrata greha stopimo, pravi sv.
Avguštin, ko z nekontroliranim
odmikom k nepomembnim
dobrinam zanemarimo višje dobrine:
zanemarimo Tebe, Gospod naš Bog,
tvojo Resnico, tvoje Zakone …

In nato pravi: Vse te malovredne
stvari imajo svojo privlačnost,
vendar niso enake Tebi, ne morejo se
primerjati s Tabo, moj Bog in
Stvarnik vseh stvari, kajti v Tebi se



poživi pravični in Ti si užitek
pravičnih v srcu.

Tako je prišel do zaključka, da je
ukradel hruške, ker je užival v družbi
svojih prijateljev in zaradi smeha, ki
ga je delil z njimi. Prijateljstvo, smeh,
tovarištvo, to so vse dobre stvari.
Vendar je tista skupina prijateljev
ravnala napak, ko je postavila želje
po tistih stvareh nad željo po
ugajanju in pokorščini Gospodu.

To se dogaja tudi nam v 21. stoletju:
ne grešimo zato, ker bi si želeli
nečesa slabega, pač pa, ker si želimo
nečesa, kar ni dovolj dobro, ker svoja
srca in telesa predajamo
nepomembnim rečem in minljivim
občutjem, namesto da bi se povzpeli
do vrha vseh užitkov, k večnemu
Stvarniku vsega veselja.

Greh pomeni ločiti se od Boga, ki nas
je ustvaril zgolj iz enega razloga,
zaradi njegove ljubezni in njegove
dobrote. To, kar nas radikalno loči od



Boga, je smrtni greh. To je za božjega
otroka edino zlo, ločiti se od svojega
Stvarnika in Očeta, vira vseh stvari,
končnega cilja našega življenja. In
vse, kar nas ločuje od Boga, od
njegove Ljubezni in njegovega
Prijateljstva, je slabo.

Smrtni greh »ni omejen na majhno
“pravopisno napako”, ampak pomeni
križati, prebosti z udarci kladiva roke
in noge Božjega Sina in storiti, da mu
poči srce« (sv. Jožefmarija, Brazda
993).

Zato je sv. Jožefmarija učil, naj se ne
bojimo ničesar in nikogar, ne
življenja ne smrti: »Sin moj, ne
pozabi, da ti na zemlji grozi le ena
nevarnost, ki se je moraš bati in se je
z božjo pomočjo ogibati: greh« (Sv.
Jožefmarija, Pot 386).

Odpor do greha je značilna poteza
božjih otrok, kajti »kdor je rojen iz
Boga, ne ravna grešno, saj v njem
ostaja njegovo seme« (1 Jn 3,9).



Čutiti moramo odpor do osebnih
grehov, pa tudi do grehov vseh
drugih, kar vključuje tudi vnemo po
zadoščevanju za grehe drugih, ki mi
niso tuji. Če neka oseba greši, njen
greh vpliva na celotno telo Cerkve,
vsi ostali čutimo posledice, vendar pa
lahko zanje zadoščujemo,
opravljamo pokoro.

V tem boju, da bi v našem
vsakdanjem življenju ljubili Boga z
vsem svojim srcem, se trudimo
izogibati priložnostim za greh.
Mnogim grehom se lahko izognemo
že zaradi golega dejstva, da se
izogibamo priložnostim: če kdo brska
po internetu brez jasnega cilja, ni
čudno, če na koncu pade, če se kdo
pusti zaplesti v družbena omrežja, bo
brez dvoma imel težave, najmanj,
kar se mu lahko zgodi, je, da bo
zagrešil greh izgubljanja časa. Treba
se je oddaljiti od priložnosti za greh.
Treba je imeti pogum, da pobegnemo
od teh priložnosti.



Priložnost za greh

Na tem mestu je dobro spomniti na
nauk Cerkve o »neposredni
priložnosti«: ne smemo se
prostovoljno in brez upravičljivega
razloga izpostavljati neposredni
nevarnosti za greh. Spraviti se v
položaj verjetne žalitve Boga je že
žalitev Boga. Spraviti se v grešno
priložnost je mali greh, če sem se
spravil v nevarnost, da zagrešim mali
greh. In je smrtni greh, če sem se
spravil v nevarnost, da smrtno
grešim.

Če obstaja dober in sorazmeren
razlog, se je dopustno izpostaviti
neposredni nevarnosti za greh, če sta
izpolnjena dva pogoja:

a) Upravičen razlog obstaja, če to
zahteva potreba. Na primer,
zdravnik, ki mora pregledati telo
bolnice, čeprav to predstavlja zanj
nevarnost, pod pogojem, da ne išče
greha in zavrača morebitne



neurejene gibe. To prav tako velja za
spovednika, ki mora poslušati
delikatne izpovedi.

b) Če se izvedejo previdnostni
ukrepi, da bi se v tej nevarnosti
izognili grehu: molitev, trden namen
ne popustiti skušnjavi, aktiven
nadzor, da se ne bi pustili presenetiti.

Vendar pa, kadar je nevarnost, da bi
grešili, tako velika in neposredna, da
se z moralno gotovostjo predvideva,
da se grehu ne bo mogoče izogniti, se
mu ni dopustno izpostavljati pod
nobenim pogojem, niti v primeru, ko
bi s tem ohranili svoje življenje, saj
ne obstaja noben razlog, ki bi lahko
odtehtal zdravje duše.

Ta splošna pravila nam služijo tudi v
primerih, v katerih se vsi znajdemo
vsak dan, ko vstopimo v svet
interneta. Nove tehnologije nam na
vse načine spodbujajo radovednost.



Pri brzdanju radovednosti zelo
pomaga to, da vsak dan vadimo, se
urimo z dobrimi ali nevtralnimi
stvarmi in smo striktni glede
nezdravih, spotakljivih novic ter
puhlih pogovorov. Nove tehnologije
nam lahko pomagajo najti stvari, ki
jih potrebujemo, vendar pa je
neprevidno brskati po spletu, ne da
bi pri tem iskali kaj konkretnega; je
tako slabo in tvegano, kot je
brezciljno menjavanje televizijskih
kanalov. Tvegano je zaradi tega, kar
smo povedali prej: treba se je
izogibati priložnostim za greh.

Znana je zgodba svetega Jožefmarija
med špansko državljansko vojno, ko
je zaradi nevarnosti, da ga bodo
umorili, menjaval zatočišča po
Madridu, kjer je vladal teror, kjer so
te lahko umorili že zgolj zaradi
dejstva, da si bil katolik.



Nekoč so ga obvestili, da se lahko
zateče v neko hišo in mu dali tudi
ključe.

—Ampak če bom sam v tuji hiši, kaj
naj rečem, če bi prišel kakšen obisk
ali bi zvonil telefon?

—Ne skrbite. Tam je služkinja,
ženska, vredna vsega zaupanja, ki
vam bo postregla z vsem, kar boste
potrebovali.

—Koliko pa je stara ta ženska?

—Torej, 22 ali 23 let.

Ko je sv. Jožefmarija, ki je bil takrat
star 35 let, to slišal, je izvlekel ključ,
ki ga je že imel spravljenega v svojem
žepu, in rekel svojemu sogovorniku:

—Sin moj, ali se ne zavedaš, da sem
duhovnik in da so zaradi vojne in
preganjanja vsi na koncu z živci? Ne
morem, nočem ostati noč in dan
zaprt v hiši z neko žensko. Zavezan



sem Bogu, ki je nad vsem. Raje bi
umrl, kot da bi žalil Boga, kot da bi
prelomil to zavezanost ljubezni.

In vrgel je ključ v bližnji odtočni
jašek.

O malem grehu

Videli smo že, kakšne so posledice
smrtnega in malega greha. Rane, ki
jih povzroči mali greh, nam ne
odvzamejo nadnaravnega življenja,
vendar pa namenoma storjen mali
greh, ki se ga nismo pokesali, slabí
ljubezen, nas počasi pripravlja, da
zagrešimo smrtni greh in onemogoči
napredek v duhovnem življenju.

Zato moramo prositi našega Gospoda
Jezusa Kristusa, naj nam podeli vso
potrebno občutljivost, da se bomo
zavedali zlobe malega greha, da bi v
njem videli resničnega sovražnika
naše duše in da bi se mu skušali s
pomočjo božje milosti izogniti.



»Kako mi je žal zate, ker ne čutiš
bolečine svojih malih grehov! Kajti
dokler je ne boš začutil, ne boš
zaživel resničnega notranjega
življenja« (Sv. Jožefmarija, Pot, 330).

Sv. Terezija Avilska je s tisto
trdnostjo, značilno za ljudi iz Kastilje,
izrazila, kako je ona gledala na svoje
male grehe: »Gospod, čeprav te bo
težilo, bom to storila; vidim, da to
vidiš in vem, da tega nočeš in to tudi
razumem; vendar raje sledim svojim
željam in poželenjem kot tvoji volji.«

Kateri so najpogostejši izrazi malih
grehov? Privolitev v raztresenost pri
sveti maši, prehitevanje pri glasni
molitvi, žaljive ali neprijazne besede,
hitro ustvarjene in trde sodbe o
drugih, malomarnost pri dolžnostih
pobožnosti ali dela, želja biti v
središču pozornosti, nečimrnost,
pomanjkanje skromnosti,
trdosrčnost, trenutki jeze,
zlonamernost, čutnost, ki je odločno



ne zavrnemo, nepokornost staršem v
majhnih stvareh, izgubljanje časa,
malomarnost pri opravljanju
družinskih in službenih dolžnosti,
dolžnosti družinske matere ali očeta,
otroka, trajno zanemarjanje,
nespoštovanje dolžnosti učenja (za
tiste, ki hodijo v šolo ali študirajo), ne
skrbeti za nič drugega kot le za svoje
zadeve in želje ter s tem izgubljati
sposobnost, da se zanimamo za
druge. Ti in drugi podobni grehi niso
zgolj nepopolnosti, ker se volja upira
sodelovanju s hotenjem Boga in ima
raje svoje muhe ali lastno presojo o
nečem, kar nasprotuje volji Boga,
čeprav to ne pomeni popolnega
preloma z njim.

»Vem, da se izogibaš smrtnim
grehom. — Hočeš se zveličati! —
Vendar te ne skrbi, da neprestano
prostovoljno ponavljaš male grehe,
čeprav vedno začutiš božji klic, da bi
se moral premagati. — Zaradi



mlačnosti je tvoja volja tako
šibka« (Pot, 327).

»Mlačen si, če božje reči počneš leno
in nejevoljno; če preračunljivo in
prebrisano iščeš način, kako bi se
izognil svojim dolžnostim; če ne
misliš na nič drugega, kot le nase in
na svoje udobje; če so tvoji pogovori
površni in prazni; če ne zavračaš
majhnih grehov; če ravnaš iz
človeških nagibov« (Pot, 331).

Sv. Jožefmarija je nenehno vztrajal
pri tem, da je treba greh prezirati: ne
samo smrtnega, temveč tudi namerni
mali greh: »Ne popuščajte v malem,«
je rekel na nekem srečanju s svojimi
sinovi leta 1973. Navajal je avtorja
neke »stare asketske literature, ki je
pripovedoval o tolpah tatov iz tistega
časa, ki si niso upali vdreti v hišo
skozi glavni vhod, temveč so hodili
okrog hiše in iskali kakšno okence, ki
bi bilo odprto. Potem so vzeli kakega
pritlikavega dečka, ga dvignili, da je



zlezel skozi okence, šel po stopnicah
dol, na široko odprl vrata in tako je
vstopila cela tolpa.

Vse je pomembno! Stvar, ki ni dobra,
pa naj bo še tako majhna, moramo
zavrniti. Vem, kako je težko: težko je
meni in tudi vam, ker ste tako kot jaz
iz mesa in krvi.

Pomembno je — je nadaljeval —
prezirati smrtni greh in namerni
mali greh, ki je kot bolehen in
odvraten pobič iz tolpe tatov; vdre,
vrine se v dušo, za njim pa pridejo
vsi grehi in vse slabe navade.«

Običajna popustljivost do malih
grehov in mlačnost v odnosu do Boga
nam preprečujeta, da bi prejeli
darove Svetega Duha, še posebej dar
spoznanja, ki nam pomaga z živo
vero spoznavati skrivnosti naše
katoliške vere.

Katekizem v točki 1458 pravi: Čeprav
ni strogo potrebno, Cerkev vseeno



živo priporoča spoved vsakdanjih
pregreškov (malih grehov) (prim.
Trid. konc.: DS 1580; ZCP, kan. 988,
par. 2). Dejansko nam redna spoved
malih grehov pomaga oblikovati svojo
vest, bojevati se zoper svoja zla
nagnjenja, dati se Kristusu, da nas
zdravi, napredovati v življenju Duha.
Ko pogosteje prejemamo ta
zakrament, dar Očetovega usmiljenja,
nas to nagiba, da smo usmiljeni kakor
on (prim. Lk 6,36).

Vse od tridentinskega koncila Cerkev
zagovarja nauk, da so nam mali grehi
lahko odpuščeni tudi v dejanjih
kesanja, ki niso del zakramenta. Pač
pa se nam ne odpustijo, niti z
zakramentom, tisti mali grehi,
katerih se nismo kesali.

Življenjska spoved

Iz pobožnosti, da bi spodbujali
pristno željo po spreobrnjenju, se
lahko znova spovemo že spovedanih
grehov, za katere nam je bila dana



odveza. Takšno spoved imenujemo
»življenjska spoved«, tako če gre za
izpoved grehov, ki smo jih zagrešili v
celotnem življenju, kot tudi če se
spoved nanaša samo na določeno
življenjsko obdobje. Življenjska
spoved ni priporočljiva za preveč
tankovestne ljudi. V drugih primerih
je lahko koristna in se je glede njene
primernosti prav držati nasvetov
spovednika.

Grehi z opustitvijo

Grešimo lahko tudi z opustitvijo, ker
nismo storili nečesa, kar bi morali
storiti. V nekaterih primerih so ti
grehi sad malomarnosti, v vsakem
primeru pa so grehi.

Sv. Matej v 25. poglavju govori skoraj
dobesedno o grehih z opustitvijo:
»Gospod, kdaj smo te videli lačnega
ali žejnega ali tujca ali nagega ali
bolnega ali v ječi in ti nismo
postregli?« Jezusov odgovor je jasen:



»Kolikor niste storili enemu od teh
najmanjših, tudi meni niste storili.«

Nekatere opustitve so smrtni grehi:
na primer, ne pomaga izgovor, da v
nedeljo nismo šli k maši, ker smo
pozabili, da je nedelja.

Prav tako obstaja nedejaven molk:
polagati moramo račune, je govoril
sv. Ambrozij Milanski, za vsako
odvečno besedo, vendar pa tudi za
vsak nedejaven molk. Ne moremo
reči kot Kajn: Sem mar jaz varuh
svojega brata? Da, si, ker smo božji
otroci in moramo v drugih videti
svoje brate in jih zato opominjati,
kadar potrebujejo opomin, kar je po
drugi strani eno od duhovnih del
usmiljenja: svariti tistega, ki greši.

DVE TEMELJNI PREPRIČANJI

Spoved je običajna pot

V svoji apostolski spodbudi o spravi
in pokori pravi sv. Janez Pavel II.:



Zakrament svete spovedi včasih
napada razširjena miselnost, da
lahko prejmemo odpuščanje
neposredno od Boga, celo na
običajen način, ne da bi pristopili k
zakramentu spovedi.

Prvo prepričanje je, da je za kristjana
zakrament sprave običajna pot, po
kateri prejme odpuščanje in izbris
svojih hudih grehov, ki jih je zagrešil
po krstu.

Poleg tega bi bilo nespametno, če bi
se hoteli samovoljno odpovedati
sredstvom milosti in odrešenja, ki
nam jih je Gospod dal na razpolago
in bi, v primeru spovedi, hoteli
doseči odpuščanje tako, da bi se
odpovedali zakramentu, ki ga je
postavil Kristus ravno za odpuščanje.

Spoved je zdravilo

Drugo prepričanje je, da ima spoved,
poleg tega, da se izvrši pred sodiščem
usmiljenja, terapevtski ali zdravilen



značaj. »Jaz hočem zdraviti, ne
obtoževati,« je ponavljal sv. Avguštin,
ko je govoril o spovedi.

SESTAVNI DELI ZAKRAMENTA

Spraševanje vesti

Osnovni pogoj je predvsem pravilno
izoblikovana in jasna vest skesanega
človeka. Tako imenovano dejanje
spraševanja vesti ne bi smelo biti
strastno psihološko opazovanje,
temveč iskreno in mirno soočenje z
evangeljskimi normami, ki jih
predlaga Cerkev izhajajoč od samega
Jezusa Kristusa, ki je učitelj in zgled.

Da bi dobro opravili spraševanje
vesti pred spovedjo, si je
priporočljivo nekoliko izprašati vest
vsak dan ob koncu dneva. Ni
potrebno dolgo izpraševanje.
Spraševanje, ki je primerno za
nekoga, ni primerno za nekoga
drugega. In če nam je nekaj koristilo
v enem obdobju, kasneje spoznamo,



da nam ne pomaga več, in moramo
poiskati drugačen način
izpraševanja.

Sv. Jožefmarija je zapisal: »Včasih
sem priporočal spraševanje vesti, ki
je strnjeno v treh vprašanjih: Kaj sem
storil slabega? Kaj sem storil
dobrega? Kaj bi lahko storil bolje?«

Pomembno je, da gremo odločno do
dna duše, da bi odkrili korenine
naših stranpoti: pomembno je biti
pozoren zlasti na naše navade,
nagnjenja, pripravljenost, da bi zatrli
škodljive klice, da bi pravočasno
poravnali tisto, kar se uvija, da bi
dosegli kesanje. Kajti pri
izpraševanju vesti se ne omejimo na
golo zaznavanje svojih napak, kot bi
bile le tehnične pomanjkljivosti pri
gradbenem projektu: razumemo
pomen teh prostovoljnih dejanj, s
katerimi smo žalili Boga, ki je naš
Oče, ali mu nismo ugajali in hočemo
to popraviti. Pomembno je biti vnet



za boj, si prizadevati, da bi pozorno
opazovali svoje ravnanje, vedeti, da
smo poklicani biti sveti in da svetost
zahteva natančno in preudarno
računovodstvo, tako kot
najpomembnejše poslovanje.
»Spraševanje vesti. — Vsakodnevno
opravilo. — Računovodstvo, ki ga ta,
ki vodi podjetje, nikoli ne zanemari.
Katero podjetje velja več kot podjetje
večnega življenja?« (Pot, 235).

Po spraševanju vesti se v srcu zgodi
dejanje ljubezni, kesanje, prošnja
Bogu za odpuščanje. Spraševanje
vesti se mora zaključiti z bolečino, s
kesanjem zaradi naših žalitev Boga.

Tudi kesanje se lahko izrazi na
različne načine:

Gospod moj, Jezus Kristus, pravi Bog
in pravi človek … Ali pa nekaj kratkih
besed, izgovorjenih z ustnicami ali s
srcem, ki so bile všeč blaženemu
Álvaru del Portillu: Hvala, oprosti in
še bolj mi pomagaj.



Kesanje in sklep

Bistveno dejanje spovedi s strani
spokornika je kesanje, to je jasna in
odločna zavrnitev storjenih grehov,
skupaj z namenom, da jih ne bomo
več ponovili, in sicer zaradi ljubezni
do Boga. Od tega kesanja je odvisna
resničnost pokore. Obžalovanje mora
biti trdno, biti moramo trdno
odločeni, da ne bomo več grešili; to
ne pomeni, da ne bomo nikoli več
storili nobenega greha. Dovolj je, da
se spokornik v trenutku spovedi hoče
odločno boriti, da bi ga ne storil več,
da se bo izogibal priložnosti za
ponovitev tega greha; prav tako mora
hoteti popraviti, v mejah mogočega,
škodo, ki jo je morda povzročil pri
drugih (na primer, ko gre za krajo,
pohujšanje, obrekovanje).

Obtožiti se grehov

Lastnih grehov se je potrebno
obtožiti zato, da lahko spovednik (ki
je v vlogi sodnika) presodi težo greha



in kesanje spokornika. Hkrati ima
spovednik tudi vlogo zdravnika, ki
mora poznati bolnikovo stanje, da bi
mu lahko pomagal in ga ozdravil.

Priznanje grehov je tudi dejanje
izgubljenega sina, ki se vrne k očetu
in ga ta sprejme s poljubom miru.

Sloneti mora na nadnaravnih
vzgibih; ne bi bilo dovolj, če bi bilo
zgolj rezultat sramu, da smo storili
nekaj, kar je nevredno človeškega
bitja.

Celovitost spovedi

Spokornik se mora, kolikor mu je to
mogoče, spovedati vseh smrtnih
grehov, ki jih je zagrešil od zadnje
spovedi. Smrtnih grehov se je treba
spovedati glede na njihovo vrsto in
število. Kar se tiče vrste, ni dovolj
reči, da sem grešil proti tej in tej
zapovedi ali proti tej in tej kreposti,
pač pa je treba greh kar se da
natančno in konkretno opredeliti.



Reči, da sem grešil proti osmi
zapovedi je nekaj drugega kot reči,
da že deset let kradem po deset tisoč
evrov na leto v podjetju, kjer delam.

Poleg tega je treba pojasniti
okoliščine, ki lahko spremenijo vrsto
smrtnih grehov ali iz malega greha
naredijo smrtnega. Ni isto, če rečem,
da sem ukradel zlat predmet ali
posvečen kelih.

Predmet spovedi

Prav tako se je potrebno zavedati, da
se pri spovedi spovemo gotovih
grehov, pa naj bodo smrtni ali mali; v
nasprotnem primeru bi ne bili dovolj
opredeljeni, da bi tvorili zakrament:
ni dovolj, da se spovemo
nepopolnosti ali nečesa, kar ni
zagotovo greh. Če bi torej vernik
želel prejeti zakrament in od zadnje
spovedi ni zagrešil nobenega greha,
se mora obtožiti katerega greha, za
katerega je že prejel odvezo, in pri
tem omeniti, da gre za grehe



preteklega življenja, ki se jih je že
spovedal.

Bog nas prosi le, da s ponižnostjo in
preprostostjo priznamo svojo krivdo,
da priznamo svojo dolg. Prav zaradi
tega gremo k spovedi; na prvem
mestu zato, da bi nam odpustil tisti,
ki je tam namesto Boga in opravlja
Njegovo službo. Ne toliko, da bi nas
razumel, da bi nas opogumil. Prišli
smo, da bi prosili odpuščanja. Zato
obtožiti se grehov ne pomeni, da jih
le enostavno priznamo; ne gre za
nekakšno zgodovinsko pripoved o
lastnih napakah, temveč za resnično
obtožbo naših grehov.

Sveti Jožefmarija je s preprostim in
praktičnim kriterijem svetoval, naj
bo spoved jedrnata, konkretna, jasna
in celovita.

Jedrnata spoved, malo besed, le
nujno potrebne za razlago tega, kar
smo zagrešili ali opustili; brez
nepotrebnih razširitev in olepšav.



Preobilje besed včasih razkriva
zavestno ali nezavedno željo, da bi
pobegnili od neposredne in popolne
iskrenosti. Da bi se izognili temu, je
treba dobro opraviti spraševanje
vesti.

Konkretna spoved, brez odvečnega
govoričenja in brez posploševanja.
Spokornik sam pove okoliščine
svojega življenja, čas zadnje spovedi,
težave vsakdanjega krščanskega
življenja, prizna svoje grehe in
okoliščine, v katerih so se zgodili,
zato da spovednik lahko presodi, da
odvezo in ozdravi.

Celovita, popolna spoved; ne
zamolčati ničesar zaradi lažnega
sramu, ali zato, da ne bi pred
spovednikom »slabo izpadli«.

Odpuščanje

Drugi bistven trenutek zakramenta
spovedi je odveza, ki pritiče
spovedniku, sodniku in zdravniku, ki



je podoba Boga Očeta, ki sprejme in
odpusti tistega, ki se vrne.

Zakramentalni obrazec: »Jaz te
odvežem …« ter položitev roke in
znamenje križa, narejeno nad
spovedancem, kažejo na to, da v
tistem trenutku skesani in
spreobrnjeni grešnik stopa v stik z
močjo in usmiljenjem Boga. To je
trenutek, v katerem kot odgovor na
spokornika pristopi presveta Trojica,
da bi izbrisala grehe in vrnila
spokorniku nedolžnost ter odrešilno
moč po zasluženju Jezusovega
trpljenja, smrti in vstajenja.

Opravljanje pokore

Greh rani in oslabi grešnika kot tudi
njegov odnos do Boga in bližnjega.
Odveza mu odvzame greh, vendar pa
ne odpravi vsega nereda, ki ga je
greh povzročil. Osvobojen greha
mora grešnik še ponovno in v
polnosti pridobiti duhovno zdravje. V



ta namen mora opraviti pokoro, ki jo
naloži spovednik.

Spovednik mora naložiti to pokoro,
ki naj bo na nek način sorazmerna s
številom ter težo spovedanih grehov,
pa tudi z zmožnostjo spokornika.
Pokora je lahko molitev, dar, delo
usmiljenja, služenje bližnjemu,
prostovoljno odrekanje, žrtve in
predvsem potrpežljivo sprejemanje
križa, ki ga moramo nositi.

DVOMLJIVI GREHI

Če spokornik dvomi o tem, ali je
storil nek greh ali ne, se ga ni dolžan
spovedati. Vendar pa je navadno
priporočljivo, da to stori in ob tem
pove, da ni gotov, če je storil greh,
zato da lahko dobi koristne nasvete
za v prihodnje.

Če je spokornik prepričan, da je storil
neko grešno dejanje, vendar ne ve,
ali je to dejanje hudo ali ne, mora to



povedati, saj se na ta način znebi
dvomov v prihodnjih situacijah.

Če ve, da je to, kar je storil, hud greh,
vendar pa dvomi o tem, ali je to storil
s polno zavestjo in s premišljeno
privolitvijo, če dokaj pogosto
ponavlja te vrste greha in če je
njegova vest precej prožna, ga mora
povedati.

POZABLJENI GREHI

Kadar se pri spovedi pozabimo
spovedati enega ali več smrtnih
grehov, so nam ti grehi prav tako
odpuščeni. Vendar pa smo se jih
dolžni spovedati pri naslednji
spovedi in ob tem omeniti, da smo jih
prejšnjikrat pozabili. Torej, če neka
oseba po navadi pristopa k spovedi,
na primer, vsakih 14 dni in se po
spovedi zave, da je nehote zamolčala
smrtni greh, lahko hodi k obhajilu in
se greha spove pri naslednji spovedi.



Če pa bi hote zamolčali smrtni greh,
bi bila spoved neveljavna. Poleg tega,
da bi se morali spovedati tudi tega
bogoskrunstva in zamolčanega
greha, bi se prav tako znova morali
spovedati vseh smrtnih grehov, ki
smo se jih spovedali pri tej spovedi.

OBČUTITI IN PRIVOLITI

Včasih ne vemo dobro, ali je nekaj
greh ali ne. Prevzel nas je nek
občutek, neka misel proti kakšni
kreposti; proti ljubezni, proti
pravičnosti, čistosti. Imel sem nečiste
misli, lahko sliši spovednik pri
spovedi, vendar pa ko se spokornik
jasneje izrazi, vidi, da ni šlo za greh
proti čistosti. Gre za to, da znamo
razlikovati; eno je občutiti, drugo pa
je v nekaj privoliti.

SADOVI ODPUŠČANJA

Najdragocenejši sad odpuščanja, ki
ga prejmemo pri zakramentu svete
spovedi, predstavlja sprava z Bogom,



ki se zgodi v intimnosti srca. Poleg
odpuščanja pa tudi popravi uničenje,
ki ga je povzročil greh: spovedanec
se spravi s seboj, se spravi z brati, ki
so jih njegovi grehi na kak način
prizadeli, se spravi s Cerkvijo; spravi
se s celotnim stvarstvom. Kristus nas
ozdravi prav tam, kjer smo bolni
zaradi tistega nalezljivega zla, ki
povzroča toliko neravnovesja na
svetu: egoizma, zavisti, želje po
nadvladi …

Odpuščanje pri spovedi v spokorniku
povzroči spremembo, naredi ga
dobrega, ne razglasi ga samo za
dobrega, temveč ga spremeni v
njegovem bistvu, dá mu delež božje
narave.

Da bi nazorno opisali učinke spovedi,
so v srednjem veku pripovedovali
tole zgodbo:

V okolici Rima je pri premožnem
posestniku živela deklica, edinka.
Oče in mama ji kmalu umreta in



posvoji jo stric oziroma jo vzame k
sebi in skupaj z njo, ker je bila
edinka, tudi vse posestvo. Zraste v
lepo dekle, ženo, in med stricem in to
nečakinjo se stvari malo zapletejo,
spletejo in spočne. Prestraši se,
skriva nosečnost, uspe prikriti tudi
porod in pri porodu dete umori. To
se zgodi še dvakrat. Nikomur si tega
ne upa povedati. V sebi nosi težo tega
dejanja, edino, kar ji uspe, je, da
Mariji nenehno izroča samo sebe.
Niti spovedniku si ne upa tega
povedati, niti prej stricu.

Potem stric umre, ona podeduje vse
posestvo in premoženje, postane
znana Rimljanka, dobrodelna, skrbi
za reveže, bolnike. Postane znana na
cesarjevem dvoru, na papeževem
dvoru.

Potem pride v Rim nek advokat, ki pa
je bil utelešeni hudič. Zato je vedel za
vse grehe. In ta začne obtoževati
pred cesarjem njegove najboljše



sodelavce. Cesar ni verjel in advokat
je rekel: »Opravimo proces, bom
dokazal.« Seveda je izbrskal dokaze,
ker je tako vedel zanje. Nekega dne
pride k cesarju in reče: »Tista ženska,
ki jo vsi tako slavite in častite, je
detomorilka.« Cesar pravi: »To pa ni
res. Papež jo pozna, vsi jo poznamo,
vemo, kako živi, opravimo proces.«

Pokličejo to žensko in cesar pravi:
»Glej, ta advokat te obtožuje tega in
tega.« Žena ga prosi: »Dajte mi en
dan časa.« In gre k papežu in se
spove. Naslednjega dne se pojavi na
obravnavi, sedi tam na zatožni klopi,
noter pride advokat, se usede na
svoje mesto in pravi: »No, sedaj pa
pripeljite tisto žensko.« Cesar pravi:
»Saj je tu.« Pa pravi: »Kje?« »Ja tu,
vidiš, sedi.« »Ne! To ni ta ženska. Te
nisem še nikoli videl.«

V resnici se sprememba, ki se zgodi v
trenutku odveze, udejanji na ravni
milosti in zato je ne moremo zaznati



s čutili. Zato je mogoče, da po dobri
in učinkoviti spovedi ne občutimo
nič, nobene tolažbe, in je s
psihološkega vidika stanje enako kot
pred spovedjo.

Vendar pa grešnik po spovedi čuti
občutno olajšanje in spodbudo. To
olajšanje in ta nova spodbuda sta
zagotovo pozitivna in zaželena,
čeprav nista končni cilj tega
zakramenta. Dajati prevelik pomen
tem čustvenim razlogom pomeni
izkriviti in celo izvotliti pomen
spovedi.

Tisti, ki se približajo spovednici po
mnogih letih in pod težo smrtnih
grehov, najdejo želeno olajšanje, mir
v duši in veselje. Zato lahko rečemo,
da je zakrament spovedi zakrament
veselja.

SPOVED IN PSIHOTERAPIJA

Zaradi svojega verskega,
zakramentalnega bistva se spoved



bistveno razlikuje od kakršnekoli
psihoterapije, saj nobena od le-teh ne
more dati milosti, niti sprožiti v nas
božanskega delovanja, niti ne
vzpostavlja stika med osebo in
Kristusom, tako kot se to zgodi pri
zakramentu spovedi.

Skupaj s tem temeljnim dejstvom je
potrebno imeti pred očmi še mnogo
drugih dejavnikov, zaradi katerih sta
spoved in psihoterapija dve
popolnoma različni stvari.

1. Pri spovedi se kristjan obtoži le
grehov (zavestnih krivd), ki jih je
storil po krstu ali po zadnji spovedi.

Pri psihoterapiji pa se pacient, v
nasprotju s tem, ne obtožuje, temveč
daje v preiskavo — in pri njej
sodeluje — svoja nezavestna
nagnjenja, ki so povzročila
življenjske napake in psihične
konflikte, za katere (v splošnem) ni
odgovoren. Tukaj je predmet povsem
drugačen in poleg tega veliko širši,



saj specialista zanimajo tudi moralno
dobra dejanja, čustva, spontane
reakcije, projekti, zakonsko življenje,
socialni odnosi, služba, sanje,
življenjska filozofija itd.

2. Pri spovedi je spovednik v osnovi
sodnik glede moralnosti dejanj, ki jih
je storil grešnik in ki se jih
prostovoljno obtožuje.

Psihoterapevt ni moralni sodnik in
niti nima takšne avtoritete: on samo
skuša razumeti način bivanja svojega
pacienta v svetu, da bi v njem ujel
bistvo njegove nevrotične motnje.

3. Pri spovedi je bistvena odveza, ki
jo podeli spovednik na podlagi
pooblastila, ki ga je prejel v
zakramentu svetega reda. Odveza, ki
je vedno oblikovana po obrazcu, je
vedno učinkovita — ob predpostavki,
da je spokornik pravilno naravnan —
tudi takrat, ko duhovnik ni
kreposten, ni dobro izobražen, nima



psihološke prodornosti, trdne
osebnosti ipd.

Psihoterapevt pa, nasprotno, ne more
niti ne sme odvezovati od grehov.

DUHOVNO SPREMLJANJE

Duhovno spremljanje ali duhovno
vodstvo lahko opišemo kot stalno
pomoč, ki jo v Cerkvi ena oseba nudi
drugi, da bi jo vodila — pri tem
pomaga delovanju Svetega Duha —
proti polnemu razvoju njenega
krščanskega življenja. Tukaj besede
»vodstvo« ne smemo razumeti kot
vsiljevanje neke oblike vedenja,
temveč kaže na smer, na usmeritev k
poistovetenju s Kristusom na poti
krščanskega življenja, da bi bila v
pomoč pri prostovoljnem odgovoru
na božjo milost. Lahko jo označimo
kot umetnost spremljanja oseb pri
razvijanju milosti in zvestobe v
njihovi osebni poklicanosti, in sicer v
poslušnosti delovanju Svetega Duha
v njihovih dušah.



Sv. Janez Pavel II. v 58. točki
apostolske spodbude Christifideles
laici pravi: »Temeljni cilj oblikovanja
vernih laikov je vse bolj jasno
odkrivanje svoje poklicanosti in vse
večja pripravljenost, da bi jo živeli
ter s tem izpolnjevali lastno
poslanstvo.« Duhovno vodstvo,
kolikor je to »vodstvo«, ne le, da ne
nasprotuje svobodi, temveč jo,
nasprotno, predpostavlja in krepi. V
svobodi se oseba sama odloča, kako
bo ravnala, da bi izbrala dobro — in
se izognila slabemu — iz preprostega
razloga: ker se želi, v zaupanju v
Gospoda, usmeriti k svojemu
lastnemu cilju, ki je sreča, ki je
istovetna z Bogom, človekovim
končnim ciljem.

Duhovno spremljanje ima za
izhodišče spoštovanje vsakega
posameznika in mora spodbujati in
podpirati resnično svobodo duha, ki
vodi k zavezanosti boju za svetost. Je
pomoč duši, pri čemer podpira



delovanje milosti v spoštovanju
svobode oseb in se zaveda, da je v
globini vsakega moškega, vsake
ženske nekaj nedotakljivega — vest,
kjer lahko samo Bog prodre do dna.
Je pomoč za globoko razumevanje
božje volje in za njeno spolnjevanje v
popolni svobodi in z notranjim
prepričanjem, iz ljubezni.

Po drugi strani se to spremljanje
imenujemo »duhovno«, ne le zato,
ker se nanaša na življenje duha,
temveč tudi in predvsem zato, ker je
Sveti Duh edini, ki lahko vodi k
svetosti. Preko duhovnega vodstva
vodi Tolažnik k temu, da ravnamo
svobodno, kot božji otroci: Božje
otroke vodi Sveti Duh ne kot
služabnike, temveč kot svobodne, da
bi nas oblikoval v ljubitelje Boga.

Božje otroke torej vodi Sveti Duh
svobodno, iz ljubezni; ne hlapčevsko,
iz strahu. To ne pomeni, da so
njegovi navdihi zgolj namigi ali



povabila, da bi uresničili to, kar
najbolj koristi; včasih so natančna in
težka navodila, ki niso v nasprotju s
svobodo, temveč jo vodijo: tako se na
primer zgodi, ko nekoga razsvetli in
ga od znotraj vodi, da bi se oddaljil
od priložnosti za greh ali da bi
vztrajal na poti svoje krščanske
poklicanosti in storil vse, kar je z
moralnega vidika v nekih določenih
okoliščinah potrebno ali nujno.

Duhovno vodstvo, ki ga voditelj
pravilno izvaja, ne da bi se pri tem
skušal postavljati v središče, služi
temu, da se osebe bolj in bolj
zaljubljajo v Boga, v Kristusa po
Svetem Duhu in ga ljubijo z vso svojo
močjo. V tem smislu lahko rečemo,
da je njegov cilj spremljanje na poti k
poistovetenju s Kristusom, v skladu z
božjim načrtom za vsako dušo. Gre
torej za to, da pomaga — znotraj zelo
širokega polja različnih oblik
krščanske duhovnosti — osebi, ki si
tega želi, odkriti to, kar pričakuje



Gospod v nekem določenem trenutku
in to z božjo milostjo tudi uresničuje.

Poleg tega pomaga temeljito doumeti,
se soočiti s svojim osebnim
položajem pred Bogom, vedoč, da ne
gre za to, da bi napredovali po moči
volje — čeprav je ta za boj vedno
potrebna — temveč da bi uporabili
nadnaravna sredstva, zato da bi
poslušno in z zaupanjem pomagali
božjemu delovanju, ki nam s svojo
milostjo in darovi Svetega Duha
pomaga videti, želeti in uresničevati
tisto, kar pričakuje od vsakega
posameznika: »On je tisti, ki po
svojem blagohotnem načrtu udejanja
v vas hotenje in delovanje.« Pri
iskanju svetosti je treba imeti vedno
pred očmi, da je milost na prvem
mestu.

Logično je govoriti o boju, o trudu
volje, da bi odgovorili na božje klice,
vendar pa ob tem se smemo pozabiti,
da je Gospod tisti, ki stopa naprej in



daje moč za zmago ali, če smo
doživeli poraz — pa naj se ta zdi še
tako velik —, da bi se takoj spet
dvignili in nadaljevali pot ter
obnovili zaupanje v njegovo pomoč,
ki nikoli ne umanjka. Čuditi se ali
jeziti se na svojo šibkost bi pomenilo,
da gledamo na preteklo življenje
neobjektivno, celo otročje: ko
zaznamo obnašanje take vrste, mora
biti logična reakcija ponižnost,
kesanje in podvojitev upanja.

Ob vsaki napaki, ki jo storimo, bi se
nikakor ne smeli prepustiti
malodušju, temveč bi morali obnoviti
prepričanje, da je »vsa naša moč
izposojena« in z besedami sv.
Jožefmarija reči Gospodu: »O moj
Bog, vsak dan sem manj gotov sebe
in bolj gotov Tebe!« Dobro je torej
gojiti optimizem, utemeljen na
gotovosti, da moremo od Jezusa
pričakovati vse.



Področje, na katerem se izvaja
duhovno vodstvo, je »kristjanovo
duhovno življenje«. Vendar pa je
prav upoštevati, da se to spremljanje
ne omejuje zgolj na zadeve
duhovnosti (pobožnosti, moralnih
vprašanj itd.), kakor da bi bilo
krščansko življenje nekaj zgolj
duhovnega, temveč gre pri tem za
usmerjanje lastnega ravnanja.

V tem smislu je lahko razumeti širino
in bogastvo te duhovne pomoči, ki je
vodenje, s pomočjo katere lahko
posvečujemo časna dejanja: življenje
v družini, v družbi in pri delu, ki je
polno drobnih zemeljskih stvari. Vse
to je, prav zato, ker je lahko
usmerjeno k Bogu — preoblikovano
v sredstvo pobožanstvenja — snov za
rast v krepostih, v odnosu z
Gospodom, v notranjem življenju in
zatorej v duhovnem vodstvu. Kot je
opozoril drugi vatikanski koncil, se
dejansko »nobena človeška aktivnost,



niti v časnih stvareh, ne more
odtegniti božjemu kraljestvu.«

Končno velja izpostaviti, da lahko
dejavnosti v službi, v družbi, v
družini posvečujemo, medtem ko jih
opravljamo na zelo različne načine,
skladno z vero in s konkretnim
iskanjem svetosti v okoliščinah
vsakega posameznika; legitimna
mnenja in ravnanja v časnih zadevah
sama po sebi namreč niso predmet
duhovnega vodenja. Istočasno pa ne
smemo pozabiti, da mora vsak
posameznik ta legitimna mnenja
oblikovati tako, da ostaja v sozvočju z
vero, ki jo izpoveduje.

Splošni vidiki prakse duhovnega
vodstva

Kdor vrši duhovno spremljanje,
mora posamezniku pomagati, da se
vzpenja kot po klancu, da lahko
odkriva veselje življenja z Bogom,
bivanja z Jezusom Kristusom.
Skratka, da se vedno bolj zaljublja



vanj, da ga ljubi opere et veritate, z
dejanji in resnico, z vso močjo svoje
ljubezni. Skušnjava, ki nas včasih
lahko napade — in ki jo je nakazal
tudi sv. Jožefmarija —, je misel, da je
notranji odgovor le komedija, ker
včasih le s težavo opravljamo
nekatere izraze pobožnosti, asketski
boj nam ne prinaša tolažbe, ki bi jo
zaznali s čutili, delo ali družina pa
nas morda ne napolnjujeta.

Spet v drugih primerih pride na
plano princip upornosti, ki je
prisoten v poželenju, fomes peccati —
posledica izvirnega greha, ki nikdar
ne izgine — skupaj z napuhom,
lenobo, čutnostjo. V teh primerih je
sv. Jožefmarija navadno rekel, da je
prišel trenutek za človeško komedijo
z božanskim gledalcem: Očetom,
Sinom in Svetim Duhom, s presveto
Trojico. Treba je ostati zvest Bogu,
kajti resnična sreča je v
izpolnjevanju dolžnosti iz ljubezni do



Boga, čeprav nam želja — ali občutje
— pri tem pogosto ne sledita.

V današnjem svetu nemalo ljudi
meni, da tisto, kar zahteva trud, ni
storjeno svobodno. Ne upoštevajo
vrednosti zadoščevanja, prostovoljne
žrtve, ki je storjena iz ljubezni;
menijo, da ni naravno, če se odločiš
za nekaj, kar ni preprosto, kar ne
ugaja ali kar se ne razreši takoj.
Zamenjavajo svobodno s spontanim
in spontano s pristnim ter menijo, da
je vse, kar je spontano, dobro, ker je
bolj pristno, pri čemer pozabljajo na
resničnost slabih nagnjenj, kar je
posledica greha. Po tej poti postane
naše življenje medlo: takšna duša je
pravzaprav še bolj odvisna kot tista,
ki je prostovoljno želela vzeti svojo
krščansko vero zares.

Pomembno je razumeti, kaj pomeni
hoteti, ne da bi pri tem pomešali »ne
da se mi« z »nočem«. Ljubezen vedno
privede k dajanju samega sebe, k



obvladovanju svoje sebičnosti in
razumljivo je, da je to včasih težko.
Normalno je, da oseba, ki ljubi,
vedno poskuša narediti to, kar mora,
čeprav se ji ne da: dobro je na prvem
mestu, zato nas dolžnost spodbuja k
temu, da bi dosegli resnično dobro.
To zahteva rast v krepostih
odkritosti, krotkosti, trdnosti,
velikodušnosti in zvestobe. Vsaka
duša bi morala čutiti osebno
odgovornost za svoje življenje:
odgovornost, ki je neprenosljiva in ki
nas spodbuja, da vedno ravnamo kot
pošteni kristjani, v enotnosti
življenja.

Na primer, ko se pri delu pojavi neka
konkretna moralna zahteva, ki izvira
iz pravičnosti ali ljubezni; ko se
pojavi dolžnost, da se oddaljimo od
neposredne nevarnosti za greh, tako
da se odpovemo nekemu čtivu, ne
obiskujemo več določenega okolja ali
se izogibamo stiku z neko osebo; ko
se pojavi dolžnost, da sprejmemo



ukrep, s katerim zaščitimo zvestobo
svoji krščanski poklicanosti; potreba,
da se izognemo resni nevarnosti
pohujšanja ali veliki škodi, ki bi jo
lahko prizadejali drugim dušam itd.

Vse doslej povedano bi lahko strnili
in rekli, da pomeni duhovno vodstvo
oblikovanje oseb v razsodnosti, v
želji svobodno ljubiti Boga nad vsemi
stvarmi.

Iskrenost v duhovnem vodstvu mora
spremljati volja, ki je pripravljena
slediti prejetim nasvetom z
zaupanjem in odgovornostjo zrele
osebe: treba si prizadevati, da jih
pravilno razumemo in uresničujemo
v preudarni in svobodni pokorščini.

Vedno je dobro, da tisti, ki je prejel
takšne nasvete, o njih premišljuje v
molitvi, da bi si jih vtisnil v srce in
razumel, da se bo ob upoštevanju teh
navodil in ob pomoči milosti v
globini oblikovalo dobro nagnjenje
volje, razuma in srca. Ne gre za to, da



se ustavimo ob materialnem
uresničevanju nekega konkretnega
cilja, temveč da rastemo v krepostih
prek boja v teh točkah in da se tako
oblikujemo po Kristusu, da
postanemo alter Christus.

ZAKLJUČEK

»Bog se ne naveliča naše
nezvestobe,« je govoril sv.
Jožefmarija. »Naš nebeški Oče
odpusti vsako žalitev, ko se sin
povrne k Njemu, ko se pokesa in
prosi odpuščanja. Naš Gospod je tako
očetovski, da prehiti našo željo po
odpuščanju in nam z odprtimi
rokami pride milostno naproti.

Na neki način je človeško življenje
stalno vračanje v hišo našega Očeta.
Vračanje preko skesanosti,
spreobrnitve srca, ki pomeni željo po
spremembi, trdno odločitev, da se
bomo poboljšali, kar se zatorej
pokaže v požrtvovalnih dejanjih in
predanosti. Vrnitev v Očetovo hišo



po zakramentu sprave, pri katerem si
z izpovedjo svojih grehov oblečemo
Kristusa ter tako postanemo njegovi
bratje, člani božje družine« (Jezus
prihaja mimo, 64).

»Vztrajam, bodi pogumen, kajti
Kristus, ki nam je odpustil na križu,
še naprej ponuja svoje odpuščanje v
zakramentu spovedi. (…) Naprej, naj
se zgodi karkoli! Trdno se oprimi
Gospodove roke in misli na to, da Bog
ne izgublja bitk. Če se iz
kakršnegakoli razloga oddaljiš od
Njega, se odzovi s ponižnostjo, tako
da začenjaš vedno znova; stori kar je
storil izgubljeni sin, celo večkrat v
štiriindvajsetih urah enega dne;
uredi svoje skesano srce pri spovedi,
resničnem čudežu božje ljubezni.

Pri tem čudovitem zakramentu
Gospod očisti tvojo dušo in te
preplavi z veseljem in močjo, da ne
bi omagal v svojem boju, in da se
nikoli ne bi naveličal vračanja k



Bogu, tudi kadar se ti vse zdi
temačno.

Poleg tega te Božja Mati, ki je tudi
naša Mati, varuje s svojo materinsko
skrbnostjo in daje trdnost tvojim
korakom« (Božji prijatelji, 214).

Copyright © www.opusdei.org

Rafael Arias

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/e-knjiga-spoved-resnicni-
cudez-bozje-ljubezni/ (25. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-spoved-resnicni-cudez-bozje-ljubezni/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-spoved-resnicni-cudez-bozje-ljubezni/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-spoved-resnicni-cudez-bozje-ljubezni/

	E-knjiga “Spoved – resnični čudež božje ljubezni”

