
opusdei.org

E-knjiga “Kristus,
navzoč v bolnih in
trpečih”

Nauki svetega Jožefmarija o
bolezni in trpljenju, skozi
njegove besede in izkušnje.

1. Feb. 2020

Prenesi ePub ► Kristus, navzoč v
bolnih in trpečih

Prenesi Mobi ► Kristus, navzoč v
bolnih in trpečih

Prenesi PDF ► Kristus, navzoč v
bolnih in trpečih

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095434.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095434.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095442.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095442.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095450.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095450.pdf


UVOD

Krščanstvu lastna je ideja videti v
bolečini znamenje božje ljubezni in
vir milosti. Janez Pavel II. je v svoji
okrožnici Salvifici doloris zapisal, da
je trpljenje dobrina, pred katero se
Cerkev spoštljivo priklanja z vso
globino svoje vere v odrešenje. Sam
apostol Pavel nam v Drugem pismu
Korinčanom razkriva enega od
razlogov, ki pojasnjujejo skrivnost
trpljenja, ko nam pravi: Kakor je
namreč trpljenja v obilju, tako je
obilna tudi naša tolažba po
Kristusu. Kajti če smo v stiskah,
smo v vašo tolažbo in odrešenje; če
nas kaj tolaži, nas tolaži v vašo
tolažbo, ki kaže svojo moč v
potrpežljivosti, s katero prenašate
isto trpljenje kot mi.



V bolnikih in trpečih je prisoten
Kristus, ki trpi za nas. On je tisti
pravi prerok Izaija, ki je vzel nase
naše bolezni in si naložil naše bolečine
(…). Bil je mučen, a ni odprl svojih ust,
kakor jagnje, ki ga peljejo v zakol, in
kakor ovca, ki umolkne pred tistimi, ki
jo strižejo.

S tem, ko je s svojim trpljenjem
odrešil človeštvo, je Kristus
preobrazil človeško trpljenje v
odrešilno; trpljenje ljudi je postalo
del odrešilnega Kristusovega
trpljenja, je Kristusovo odrešilno
trpljenje.

Bog na poseben način prisluhne
tistim, ki trpijo, tistim, ki z veseljem
sprejmejo bolečino in smrt. Po
trpljenju se na skrivnosten način
poistovetijo s Kristusom in njihovo
trpljenje postane močan vzvod, ki
premakne božje usmiljenje: Nisem
prejel bolezni, da bi ne trpel, pravi
sv. Gregor Nacianški, temveč da bi jo



izkoristil, jo vdano sprejel in da bi
dal zahvalo za trpljenje.

Kristjan, ki se zaveda, da je božji
otrok, živi v gotovosti, da je vedno v
ljubečih rokah Boga, svojega Očeta.
Tam, kjer vidijo nekateri le breme, ki
je včasih neznosno, najde božji otrok
dragocen zaklad, zna v
potrpežljivosti prenašati bolezen,
brez pritoževanja in potrtosti, in
četudi bi ne imela velikega pomena,
je zanjo hvaležen božji previdnosti. V
takšnih okoliščinah moramo našemu
Gospodu darovati vse bolečine,
majhne neprijetnosti in velike
nevšečnosti, in ga prositi, naj jih
pridruži trpljenju, ki ga je On prestal
za nas na križu.

V svojih bolnih bratih lahko srečamo
križanega Kristusa, ki nosi obilje
milosti za nas. Oni so zaklad, ki ga
moramo ceniti, kajti takoj za
duhovnikovo molitvijo in molitvijo
posvečenih devic je Bogu najljubša



molitev otrok in bolnikov (Sv.
Jožefmarija Escrivá, Pot, 98).

Če bi moral izbrati iztočnico, ki bi
nam v kratkem času omogočila, da se
seznanimo z vidikom življenja in
dela ustanovitelja Opus Dei, ki nas
sedaj zanima, bi ne okleval izbrati
točke 419 v Poti:

— Otrok. — Bolnik. — Se vam ne zdi,
ko zapišete ti besedi, da bi jih bilo
treba napisati z veliko začetnico?

Za človeka, ki je zaljubljen v Kristusa,
so otroci in bolniki On.

NIMAM PRAVICE PUSTITI ČAKATI
BOLNIKA, KI JE KRISTUS

To je sedaj nova enačba, tako kot je
vedno nov tudi evangelij.
Ustanovitelj Opus Dei si je vztrajno
prizadeval, da bi v duše tistih, ki so
mu hoteli prisluhniti, vsadil misel, da
v svojih bratih in sestrah
prepoznavajo Kristusa, ki nam



prihaja naproti. V homiliji Kristus,
navzoč v kristjanih iz leta 1967 nam
sv. Jožefmarija na veseli praznik
velike noči govori o témi, v kateri je
bil pravi mojster: da v vsakdanje
življenje prenesemo sadove
premišljevanja o Jezusovem odnosu
do ljudi. Da bi dokazal, da vse
situacije, skozi katere gre naše
življenje, prinašajo božje sporočilo,
terjajo od nas odziv ljubezni in
predajanja drugim, navede besede
tistega pogovora, ki bo zaključil
zgodovino sveta: Tedaj bo kralj
rekel tistim, ki bodo na desnici:
»Pridite, blagoslovljeni mojega
Očeta! Kajti lačen sem bil in ste mi
dali jesti, žejen sem bil in ste mi
dali piti … bolan sem bil in ste me
obiskali.« Tedaj mu bodo pravični
odgovorili: »Gospod, kdaj smo te
videli lačnega in te nasitili ali
žejnega in ti dali piti? Kdaj smo te
videli bolnega ali v ječi in smo
prišli k tebi?« Kralj jim bo
odgovoril: »Resnično, povem vam:



Kar koli ste storili enemu od teh
mojih najmanjših bratov, ste meni
storili« (Mt25,34-40).

Kako je ustanovitelj Dela živel ta
Kristusov nauk, ki ga je s takšno
zavzetostjo oznanjeval? Bili smo
priče tolikim dokazom njegove
dejavne ljubezni, da je težko izbrati
enega izmed njih. V zgodbi, ki jo
bomo v nadaljevanju povedali in ki
so ji bili tisoči priča, živo izstopa
Očetova občudovanja vredna
sposobnost, da je osnovo Kristusove
navzočnosti v duši kristjana znal s
preprostimi nauki prevesti v
oprijemljivo stvarnost. Zgodilo se je
konec novembra leta 1972 v
Barceloni. Sveti Jožefmarija je moral
končati pogovor z veliko skupino
ljudi, ker mu je to narekovala
ljubezen do svojega bolnega sina, ki
ga je hotel obiskati: José María
Hernández Garnica je bil eden izmed
prvih treh duhovnikov Dela, ki je le
nekaj dni zatem umrl za rakom.



Slišali smo, kako je Oče z ganjenostjo
v glasu prisrčno dejal: Čaka me
bolnik in jaz nimam pravice pustiti
čakati bolnika, ki je Kristus. Potrebuje
očeta in mater in jaz sem oče in mati.

POTRJEVANJE PRISTNOSTI

Med njegovimi potovanji po
Iberskem polotoku in ameriški celini
v 60-ih letih 20. stoletja, na katerih je
poučeval in odgovarjal na vprašanja
najrazličnejših ljudi, ga je nekdo
prosil: »Oče, želel bi, da nam
razložite, kako so bolniki zaklad
Opus Dei.« Dobro je zapisati celoten
odgovor, ker z njim lahko
ponazorimo in v poseben kontekst
umestimo pričevanje njegove
ljubezni do tistih, ki trpijo.

Poslušaj, sin moj — je odgovoril —
nekoč je bil duhovnik … Nadaljujemo?
Zdite se mi sveži … Bil je fant, ki je
začel slutiti ljubezen, ki je z gotovostjo
začutil, da Bog želi nekaj od njega in
ni vedel, kaj bi to bilo. On, ki ni



nameraval postati duhovnik, si je
rekel: morda bom po tej poti spoznal,
kaj Bog hoče. Zato se je posvetoval,
najprej s svojimi starši. Njegovemu
očetu, katerega ne prej ne pozneje
nikoli ni videl jokati, sta se utrnili dve
solzi, vendar mu je dejal: »Ne bom se
zoperstavljal temu, razmisli.« —
»Veliko sem že premišljeval o tem.« —
»Torej stori to. Predstavil te bom
prijatelju, ki te bo lahko usmeril.« In
tako je tudi storil. In ta duhovnik je
pri svojih 26 letih le z božjo milostjo in
dobro voljo potem moral uresničiti
Opus Dei. Pravili so, da je nor, in prav
so imeli: bil je neozdravljivo nor in tak
je še vedno. Tukajle je. Zato vas imam
rad iz vsega srca; ker sem
neozdravljivo nor zaradi ljubezni do
Kristusa. In veš, kako sem zmogel?
Zaradi bolnišnic. Tista Splošna
bolnišnica v Madridu, prepolna
ubožnih bolnikov, ki so ležali tudi po
hodnikih, ker ni bilo dovolj postelj;
tista Kraljeva bolnišnica, kot se je
imenovala, kjer nisi videl drugega kot



jetične bolnike in v tistem času jetika
ni bila ozdravljiva. To danes ni
bolezen, danes se lahko pozdravi,
zdravniki so zelo napredovali. To je
bilo orožje za zmago! To je bil zaklad
za plačilo! To je bila moč, da sem
lahko nadaljeval! In temu so se
pridružili obrekovanje, govorice, laž,
hinavščina dobrih, ki so se nevede
motili — zagotovo — in ki jih imam
zelo rad. Gospod nas je ponesel po
vsem svetu, prisotni smo v Evropi,
Aziji, Afriki, Ameriki in Oceaniji,
zahvaljujoč se bolnikom, ki so zaklad.
Nikoli ne bom pozabil tistega ubogega
bitja, ki sem mu tedaj kot mlad
duhovnik po podelitvi bolniškega
maziljenja pomagal umreti in mu
šepetal na uho: »Blagoslovljena bodi
bolečina! — to je osvoboditev —
ljubljena bodi bolečina!« In ona je z
zlomljenim glasom ponavljala za
menoj. Čez nekaj minut je umrla.
Posvečena bodi bolečina! Slavljena
bodi bolečina! In svojega mnenja
nisem spremenil. Zelo sem ji zavidal.



Te besede, zapisane pod točko 208 v
Poti, so bile mnogim v tolažbo in si
zaslužijo še nekaj vrstic. Sveti
Jožefmarija pripoveduje dalje: Tista
ženska, ki je v življenju uživala visok
ekonomski in družbeni položaj, je na
tisti bolniški postelji umirala sama in
za družbo sem ji bil v tistem trenutku
le jaz, dokler ni umrla. In ona je z
užitkom srečna ponavljala:
Blagoslovljena bodi bolečina —
občutila je vse moralne in fizične
bolečine —, ljubljena bodi bolečina,
posvečena bodi bolečina, slavljena
bodi bolečina! Trpljenje je dokaz, da
znamo ljubiti, da imamo srce.

To ganljivo pričevanje lahko
dopolnimo z besedami, ki jih je
izrekel ustanovitelj Opus Dei v
zaupnem pogovoru v ožjem krogu
svojih sinov. Bil je 19. marec 1975. Le
še nekaj dni je manjkalo do
njegovega zlatega mašniškega
jubileja. Morda je ta okoliščina
prispevala k temu, da so se v njem



obudili spomini na njegova prva leta,
ki jih je izkusil kot duhovnik in
ustanovitelj. Tako je pripovedoval: 
Šel sem iskat moči v najrevnejše četrti
Madrida. Ure in ure po vseh koncih in
krajih, vse dni, peš od enega konca do
drugega, med bednimi reveži, ki jih je
bilo sram, ki niso imeli čisto nič; med
otroki, smrkavimi in umazanimi, a še
vedno otroki, ki so Bogu prijetne duše!
Kakšno ogorčenje čuti moja
duhovniška duša, ko sedaj govorijo,
da se otroci ne bi smeli spovedovati,
dokler so majhni! Ni res! Tako kot
ostali morajo tudi oni opraviti svojo
osebno, tajno spoved. Kako dobro,
kakšno veselje! Veliko ur je bilo
vloženih v to delo, a vendar mi je žal,
da jih ni bilo še več. V bolnišnicah in
hišah, kjer so bili bolniki, če lahko
tistim kočam rečemo hiše … Ti ljudje
so bili zapuščeni in bolni … tako sem
po vseh teh krajih iskal sredstev, da bi
uresničil Božje delo. To so bila
intenzivna leta, v katerih je Opus Dei
rastel navznoter, ne da bi se tega



zavedali. Hotel pa sem vam povedati,
da so človeško moč Dela predstavljali
bolniki po madridskih bolnišnicah,
najbolj ubogi; tisti, ki so živeli v svojih
hišah brez slehernega človeškega
upanja; najbolj nepoučeni iz revnih
zunanjih predelov mesta …
neozdravljivi bolniki, zapuščeni
ubožci, otroci brez družine in
izobrazbe, domovi brez ognja in
topline in brez ljubezni.

Ob poetični moči teh besed — kako
velik pesnik je živel v ustanovitelju
Opus Dei! — lahko idealiziramo ali
pa pustimo v polmraku umazanijo,
tragično revščino, zanemarjenost
tistih bolnikov, katerim se je
velikodušno predal v izčrpavajočem
duhovniškem služenju, v materialni
oskrbi, ki je zahtevala, da je junaško
premagal odpor, ki ga je vzbujala
najbolj odvratna umazanija.

NJEGOVA OSEBNA IZKUŠNJA
BOLEČINE



Sveti Jožefmarija je po pravici lahko
rekel, da se tudi sam nekaj malega
spozna na ta božji učni predmet o
bolečini. Tukaj lahko izpostavimo
dve potezi njegovega življenja.

Prva je neločljivi značaj, ki sta ga v
njegovem življenju imela bolečina in
veselje. In laetitia, nulla dies sine
Cruce (V veselju naj ne bo dneva brez
križa), je pogosto zapisal. To njegovo
globoko in stalno veselje, ki bi se
lahko zdelo kot nekaj prirojenega,
spontanega in del njega, je bil z
naporom pridobljen dosežek, do
katerega je prišel s svojo smehljajočo
se askezo, ki je bila neposreden
rezultat njegovega nenehnega
iskanja Boga.

V Sao Paulu je nekega dne rekel: 
Bolniki so nadvse ljubljeni božji
otroci; imajo več priložnosti kot
kdorkoli drug, da darujejo Gospodu
tisoč stvari, da se nasmehnejo … Kako
težko se je nasmehniti, če si bolan!



Poznal sem nekega ubogega moža —
grešnika, ki je deset let hudo bolehal
za diabetesom. V vsakem trenutku bi
lahko umrl. Ko se je nasmehnil — in
smehljal se je skoraj vedno —, ga je to
stalo velikega napora, vendar pa se je
treba nasmehniti. Treba je drugim
narediti življenje prijazno! Le s tem
boste pritegnili duše za seboj.

Koliko človeškosti polnih pozornosti
izvira iz njegovih bogatih izkušenj z
bolniki! Prevzamejo nas besede, ki
jih je s posebno ljubeznivostjo
namenil tistim, ki so prestajali iste
bolezenske tegobe kot on. Ob neki
priložnosti je med svojimi sinovi, ki
so bili okoli njega, opazil resno
obličje, ki je s svojim izrazom
poskušalo prikriti, da trpi za obrazno
paralizo. Svojo prizadetost ob tem je
izrazil s pridihom humorja: Sin moj,
ne drži se tako svečano …! Tudi jaz
sem imel pred dvajset in več leti
takšen obraz. To lahko potrdijo tri
priče iz Rima. Vzrok za to ni bila neka



šala, pač pa dejstvo, da nismo imeli
denarja za ogrevanje in v prostorih je
bila strašna vlaga. Ne skrbi, ozdravel
boš. Pojdi k zdravniku in zadeva se bo
uredila. Lepši boš kot prej.

Diabetiki so bili deležni posebnih
pozornosti: Glavo pokonci! Preživljaš
to, kar sem preživljal jaz. In jaz sem
ubog človek. Torej boš zmogel z veliko
veselja prestajati te nevšečnosti, ta
majhen križ, medtem ko je Gospod za
nas nosil tako velik križ.

Ob tem tesnem odnosu med
trpljenjem in veseljem se že v zgoraj
omenjenih primerih vidi druga
poteza, ki jo je po mojem mnenju
treba izpostaviti: v oznanjevanju
svetega Jožefmarija ni nič umetnega,
nepristnega; njegovi nauki o
nadnaravni vrednosti bolezni so
globoko empirični nauki, plod lastnih
doživetij in izkušenj. Ta neposredna
povezava med evangeljskim naukom
in življenjem običajnega kristjana —



ki je bila po mnenju nekaterih ena od
stalnih značilnosti njegovega
oznanjevanja — gre najprej skozi
njegovo notranjost, se utrjuje v
njegovem lastnem življenju in šele
potem se izrazi navzven na ta iskren
in prepričljiv način. To pojasnjuje
dejstvo, da se je sv. Jožefmarija
pogosto naslanjal na svoja doživetja
in izkušnje bolezni. To je vedno počel
z enim samim namenom: da bi duše
približal Bogu, saj se je čutil kot
orodje — neuporabno, kot je rad
pravil — božjih odrešenjskih načrtov.
Pripovedovanje v tretji osebi,
katerega se je pogosto poslužil, je
dokaz njegove želje, da bi izginil,
ostal prikrit. Če je govoril o svojih
bolečinah, je bilo to zato, da je
spodbujal trpeče, da bi jim povedal
nekaj besed v tolažbo, da bi jim
posredoval pozitiven pogled na
bolezen in smrt.

Ko ga je nekdo prosil za nekaj
primernih besed staršem, ki so v



stiski zaradi invalidnosti svojih
otrok, je rekel: Otroci moji, povedal
vam bom nekaj o izkušnji nekoga, ki je
bil deset let hudo bolan, brez upanja
na ozdravitev, in je bil zadovoljen,
vsak dan bolj zadovoljen, ker se je
prepustil božjim rokam in se
prepričal, da Bog ni entelehija,
oddaljeno bitje, pač pa več kakor
dobra mati. Ponavljam, kar sem že
prej rekel, da je vsemogočen, ne uživa
v našem trpljenju, temveč v tem, da
nam gre dobro. Spomniti želim tega
očeta, to mater, oba: ko vzameš
svojemu otroku iz rok nož, rezilo ali
vžigalice, s katerimi se igra, ker se
bojiš, da se bo poškodoval, se malček
upira. Upira se, ker si ga prizadel, ker
si mu vzel igračo. Če gledamo na
način tega sveta, vidimo gobelin z
zadnje stani, s strani, kjer so vozli in
ne razumemo, da bo sreča po tem, da
bo to minilo, kot steče voda med prsti.
To je minljivo. Tempus breve
est(življenje je kratko), potrjuje Sveti
Duh. Zelo malo časa imamo, da bi



ljubili. Povej jim to v mojem imenu, v
imenu nekoga, ki je bil leta
neozdravljivo bolan; še več, ki je umrl,
a še živi, hodi po svetu in se bojuje.
Poudari, da je Gospod v nebesih Oče in
da imamo malo časa, da bi ljubili. Naj
ljubijo tukaj! In da se ljubezen izraža v
bolečini. Obstaja neka stara pesem —
saj mi boste oprostili, če bom nekoliko
kičast? Dovolite mi, da počnem vse;
zelo ste dobri. Pesem je zanič, a smisel
je dober:

Vse moje življenje je iz ljubezni in
če se spoznam na ljubezen, je to
zaradi moči bolečine; kajti ni
boljšega ljubimca, kot je tisti, ki je
veliko jokal.

Tudi moški jokamo. A oni naj si
obrišejo solze. Kajti Bog jim izkazuje
svojo posebno naklonjenost. Čakajo
jih mnoge radosti! Čaka jih velika
sreča, in to za zmeraj! Povej jim to.

Ta predanost božji volji in
pripravljenost na popolno poslušnost



božjim načrtom se je izražala tudi v
zvestem izpolnjevanju vsega, kar so
mu predpisali zdravniki. Ko je
poudarjal, da je pri duhovnem
spremljanju nujen zaupen pogovor
in da je potrebno živeti divjo
iskrenost, je vzel za primer položaj
bolnika pri zdravniku, ki je dvorano
vedno spravila v smeh. Primer, ki se
je že tisočkrat ponovil. Tokrat je bil
bolnik on sam: Čemu je namenjen
pogovor z direktorjem? Da bi odprli
srce. Zakaj imamo zdravnike? Da jim
povemo, kaj se dogaja z nami. Imam
nekoliko vneto grlo, nič hujšega …
Poklical sem zdravnika, ki je vaš brat,
in on mi je rekel: Odprite usta. Odprl
sem usta. Približal se je s svetilko in
mi potisnil jezik navzdol … Moral sem
mu dovoliti vse in dovolil sem, da je
storil vse, kar je hotel. Prišel je do
mandeljnov, vendar jih ni našel, ker so
mi jih že pred leti odstranili. Ni me
bilo sram. Zakaj bi me bilo sram? Če si
torej želim pozdraviti dušo …, moram
storiti tako kot s telesom … Poveš, kaj



čutiš; zastavijo ti nekaj vprašanj in ti
dovoliš, da te pregledajo, torej da se
stvar razjasni in dobiš zdravilo …
Meni je bilo rečeno: … Vsake tri ure
boste vzeli tole. Ni se zanesel name in
jih je dal don Javierju, da bi čez tri ure
prišel z zdravilom in mi ga dal. Ne
bom zaprl ust, vzel bom tableto.
Pravim vam, storil bom, kar mi rečejo.

Zdravniku je bil vedno poslušen.
Samo v enem primeru se je zgodilo,
da ni do pičice natančno sledil
navodilom zdravnikov. To se je
zgodilo leta 1946, ko je bil hudo
bolan. On sam je naslednjimi
besedami opisal to situacijo: Ko sem
se zvečer odpravil v posteljo, nisem
vedel, ali bom naslednjega dne vstal …
Lahko bi umrl v tem trenutku, to se
nam lahko zgodi kadarkoli. A takrat,
med tisto hudo boleznijo … Nikdar
nisem bil bolj srečen kot v tistih
desetih letih! Temu telesnemu
trpljenju se je tedaj pridružila
odgovornost, da odpre pravni



postopek v zvezi z Delom, da bi v
cerkveni zakonodaji našel mesto za
Opus Dei, a so se težave, ki so
oteževale pot k primerni rešitvi,
zdele nepremostljive. Potrebna je
bila njegova prisotnost v Rimu. Ni
upošteval mnenja zdravnika, ki je
izjavil, da ne odgovarja za njegovo
življenje, če bo šel v Rim, pač pa je z
odobravanjem Generalnega sveta
Dela in z velikansko vero odpotoval v
Rim in pri tem tvegal življenje ter
postavil na kocko vse. In Bog nas je
uslišal ter popisal v sledečih rimskih
letih novo čudovito stran zgodovine
Dela.

Še bi lahko nadaljevali to poglavje, v
katerem se dobesedno uresničijo
tako besede iz Svetega pisma, virtus
in infirmitate perficitur (moč se
dopolnjuje v slabotnosti) kot tudi
komentar k tem besedam, ki ga je
podal v homiliji Življenje vere: Z vero
v Gospoda bomo kljub svoji bedi —
bolje, s svojo bedo — zvesti Bogu



našemu Očetu: sijala bo božja moč, ki
nas podpira v naši slabotnosti.

Toda treba je dokončati ta epigraf in
zato si bomo sposodili besede
blaženega Álvara del Portilla, prvega
naslednika svetega Jožefmarija na
čelu Opus Dei, ki je štirideset let
najbolj od blizu spremljal
ustanoviteljevo življenje: »Bil je poln
Boga in njegova duša je na osupljiv
način vlekla telo; duhovna plat je
tako prevladovala nad telesno, da mu
je kljub njegovi zreli starosti
omogočala bogato aktivnost, ki ste ji
mnogi izmed vas bili priče … Nihče
tega ne more razumeti na drugačen
način. Njegovi zdravniki so mi rekli,
da si njegovo veliko telesno vitalnost
razlagajo le z njegovo občudovanja
vzbujajočo duhovno močjo, ki ga je
gnala. Duša — njegova ljubezen do
Boga in do bližnjega zaradi Boga —
mu je dajala ta silen apostolski
zagon, ki je njegovo ne več mlado
telo vlekel navzgor, tako da je včasih



začenjal pogovore, tiste množične
kateheze, zelo utrujen, ker ni spal, in
ob koncu si je takoj želel začeti
naslednjo, da bi lahko storil še več
dobrega.«

ČLOVEŠKE BESEDE ZA BOŽANSKO
RESNIČNOST

Ustanovitelj Opus Dei je od Boga
prejel posebno zmožnost, da je
zaznaval tisto božansko, ki se skriva v
podrobnostih. Nekdo je zatrdil, da je
ta dar nekaj takega kot božanski
smisel za humor, ki omogoča gledati
skozi stvari in odkriti Boga, ki se v
njih skriva. To je zmožnost, ki je zelo
razvita pri svetnikih. Evangelij je
poln prilik in primer; njegov svet je
poln človeških osebnosti, domačih ali
divjih živali, tisoč stvari, ki so se
pomešale v prijazen nered, ki so tam,
da nam razodevajo skrivnostno
svetle resnice, povezane z nebeškim
kraljestvom.



Sv. Jožefmarija je imel ta božanski
smisel za humor. Z vidika, ki nas
sedaj neposredneje zanima, je s
svojim pogledom, pozornim na
božansko, odkrival tisoč podobnosti
med nadnaravnim in biološkim
življenjem; njegova globoka,
ukoreninjena ponižnost ga je gnala,
da je ljubil in ni omalovaževal
nobene stvarnosti; silila ga je, da je
bil za vse hvaležen, kajti vse je dobro,
kot trdi točka 268 v Poti. Njegova
intimnost in nenehen odnos z Bogom
v molitvi in delu sta ga dvigovala po
tistem klancu, ki nas vse bolj
približuje vidiku Boga, s katerega je
videti svet, spravljen po odrešilni
smrti Jezusa Kristusa, s povsem
drugačne strani kot je tista, ki jo
ponuja na zemljo priklenjen pogled z
ravnine dveh dimenzij, ki ga ima 
animalis homo (živalski človek), ki
ne zaznava stvari, ki izvirajo iz
Božjega Duha.



Mučna resničnost bolezni in smrti,
medicinske operacije, zdravnikova
dejavnost in celo duševne bolezni
postanejo, vsaj za trenutek in
neodvisno od njihove vrednosti,
podlaga za primerjavo, da bi bolje
razumeli nadnaravno realnost: sv.
Jožefmarija s poetično močjo in na
trenutke z nasmehom, ki omili
surovost, uporabi medicinske in
logične podobe z veliko katehetsko
vrednostjo, da bi ganil naše duše in
jih povabil, da bi napredovale po poti
ljubezni in jasnejšega spoznanja.

V njegovi homiliji o napuhu z
realizmom zazvenijo besede iz
Siraha: Napuh? Glede česa? Sveto
pismo takole zbere poudarke, tragične
in komične, da ožigosa napuh: S čim
se prevzemaš, prah in pepel? Že za
življenja bljuvaš drobovje. Majhna
bolezen: zdravnik se smehlja. Človek,
ki je danes kralj, bo jutri mrtev. Zdi se,
da te besede odmevajo v nekaterih
točkah Poti, ki predstavljajo zgoščeno



sintezo tanatološkega realizma,
oplemenitega s kontrasti poezije, ki
nas prisilijo, da zaustavimo pogled
ob tej neizbežni epizodi naše osebne
zgodovine:

601. Napuh? — Čemu? … Kmalu —
čez nekaj let, dni — boš kup smrdljive
mrhovine: črvi, zaudarjajoča
tekočina, zamazane cunje mrtvaškega
prta … in nihče na zemlji se ne bo več
spomnil nate.

741. Vidiš, kako truplo drage osebe
razpada in povzroča smrad? — To je
torej lepo telo! — Opazuj ga in
ugotovi, kaj iz tega sledi.

742. Zdi se mi nemogoče, da te ne bi
presunile tiste podobe Valdésa Leala,
kjer je toliko odlične mrhovine —
škofje, vitezi — v polni gnilobi.

Kaj pa stokanje gandijskega vojvode:
Nikoli več nočem služiti gospodarju,
ki bi lahko umrl.



Knjiga Pot je polna zdravniških
metafor. Patolog ne more skriti
reakcije naklonjenosti, ko vidi
primerjavo med uresničevanjem
sprejetih sklepov in procesom
zdravljenja rane. Nekdo opiše svojo
situacijo kot zobobol v srcu in
priporoča se mu dobrega zdravnika,
ki naj bi mu izdrl nekaj zob. Vpliv
občestva svetnikov na dušo se
primerja z učinki krvne transfuzije
na telo. Dvakrat je potrjenih tisoče
muk ali bolečin, ki spremljajo krvavo
kirurško operacijo. Zvrstijo se
različni liki: oseba, ki zaradi
kratkovidnosti pripre oči ali
modernistični zdravnik, ki piše
biografije o osebah z deformacijami.
Na nekem mestu so v usta zdravnika
apostola položene besede hvale
zdržnosti in omalovaževanja
poželjivosti, na drugem pa
mikroskopist podučuje glede
požrtvovalne stanovitnosti pri delu
itd.



Po drugi strani najdemo v homilijah
svetega Jožefmarija veliko katehetsko
bogastvo v številnih analogijah med
telesnim življenjem in življenjem
krščanske duše. Omenili jih bomo le
nekaj: molitev postane nenehna
kakor pulz, kakor bitje srca.
Apostolat bo v dušah delal čudeže, ki
jih opisujejo vrstice, polne radostne
izkušnje in ki so primerljivi tistim
čudežem, ki jih je naredil Jezus s
svojimi učenci: … upam si trditi, da
nas bo Gospod naredil za orodja,
zmožna delati čudeže, in sicer najbolj
izredne, če bi bilo potrebno. Slepim
bomo dajali vid. Kdo bi ne znal našteti
tisoč primerov, kako je nekdo, ki je bil
slep skoraj od rojstva, spregledal in je
prejel ves sijaj Kristusove luči? Drugi
je bil gluh in spet drugi nem, tako da
nista mogla poslušati ali izraziti
besede kot božja otroka … Potem so se
njuni čuti očistili in sedaj slišita in se
izražata že kot človeka, ne kot živali.
In nomine Iesu!(v imenu Jezusa!) V
Jezusovem imenu so apostoli ozdravili



hromega, ki ni bil sposoben nobenega
koristnega dejanja, in tistega lenuha,
ki je poznal svoje obveznosti, a jih ni
izpolnjeval … V Gospodovem imenu,
surge et ambula, vstani in hodi.

Drugi, mrlič, ki je razpadal in
zaudarjal, je zaslišal božji glas, tako
kot v čudežu o sinu vdove iz Naina:
Mladenič, rečem ti: Vstani! Tako kot
Kristus, tako kot prvi apostoli bomo
delali čudeže. Morda so se ta čudovita
dela zgodila v tebi samem, v meni;
morda smo bili slepi ali gluhi, hromi
ali smo zaudarjali kakor mrlič in
Gospodova beseda nas je dvignila s
tal.

Mar ni to povabilo k zahtevnemu
apostolatu, ki je polno obljub?

In vendar, sv. Jožefmarija v svoji
homiliji Življenje vere glede
razumevanja Kristusa — ki ne
napada, pač pa odpušča; ne obsoja,
ampak odvezuje od grehov; bolezni
ne opazuje ravnodušno, temveč s



svojo božansko skrbnostjo pomaga —
doseže še en vrhunec krščanske
kateheze vseh časov.

Ko proučujemo duhovno pot, ki jo je
prehodil ustanovitelj Opus Dei, da bi
dosegel to globoko razumevanje
Jezusa Kristusa, ki je popoln Bog in
popoln človek, nikakor ne moremo
mimo njegovega razumevanja Jezusa
kot božanskega zdravnika. V homiliji
na veliki četrtek Evharistija,
skrivnost vere in ljubezni se dotakne
tudi vsebine pogovora s Kristusom
med zahvalo po sveti maši; v tem
pogovoru je Kristus lahko velikokrat
kralj, zdravnik, učitelj, prijatelj. On je
zdravnik in zdravi našo sebičnost, če
dovolimo, da njegova milost prodre
do dna duše. Jezus nas je opozoril, da
je najhujša bolezen hinavščina, napuh,
ki nas pripravi do tega, da prikrivamo
svoje grehe. Z zdravnikom moramo
nujno biti popolnoma iskreni, mu
povedati vso resnico in reči: Domine,
si vis, potes me mundare, Gospod,



če hočeš — in ti hočeš vedno — me
moreš ozdraviti. Ti poznaš mojo
šibkost, imam te in te simptome, trpim
za temi in temi slabostmi. Preprosto
mu pokažemo rane; in gnoj, če se je
rana zagnojila. Ti, ki si ozdravil toliko
duš, daj, da te, ko te imam v prsih ali
te zrem v tabernaklju, priznam kot
božanskega zdravnika.

Človeške besede za božansko
resničnost: mar ni to najbolj
premočrten in ploden način, kako
prevedemo v jezik, ki ga z lahkoto
lahko razumemo, globoko resničnost
skrivnosti učlovečenja Božjega Sina?
Nekega svetlega jutra oktobra 1967
se je, oblečen v duhovniška oblačila,
med sveto našo v kampusu Univerze
v Navarri na nas obrnil s temile
besedami: Ne, otroci moji! Ne more
biti dvojnega življenja, ne moremo biti
kot shizofreniki, če hočemo biti
kristjani. Obstaja le eno samo
življenje, iz mesa in duha, in to mora



biti ― na duši in na telesu ― sveto in
polno Boga.

ZAGOVOR NORMALNOSTI

Ena od posledic plodnega načela
enotnosti življenja, ki sem ga pravkar
omenil, je ljubezen do običajnega,
skupnega, vsakdanjega, ki hodi z
roko v roki z nagonskim odporom do
vsega pompoznega,
ekstravagantnega, izumetničenega.

Temo bomo načeli z nečim, kar bo za
nekaj trenutkov raztegnilo nit te
pripovedi: s prijazno ironično iskro
humorja — z zelo ugledno tradicijo v
pedagoški umetnosti, ki naredi
poučevanje prijazno in je zato
pomnjenje lekcije enostavnejše —, ki
jo je sv. Jožefmarija vključil v svojo
adventno homilijo Krščanski poklic.
Ko izpostavi, da je to poklic žrtve,
zadoščevanja in pokore, želi
poudariti tudi, da jo je treba živeti v
mejah normalnosti. Med
pojasnjevanjem razumevajoče pove,



da odpušča tistim življenjepiscem
svetnikov, ki so na vsak način hoteli
odkriti pri božjih služabnikih velike
reči že pri prvem vekanju. O nekaterih
pravijo, da v otroštvu niso jokali, da
niso sesali mleka ob petkih, zato da so
se pokorili ... Ti in jaz sva prijokala na
svet, kot se spodobi, in se prižemala k
materinim prsim ne glede na to, ali je
bil post ali so bile kvatre ... Nič
kričečega ni v njegovem duhu in
njegovem nauku. Normalno je —
najbolj junaško — umreti brez
opozorila v dobri postelji, kot meščan
…, toda zaradi Ljubezni. Potrebno pa
je skrbeti za zdravje, ker je treba
intenzivno delati, da bi se razširilo
Kristusovo kraljestvo; s posebno
skrbjo je treba zagotavljati, da se telo
vedno odziva kot dobro orodje duše in
se na vsak način izogibati temu, da bi
nekdo zaradi okoliščin na delu ali iz
drugih razlogov zapadel v fizično
izčrpanost, ki vodi navadno tudi v
psihičen propad in privede do
pomanjkanja moči, ki je potrebna za



notranji boj. Kajti, poudarjam, božja
milost običajno računa na to naravno
moč. Celo bolečine, ki je vedno božji
blagoslov in eden od zakladov
človeka na zemlji, ne gre
omalovaževati, podrediti jo je treba
načelu previdnosti, kriteriju
učinkovitosti. Fizično bolečino
odpravimo, kadar jo lahko. V življenju
je dovolj trpljenja! Kadar pa je ne
moremo odpraviti, jo darujemo.

Ustanovitelj Opus Dei je imel izredno
sposobnost zaznavanja; kot smo
videli, mu Bog ni prihranil ne bolečin
ne nevšečnosti. Da bi premagal
stiske, ohranil vedrost v sebi in v
svoji okolici, je zelo zgodaj spoznal
učinkovitost prepuščanja božjim
načrtom: Vdano sprejemanje božje
volje nujno prinaša radost in mir. To
je bil recept, ki je osebam v stiski
velikodušno želel povrniti vedrost in
z njo umerjenost v dejanjih in
čustvih.



V nadaljevanju navajamo dve
pričevanji. Prvo je odgovor, ki ga je
dal nekomu, ki ga je prosil za
tolažilne besede, ki bi ublažile
bolečino staršev, ki so pravkar
izgubili svojega otroka: Najprej jim
povej, da je žalitev svetega Križa, če
temu rečemo križ. Ni mi všeč, da
imenujete križe to, kar vam povzroča
bolečino, kajti Križ je prestol, na
katerem je zmagal Jezus Kristus
Duhovnik. Motijo me ti jezni,
razburjeni kristusi. Gospod je
razprostrl roke kot duhovnik in se iz
ljubezni pustil z žeblji pribiti na križ.
Tako zelo nas je ljubil, da je hotel
mnogo trpeti; in ker je imel vso oblast,
je za vsakega izmed nas trpel, kolikor
je bilo mogoče. Zato ne išče trpljenja
teh staršev.

Naj pojasnim. Meniš, da ne jokam, ko
umrejo ljubljene osebe? Toliko jih je, ki
jih imam rad … Prav v teh dneh
komajda živim, ker sta dva
neozdravljivo bolna. Razumem jih,



vendar naj temu ne rečejo križ in naj
vedo, da bodo srečali svojega otroka
takoj za vogalom, prav kmalu. Saj je
to življenje tu spodaj kakor slaba noč
v zanikrnem prenočišču! Življenje
nam polzi skozi prste. Včasih je boleče
razmišljati na ta način, vendar je
tako. Povej jim, da bodo prav kmalu
spet srečali svojega sina, ki jih je
zapustil. Medtem pa lahko kličejo k
njemu, da bi jim pomagal v vseh
njihovih potrebah; a naj nehajo jokati.
Prve solze ob smrti ljubljene osebe so
božji dar; ne bi bili bitja iz mesa in
krvi, če bi ne jokali. Zatem pa se ne
smemo pogrezniti v nenehno žalost;
to bi bilo pretiravanje.

V drugem primeru sv. Jožefmarija
skliče svoje, da bi mu pomagali moliti
in prositi za dober izid operacije srca,
ki je čakala enega od njegovih sinov: 
Pred nekaj minutami so mi potrdili,
da operirajo enega od vaših bratov.
Rekli so mi, da operacije morda ne bo
prestal, in jaz komaj še živim. Želel bi,



da se pridružite moji molitvi, moji
prošnji, da bi ga Gospod hotel
ozdraviti. Trdovratno vztrajajte v tem,
da bi ga Gospod hotel ozdraviti, pri
čemer se zavedajmo, da ljubimo in
sprejemamo njegovo presveto voljo,
čeprav bi bilo to težko.

Zadnji izraz njegove ljubezni do
običajnega je priznavanje, da so
normalni sestavni del življenja prav
nič sijajne reči, pogosto trde, ki jih je
treba najprej preprosto sprejeti, zato
da jih potem v krščanskem
optimizmu vključimo v omnia in
bonum, vzklik, ki ga je tako pogosto
ponavljal in je skrajšana oblika
izreka diligentibus Deum omnia
cooperantur in bonum (njim, ki
ljubijo Boga, vse pripomore k
dobremu). Ta stavek ni amulet, s
pomočjo katerega bi z vedrino
prestajali življenjske neprilike,
temveč prepričanje, da nam je Bog
namenil, da se združimo s
Kristusom. Na naši zemeljski poti je



bolečina preizkusni kamen …
bolečine in nevšečnosti, minevanje
časa, ki použiva telesa in grozi, da bo
zagrenilo nravi, navidezna
enoličnost dni, ki so navidezno
zmeraj enaki. Tej erozivni dejavnosti
minevajočega časa ter psihičnemu in
fizičnemu propadanju nasproti
moramo postaviti prizadevanje, da bi
se poistovetili s Kristusom in mu bili
zvesti: Ta občutljiva, dejavna in
nenehna zvestoba, ki je težka, kakor je
težko vsako udejanjanje načel v
spremenljivi resničnosti
spremenljivega, je zato najboljša
obramba osebe pred ostarelostjo
duha, nerodovitnostjo srca in umsko
otrdelostjo.

V teh zadnjih vrsticah bomo lahko
našli razlog za privlačno človeško
prikupnost svetega Jožefmarija, za
njegovo nerazložljivo energijo in
končno za njegovo poigravanje glede
svoje starosti v zadnjih letih
življenja. Ko je svojo starost delil z



deset in izjavil, da ima le sedem let,
bi površni opazovalec v tem lahko
zaznal zgolj iskro humorja. Že nekaj
let pred tem je zatrdil: Kajti na grbi
imam že precej let, vendar pa se v
molitvi ob vznožju oltarja k Bogu, ki
navdaja mojo mladost z radostjo, 
počutim zelo mlad in vem, da se ne
bom nikoli imel za starega. Kajti, če
bom ostal zvest Bogu, me bo ljubezen
nenehno poživljala; kakor mladost
orla se bo obnavljala moja mladost.

BESEDE ZDRAVNIKOM IN
MEDICINSKIM SESTRAM

Končno lahko na tem mestu zberemo
tudi nekaj stavkov, ki jih je
ustanovitelj Dela namenil
zdravnikom in medicinskim sestram.
Gre za izraze hvaležnosti za delo, ki
ga opravljajo v službi ljudi, pa tudi za
opogumljanje, da bi ne zanemarili
nenehne naloge nadgrajevanja
poklicne izobrazbe, da bi bolje
služili. Gre za sklicevanje na čut za



krščansko odgovornost za duhovno
pomoč, ki jo je treba nuditi bolnikom.

Ne pričakujmo, da bomo tukaj našli
kaj drugega kot besede Kristusovega
duhovnika. Kot duhovnik je zaznal to
duhovništvu sorodno značilnost, ki jo
imajo poklici v zdravstvu, ker so
dejavno in goreče razdajanje
plemenitemu služenju ljudem. To je
izjavil v odgovoru na vprašanje, kako
se izogniti rutini, mlačnosti pri
poklicnem delu. Takole je rekel
ustanovitelj Opus Dei: Ohranjaj božjo
navzočnost, kot to že počneš. Včeraj
sem obiskal nekega bolnika, bolnika,
ki ga imam rad iz vsega svojega
očetovskega srca, in razumem veliko
duhovniško delo, ki ga opravljate
zdravniki. A ne postani ošaben, saj so
vse duše duhovniške. To duhovništvo
je treba izvajati! Ko si umivaš roke, ko
ti nadenejo zdravniško haljo, ko si
nadevaš rokavice, misli na Boga in
misli na to resnično duhovništvo, o
katerem govori apostol Pavel; na ta



način ne boš padel v rutino, dobro boš
delal telesom in dušam.

Na Univerzi v Navarri ga je v
pogovoru neka medicinska sestra z
univerzitetne klinike povprašala o
tem, kako bi lahko izboljšala svoje
delo. Vesel je bil priložnosti, ki se mu
je ponudila, da lahko ponovi nasvete
in želje, ki jih je ob drugih prilikah že
izrazil, ter odgovoril: To vprašanje so
mi že velikokrat zastavile medicinske
sestre iz mnogih dežel in zelo me
veseli, da mi zastavljajo to vprašanje
in druga podobna vprašanja, ker je
potrebno, da imamo veliko krščanskih
medicinskih sester. Kajti vaše delo je
duhovništvo, prav toliko in še več kot
duhovništvo zdravnikov. Hotel sem
reči še več, ker je za vas značilna
rahločutnost — odpustite mi
osladnost —, neposrednost, saj ste
vedno ob bolniku. Zdravnik ga pride
pogledat in nato odide domov; ima jih
v mislih, vendar pa jih nima
neprestano pred sabo, pred očmi. Zato



menim, da je medicinska sestra na
prav poseben način krščanski poklic.
Da bi se pa ta poklic izpopolnil, je
potrebno, da ste medicinske sestre
dobro pripravljene na strokovnem
področju, potem pa še, da imate veliko
rahločutnosti, po kateri slovi fakulteta
in univerzitetni klinični center v
Navarri. Naj te Bog blagoslovi, hči
moja!

Ti dve lastnosti, rahločutnost in
strokovna usposobljenost, sta bili
zahtevani tudi od zdravnikov: Gani
me — je dejal—, ko mi pripovedujejo o
nečem, kar ste mnogi izmed vas
izkusili. Zdravniki pomagajo prav
tako kot spovedniki, le da na
materialnem področju; tukajšnji
zdravniki pa ne skrbijo le za
materialno plat, temveč tudi za dušo.
Imajo isto skrb kot ti in ne rečejo
pacientu kar: Slecite se. Vsi mi
govorijo isto: kakšna rahločutnost,
kakšna pozornost! Vidi se, da se
spoznajo na svojo stvar, a poleg tega,



da so veliki ljudje in odlični zdravniki,
so tudi in predvsem izjemno
rahločutni.

A naj se zdravniki sedaj ne
prevzamejo, saj drugi delajo isto, vsak
na svojem področju. Prav je, da druge
posnemamo in jih skušamo tudi
preseči, zato da bi bili vsak dan bolj
rahločutni, bolj krščanski; ne le bolj
modri, ne le boljši strokovnjaki,
temveč boljši Kristusovi učenci.

Te besede so kakor oporoka, njegova
poslednja želja. Za medicinsko sestro,
za zdravnika se to, da je Kristusov
učenec, uresničuje v podrobnostih,
od katerih jih lahko tukaj navedemo
le nekaj: ljubezen do zakramentov,
globok pogled na smrt, trden smisel
za vrednoto življenja …

Ob neki priložnosti je takole
odgovoril nekemu zdravniku iz
Peruja, ki ga je zanimalo, kako
premagati velik strah pred smrtjo, ki
ga je zaznati pri bolnikih in njihovih



sorodnikih ter celo pri zdravnikih,
kako doseči, da gledamo na smrt kot
na »dobro prijateljico«, kot na »našo
sestro«: Poslušaj, sin moj, povedal ti
bom le eno zgodbico. Pred kratkim mi
je vaš prijatelj, ki ga osebno morda ne
poznate — moški, ki vodi nekaj
podjetij, ki je zelo zaposlen in nenehno
potuje — povedal, da se srečuje s
svojimi kolegi, s katerimi naredijo
triletni ali celo petletni delovni načrt.
»Všeč mi je,« mi je rekel, »ker jim
pridejo na misel prav vse možnosti,
vse! Vse! Le ena jim manjka in jaz jim
pravim: Vi, ki ste predvideli to, ono,
tisto, ste predvideli tudi to, da lahko
umremo? … Strašno! Tega niso
predvideli, čeprav je to edina gotova
stvar. Edina gotova stvar!«

Smrt, otroci moji, ni neprijeten korak.
Smrt so vrata, ki se nam odprejo k
Ljubezni, k Ljubezni z veliko
začetnico, k sreči, počitku, veselju. Ni
je treba pričakovati s strahom. Res je,
da gleda zdravnik nanjo z drugega



zornega kota; a krščanski zdravnik,
kakor si ti — vidim, kako gledaš nanjo
ti, naj te Bog blagoslovi! — mora
gledati nanjo na pozitiven način.
Drugi prav tako. To ni konec, je
začetek. Za kristjana umreti ne
pomeni umreti, pomeni živeti. Živeti z
veliko začetnico. Zato se ne bojte
smrti.

Soočite se s smrtjo! Poglejte ji v oči.
Računajte nanjo; ona mora priti …
Zakaj bi se bal? Zakaj bi v strahu, v
paniki skril glavo pod peruti? Gospod,
smrt je življenje. Gospod, smrt je za
kristjana počitek, je Ljubezen in to je
to. Je to tisto, kar si želel slišati od
mene?

Medicinskim sestram poleg
ljubeznivih besed ni nikoli pozabil
nameniti tudi besed, s katerimi jih je
spomnil na dostojanstvo njihovega
poklica in na to, da vedno lahko
sodelujejo pri uresničevanju božjega
odrešenjskega poslanstva, s tem ko v



mnogih primerih pomagajo
bolnikom prejeti duhovno pomoč in
zakramente. Na prav poseben način
imam rad medicinske sestre — je ob
neki priložnosti rekel neki učiteljici
na šoli za medicinske sestre. Sredi
sveta se mi zdite nekaj posebnega.
Znate se nasmehniti, ko bi morale biti
že utrujene in nejevoljne. Znate biti
rahločutne kot matere do ljudi, ki so
vam v resnici tuji.

Bog naj vas blagoslovi! Mislite na to,
da služite nazareški družini, da je tisti
bolnik Kristus. On je to rekel, se
spominjaš? Ali pa da je Božja Mati.
Ravnajte z njimi ljubeče, skrbno,
rahločutno. Naj jim nič ne manjka,
predvsem duhovna pomoč. Dobro jih
pripravi. Naj te Bog blagoslovi!
Blagoslavljam vse medicinske sestre
tega sveta. Ob drugi priložnosti je s
podobnimi besedami dodal: … molim
za vas, ker imam v mislih dobro in
slabo, ki ga lahko naredite. Če je nek
človek pripravljen, mu lahko celo na



manj prijazen način brez kakršnihkoli
nevšečnosti povemo resnico glede
njegovega stanja. Če ni pripravljen,
izkoristite vsako priložnost, da bi se
spovedal in prejel obhajilo ter prejel
ponovno. Pride trenutek, ko si ta tako
bolna bitja skorajda želijo, da bi jim
rekli, da gredo v nebesa. Sam poznam
čudovite primere.

V molitvi bomo zmogli dati smisel
stvarem, ki jih ne razumemo. So
zdravniki in medicinske sestre, ki se
nikoli ne navadijo na smrt. Nek
brazilski kardiolog mu je zaupal, da
ga kljub vsakodnevnemu stiku z
boleznijo in kljub svoji krščanski
naravnanosti smrt in bolečina vedno
znova prizadeneta, še posebej, ko gre
za mlade ljudi in sv. Jožefmarija mu
je pokazal, da mora te občutke
dopolniti in prečistiti z izrazi vere, z
molitvijo: Povedal ti bom zgodbo, sin
moj. Bil je mlad duhovnik, ki je moral
izpolniti neko poslanstvo … svetovnih
razsežnosti. Ni imel kreposti in tudi



sedaj jih nima; minilo je skoraj
petdeset let, sedeminštirideset … Ni
imel ne kreposti ne denarja. Ni imel
drugega kot mladost, dobro voljo in
božjo milost. Zelo rad je obiskoval
uboge bolnike in nekoč se je znašel —
kot že tolikokrat — ob vzglavju
mladega fanta, ki je umiral; bil je eden
tistih, zaradi katerih ti trpiš. Tudi jaz
trpim zaradi njih, a v tistem trenutku
sem mu zavidal. Videl sem, da je tista
duša, očiščena, šla naravnost h
Gospodu in sem mu rekel: zavidam ti!
Odšel je potolažen, zelo zadovoljen.

Morda boš tudi ti kdaj nekoliko
zavidal umirajočim; spet drugič se ti
bodo smilili, ker jim manjka
krščanske spravljenosti. Moli zanje.
Bodi dober zdravnik, kot že si; dober
kristjan, kot že si in opravil boš veliko
delo.

Copyright © www.opusdei.org

https://opusdei.org/sl-si/


Rafael Arias

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/e-knjiga-kristus-navzoc-v-

bolnih-in-trpecih/ (24. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-kristus-navzoc-v-bolnih-in-trpecih/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-kristus-navzoc-v-bolnih-in-trpecih/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-kristus-navzoc-v-bolnih-in-trpecih/

	E-knjiga “Kristus, navzoč v bolnih in trpečih”

