opusdei.org

E-knjiga “Kristus,
navzoc v bolnih in
trpecih”

Nauki svetega Jozefmarija o

bolezni in trpljenju, skozi
njegove besede in izkusnje.

1. Feb. 2020

Prenesi ePub » Kristus, navzoc¢ v
bolnih in trpecih

Prenesi Mobi » Kristus, navzoc¢ v
bolnih in trpecih

Prenesi PDF » Kristus, navzo¢ v
bolnih in trpecih


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095434.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095434.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095442.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095442.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095450.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Kristus%2C%20navzo%C4%8D%20v%20bolnih%20in%20trpe%C4%8Dih20170814-095450.pdf

UvoD

Krscanstvu lastna je ideja videti v
boleCini znamenje boZje ljubezni in
vir milosti. Janez Pavel II. je v svoji
okroznici Salvifici doloris zapisal, da
je trpljenje dobrina, pred katero se
Cerkev spostljivo priklanja z vso
globino svoje vere v odreSenje. Sam
apostol Pavel nam v Drugem pismu
Korinanom razkriva enega od
razlogov, ki pojasnjujejo skrivnost
trpljenja, ko nam pravi: Kakor je
namrec trpljenja v obilju, tako je
obilna tudi nasa tolazba po
Kristusu. Kajti ¢e smo v stiskah,
smo v vaso tolazbo in odresSenje; e
nas kaj tolaZzi, nas tolaZi v vaso
tolazbo, ki kaZe svojo mocC v
potrpezljivosti, s katero prenasate
isto trpljenje kot mi.



V bolnikih in trpecih je prisoten
Kristus, ki trpi za nas. On je tisti
pravi prerok Izaija, ki je vzel nase
nase bolezni in si naloZil nase bolecine
(...). Bil je mucen, a ni odprl svojih ust,
kakor jagnje, ki ga peljejo v zakol, in
kakor ovca, ki umolkne pred tistimi, ki
jo striZejo.

S tem, ko je s svojim trpljenjem
odresil Clovestvo, je Kristus
preobrazil ¢lovesko trpljenje v
odresilno; trpljenje ljudi je postalo
del odreSilnega Kristusovega
trpljenja, je Kristusovo odreSilno
trpljenje.

Bog na poseben nacin prisluhne
tistim, Ki trpijo, tistim, ki z veseljem
sprejmejo bolec¢ino in smrt. Po
trpljenju se na skrivnosten nacin
poistovetijo s Kristusom in njihovo
trpljenje postane mocan vzvod, ki
premakne boZje usmiljenje: Nisem
prejel bolezni, da bi ne trpel, pravi
sv. Gregor Nacianski, temvec da bi jo



izkoristil, jo vdano sprejel in da bi
dal zahvalo za trpljenje.

Kristjan, ki se zaveda, da je bozji
otrok, Zivi v gotovosti, da je vedno v
ljubecih rokah Boga, svojega Oceta.
Tam, kjer vidijo nekateri le breme, ki
je vCasih neznosno, najde boZzji otrok
dragocen zaklad, zna v
potrpezljivosti prenasati bolezen,
brez pritoZevanja in potrtosti, in
Cetudi bi ne imela velikega pomena,
je zanjo hvaleZen boZji previdnosti. V
takSnih okoliS¢inah moramo nasemu
Gospodu darovati vse bolecine,
majhne neprijetnosti in velike
nevsecnosti, in ga prositi, naj jih
pridruzi trpljenju, ki ga je On prestal
za nas na krizu.

V svojih bolnih bratih lahko srecamo
kriZanega Kristusa, ki nosi obilje
milosti za nas. Oni so zaklad, ki ga
moramo ceniti, kajti takoj za
duhovnikovo molitvijo in molitvijo
posvecenih devic je Bogu najljubsa



molitev otrok in bolnikov (Sv.
Jozefmarija Escriva, Pot, 98).

Ce bi moral izbrati izto¢nico, ki bi
nam v kratkem ¢asu omogocila, da se
seznanimo z vidikom Zivljenja in
dela ustanovitelja Opus Dei, ki nas
sedaj zanima, bi ne okleval izbrati
toCke 419 v Poti:

— Otrok. — Bolnik. — Se vam ne zdi,
ko zapisete ti besedi, da bi jih bilo
treba napisati z veliko zacetnico?

Za ¢loveka, ki je zaljubljen v Kristusa,
So otroci in bolniki On.

NIMAM PRAVICE PUSTITI CAKATI
BOLNIKA, KI JE KRISTUS

To je sedaj nova enacba, tako kot je
vedno nov tudi evangelij.
Ustanovitelj Opus Dei si je vztrajno
prizadeval, da bi v duse tistih, ki so
mu hoteli prisluhniti, vsadil misel, da
v svojih bratih in sestrah
prepoznavajo Kristusa, ki nam



prihaja naproti. V homiliji Kristus,
navzoc v kristjanih iz leta 1967 nam
sv. JoZefmarija na veseli praznik
velike noci govori o témi, v kateri je
bil pravi mojster: da v vsakdanje
Zivljenje prenesemo sadove
premisljevanja o Jezusovem odnosu
do ljudi. Da bi dokazal, da vse
situacije, skozi katere gre nase
Zivljenje, prinasajo boZje sporocilo,
terjajo od nas odziv ljubezni in
predajanja drugim, navede besede
tistega pogovora, ki bo zakljucil
zgodovino sveta: Tedaj bo kralj
rekel tistim, ki bodo na desnici:
»Pridite, blagoslovljeni mojega
Oceta! Kajti lacen sem bil in ste mi
dali jesti, Zejen sem bil in ste mi
dali piti ... bolan sem bil in ste me
obiskali.« Tedaj mu bodo praviéni
odgovorili: »Gospod, kdaj smo te
videli la¢nega in te nasitili ali
Zejnega in ti dali piti? Kdaj smo te
videli bolnega ali v je€i in smo
prisli k tebi?« Kralj jim bo
odgovoril: »Resni¢no, povem vam:



Kar koli ste storili enemu od teh
mojih najmanjsih bratov, ste meni
storili« (Mt25,34-40).

Kako je ustanovitelj Dela Zivel ta
Kristusov nauk, ki ga je s takSno
zavzetostjo oznanjeval? Bili smo
price tolikim dokazom njegove
dejavne ljubezni, da je tezko izbrati
enega izmed njih. V zgodbi, ki jo
bomo v nadaljevanju povedali in ki
so ji bili tisoCi prica, Zivo izstopa
Ocetova obCudovanja vredna
sposobnost, da je osnovo Kristusove
navzocnosti v dusi kristjana znal s
preprostimi nauki prevesti v
oprijemljivo stvarnost. Zgodilo se je
konec novembra leta 1972 v
Barceloni. Sveti JoZefmarija je moral
koncati pogovor z veliko skupino
ljudi, ker mu je to narekovala
ljubezen do svojega bolnega sina, ki
ga je hotel obiskati: José Maria
Hernandez Garnica je bil eden izmed
prvih treh duhovnikov Dela, ki je le
nekaj dni zatem umrl za rakom.



Slisali smo, kako je OcCe z ganjenostjo
v glasu prisréno dejal: Caka me
bolnik in jaz nimam pravice pustiti
Cakati bolnika, ki je Kristus. Potrebuje
oceta in mater in jaz sem ocCe in mati.

POTRJEVANJE PRISTNOSTI

Med njegovimi potovanji po
Iberskem polotoku in ameriski celini
v 60-ih letih 20. stoletja, na katerih je
pouceval in odgovarjal na vprasanja
najrazli¢nejsih ljudi, ga je nekdo
prosil: »Oce, Zelel bi, da nam
razloZzite, kako so bolniki zaklad
Opus Dei.« Dobro je zapisati celoten
odgovor, ker z njim lahko
ponazorimo in v poseben kontekst
umestimo pricevanje njegove
ljubezni do tistih, ki trpijo.

Poslusaj, sin moj — je odgovoril —
nekoc je bil duhovnik ... Nadaljujemo?
Zdite se mi sveZi ... Bil je fant, ki je
zacel slutiti ljubezen, ki je z gotovostjo
zacutil, da Bog Zeli nekaj od njega in
ni vedel, kaj bi to bilo. On, ki ni



nameraval postati duhovnik, si je
rekel: morda bom po tej poti spoznal,
kaj Bog hoce. Zato se je posvetoval,
najprej s svojimi starsi. Njegovemu
ocCetu, katerega ne prej ne pozneje
nikoli ni videl jokati, sta se utrnili dve
solzi, vendar mu je dejal: »Ne bom se
zoperstavljal temu, razmisli.« —
»Veliko sem Ze premisljeval o tem.« —
»Torej stori to. Predstavil te bom
prijatelju, ki te bo lahko usmeril.« In
tako je tudi storil. In ta duhovnik je
pri svojih 26 letih le z boZjo milostjo in
dobro voljo potem moral uresniciti
Opus Dei. Pravili so, da je nor, in prav
so imeli: bil je neozdravljivo nor in tak
je Se vedno. Tukajle je. Zato vas imam
rad iz vsega srca; ker sem
neozdravljivo nor zaradi ljubezni do
Kristusa. In ves, kako sem zmogel?
Zaradi bolnisnic. Tista Splosna
bolnisnica v Madridu, prepolna
uboznih bolnikov, ki so leZali tudi po
hodnikih, ker ni bilo dovolj postelj;
tista Kraljeva bolnisnica, kot se je
imenovala, kjer nisi videl drugega kot



jeticne bolnike in v tistem casu jetika
ni bila ozdravljiva. To danes ni
bolezen, danes se lahko pozdravi,
zdravniki so zelo napredovali. To je
bilo oroZje za zmago! To je bil zaklad
za placilo! To je bila moc, da sem
lahko nadaljeval! In temu so se
pridruZili obrekovanje, govorice, laZ,
hinavscina dobrih, ki so se nevede
motili — zagotovo — in ki jith imam
zelo rad. Gospod nas je ponesel po
vsem svetu, prisotni smo v Evropi,
Aziji, Afriki, Ameriki in Oceaniji,
zahvaljujoc¢ se bolnikom, ki so zaklad.
Nikoli ne bom pozabil tistega ubogega
bitja, ki sem mu tedaj kot mlad
duhovnik po podelitvi bolniSkega
maziljenja pomagal umreti in mu
Sepetal na uho: »Blagoslovljena bodi
bolecina! — to je osvoboditev —
ljubljena bodi bolecina!« In ona je z
zlomljenim glasom ponavljala za
menoj. Cez nekaj minut je umrla.
Posvecena bodi bolecina! Slavljena
bodi bolecina! In svojega mnenja
nisem spremenil. Zelo sem ji zavidal.



Te besede, zapisane pod tocko 208 v
Poti, so bile mnogim v tolazbo in si
zasluzijo Se nekaj vrstic. Sveti
JoZefmarija pripoveduje dalje: Tista
Zenska, ki je v Zivljenju uZivala visok
ekonomski in druZbeni poloZaj, je na
tisti bolnisSki postelji umirala sama in
za druZbo sem ji bil v tistem trenutku
le jaz, dokler ni umrla. In ona je z
uZitkom srecna ponavljala:
Blagoslovljena bodi bolecina —
obcutila je vse moralne in fizicne
bolecine —, ljubljena bodi bolecina,
posvecena bodi bolecina, slavljena
bodi bolecina! Trpljenje je dokaz, da
znamo ljubiti, da imamo srce.

To ganljivo pricevanje lahko
dopolnimo z besedami, ki jih je
izrekel ustanovitelj Opus Dei v
zaupnem pogovoru v ozjem krogu
svojih sinov. Bil je 19. marec 1975. Le
Se nekaj dni je manjkalo do
njegovega zlatega masniskega
jubileja. Morda je ta okoliS¢ina
prispevala k temu, da so se v njem



obudili spomini na njegova prva leta,
ki jih je izkusil kot duhovnik in
ustanovitelj. Tako je pripovedoval:
Sel sem iskat moci v najrevnejse cetrti
Madrida. Ure in ure po vseh koncih in
krajih, vse dni, pes od enega konca do
drugega, med bednimi reveZi, ki jih je
bilo sram, ki niso imeli ¢isto ni¢; med
otroki, smrkavimi in umazanimi, a Se
vedno otroki, ki so Bogu prijetne duse!
Kaksno ogorcenje cuti moja
duhovniSka dusa, ko sedaj govorijo,
da se otroci ne bi smeli spovedovati,
dokler so majhni! Nires! Tako kot
ostali morajo tudi oni opraviti svojo
osebno, tajno spoved. Kako dobro,
kaksno veselje! Veliko ur je bilo
vloZenih v to delo, a vendar mi je Zal,
da jih ni bilo Se vec¢. V bolniSnicah in
hiSah, kjer so bili bolniki, ¢e lahko
tistim kocam recemo hise ... Ti ljudje
so bili zapusceni in bolni ... tako sem
po vseh teh krajih iskal sredstev, da bi
uresnicil BoZje delo. To so bila
intenzivna leta, v katerih je Opus Dei
rastel navznoter, ne da bi se tega



zavedali. Hotel pa sem vam povedati,
da so ¢lovesko moc Dela predstavljali
bolniki po madridskih bolnisnicah,
najbolj ubogi; tisti, ki so Ziveli v svojih
hiSah brez slehernega ¢loveskega
upanja; najbolj nepouceni iz revnih
zunanjih predelov mesta ...
neozdravljivi bolniki, zapusceni
uboZci, otroci brez druZine in
izobrazbe, domovi brez ognja in
topline in brez ljubezni.

Ob poeti¢ni moci teh besed — kako
velik pesnik je Zivel v ustanovitelju
Opus Dei! — lahko idealiziramo ali
pa pustimo v polmraku umazanijo,
tragi¢no revscino, zanemarjenost
tistih bolnikov, katerim se je
velikodu$no predal v iz¢rpavajoCem
duhovniSkem sluZenju, v materialni
oskrbi, ki je zahtevala, da je junasko
premagal odpor, ki ga je vzbujala
najbolj odvratna umazanija.

NJEGOVA OSEBNA IZKUSNJA
BOLECINE



Sveti Jozefmarija je po pravici lahko
rekel, da se tudi sam nekaj malega
spozna na ta bozji u¢ni predmet o
bolecini. Tukaj lahko izpostavimo
dve potezi njegovega Zivljenja.

Prva je nelocljivi znacaj, ki sta ga v
njegovem zivljenju imela bolecina in
veselje. In laetitia, nulla dies sine
Cruce (V veselju naj ne bo dneva brez
kriZa), je pogosto zapisal. To njegovo
globoko in stalno veselje, ki bi se
lahko zdelo kot nekaj prirojenega,
spontanega in del njega, je bil z
naporom pridobljen dosezek, do
katerega je priSel s svojo smehljajoco
se askezo, ki je bila neposreden
rezultat njegovega nenehnega
iskanja Boga.

V Sao Paulu je nekega dne rekel:
Bolniki so nadvse ljubljeni boZji
otroci; imajo vec priloZnosti kot
kdorkoli drug, da darujejo Gospodu
tisoc stvari, da se nasmehnejo ... Kako
teZko se je nasmehniti, ¢e si bolan!



Poznal sem nekega ubogega moZa —
gresnika, ki je deset let hudo bolehal
za diabetesom. V vsakem trenutku bi
lahko umrl. Ko se je nasmehnil — in
smehljal se je skoraj vedno —, ga je to
stalo velikega napora, vendar pa se je
treba nasmehniti. Treba je drugim
narediti Zivljenje prijazno! Le s tem
boste pritegnili duSe za seboj.

Koliko ¢loveskosti polnih pozornosti
izvira iz njegovih bogatih izkuSenj z
bolniki! Prevzamejo nas besede, ki
jih je s posebno ljubeznivostjo
namenil tistim, ki so prestajali iste
bolezenske tegobe kot on. Ob neki
priloZnosti je med svojimi sinovi, ki
so bili okoli njega, opazil resno
oblicje, ki je s svojim izrazom
poskusalo prikriti, da trpi za obrazno
paralizo. Svojo prizadetost ob tem je
izrazil s pridihom humorja: Sin moj,
ne drZi se tako svecano ...! Tudi jaz
sem imel pred dvajset in vec leti
taksen obraz. To lahko potrdijo tri
price iz Rima. Vzrok za to ni bila neka



Sala, pac pa dejstvo, da nismo imeli
denarja za ogrevanje in v prostorih je
bila strasna vlaga. Ne skrbi, ozdravel
bos. Pojdi k zdravniku in zadeva se bo
uredila. Lepsi bos kot prej.

Diabetiki so bili deleZni posebnih
pozornosti: Glavo pokonci! PreZivljas
to, kar sem preZivljal jaz. In jaz sem
ubog clovek. Torej bos zmogel z veliko
veselja prestajati te nevSecnosti, ta
majhen kriZ, medtem ko je Gospod za
nas nosil tako velik kriZ.

Ob tem tesnem odnosu med
trpljenjem in veseljem se Ze v zgoraj
omenjenih primerih vidi druga
poteza, Ki jo je po mojem mnenju
treba izpostaviti: v oznanjevanju
svetega JoZefmarija ni ni¢ umetnega,
nepristnega; njegovi nauki o
nadnaravni vrednosti bolezni so
globoko empiri¢ni nauki, plod lastnih
doZivetij in izkuSenj. Ta neposredna
povezava med evangeljskim naukom
in Zivljenjem obicajnega Kkristjana —



ki je bila po mnenju nekaterih ena od
stalnih znacilnosti njegovega
oznanjevanja — gre najprej skozi
njegovo notranjost, se utrjuje v
njegovem lastnem Zivljenju in Sele
potem se izrazi navzven na ta iskren
in prepricljiv nacin. To pojasnjuje
dejstvo, da se je sv. JoZefmarija
pogosto naslanjal na svoja doZivetja
in izkuSnje bolezni. To je vedno pocel
z enim samim namenom: da bi duSe
priblizal Bogu, saj se je cutil kot
orodje — neuporabno, kot je rad
pravil — boZjih odreSenjskih nacrtov.
Pripovedovanje v tretji osebi,
katerega se je pogosto posluzil, je
dokaz njegove Zelje, da bi izginil,
ostal prikrit. Ce je govoril o svojih
bolecinah, je bilo to zato, da je
spodbujal trpece, da bi jim povedal
nekaj besed v tolazbo, da bi jim
posredoval pozitiven pogled na
bolezen in smrt.

Ko ga je nekdo prosil za nekaj
primernih besed starSem, ki so v



stiski zaradi invalidnosti svojih
otrok, je rekel: Otroci moji, povedal
vam bom nekaj o izkusnji nekoga, ki je
bil deset let hudo bolan, brez upanja
na ozdravitev, in je bil zadovoljen,
vsak dan bolj zadovoljen, ker se je
prepustil boZjim rokam in se
prepric¢al, da Bog ni entelehija,
oddaljeno bitje, pac pa vec kakor
dobra mati. Ponavljam, kar sem Ze
prej rekel, da je vsemogocen, ne uzZiva
v naSem trpljenju, temvec v tem, da
nam gre dobro. Spomniti Zelim tega
oceta, to mater, oba: ko vzames
svojemu otroku iz rok noz, rezilo ali
vZigalice, s katerimi se igra, ker se
bojis, da se bo poskodoval, se malcek
upira. Upira se, ker si ga prizadel, ker
si mu vzel igraco. Ce gledamo na
nacin tega sveta, vidimo gobelin z
zadnje stani, s strani, kjer so vozli in
ne razumemo, da bo sreca po tem, da
bo to minilo, kot stece voda med prsti.
To je minljivo. Tempus breve
est(Zivljenje je kratko), potrjuje Sveti
Duh. Zelo malo ¢asa imamo, da bi



ljubili. Povej jim to v mojem imenu, v
imenu nekoga, ki je bil leta
neozdravljivo bolan; Se vec, ki je umrl,
a Se Zivi, hodi po svetu in se bojuje.
Poudarti, da je Gospod v nebesih Oce in
da imamo malo ¢asa, da bi ljubili. Naj
ljubijo tukaj! In da se ljubezen izraZa v
bolecini. Obstaja neka stara pesem —
saj mi boste oprostili, ce bom nekoliko
ki¢ast? Dovolite mi, da pocnem vse;
zelo ste dobri. Pesem je zanic, a smisel
je dober:

Vse moje Zivljenje je iz ljubezni in
¢e se spoznam na ljubezen, je to
zaradi moci bolecine; kajti ni
boljsega ljubimca, kot je tisti, ki je
veliko jokal.

Tudi moski jokamo. A oni naj si
obrisejo solze. Kajti Bog jim izkazuje
svojo posebno naklonjenost. Cakajo
jih mnoge radosti! Caka jih velika
sreca, in to za zmeraj! Povej jim to.

Ta predanost bozji volji in
pripravljenost na popolno poslusnost



bozjim nacrtom se je izrazala tudi v
zvestem izpolnjevanju vsega, kar so
mu predpisali zdravniki. Ko je
poudarjal, da je pri duhovnem
spremljanju nujen zaupen pogovor
in da je potrebno Ziveti divjo
iskrenost, je vzel za primer poloZaj
bolnika pri zdravniku, ki je dvorano
vedno spravila v smeh. Primer, ki se
je Ze tisoCkrat ponovil. Tokrat je bil
bolnik on sam: Cemu je namenjen
pogovor z direktorjem? Da bi odprli
srce. Zakaj imamo zdravnike? Da jim
povemo, kaj se dogaja z nami. Imam
nekoliko vneto grlo, ni¢ hujSega ...
Poklical sem zdravnika, ki je vas brat,
in on mi je rekel: Odprite usta. Odprl
sem usta. PribliZal se je s svetilko in
mi potisnil jezik navzdol ... Moral sem
mu dovoliti vse in dovolil sem, da je
storil vse, kar je hotel. Prisel je do
mandeljnov, vendar jih ni naSel, ker so
mi jih Ze pred leti odstranili. Ni me
bilo sram. Zakaj bi me bilo sram? Ce si
torej Zelim pozdraviti duso ..., moram
storiti tako kot s telesom ... Poves, kaj



cutis; zastavijo ti nekaj vprasanj in ti
dovolis, da te pregledajo, torej da se
stvar razjasni in dobis zdravilo ...
Meni je bilo receno: ... Vsake tri ure
boste vzeli tole. Ni se zanesel name in
jih je dal don Javierju, da bi Cez tri ure
prisel z zdravilom in mi ga dal. Ne
bom zaprl ust, vzel bom tableto.
Pravim vam, storil bom, kar mi recejo.

Zdravniku je bil vedno poslusen.
Samo v enem primeru se je zgodilo,
da ni do picice natanc¢no sledil
navodilom zdravnikov. To se je
zgodilo leta 1946, ko je bil hudo
bolan. On sam je naslednjimi
besedami opisal to situacijo: Ko sem
se zvecer odpravil v posteljo, nisem
vedel, ali bom naslednjega dne vstal ...
Lahko bi umrlv tem trenutku, to se
nam lahko zgodi kadarkoli. A takrat,
med tisto hudo boleznijo ... Nikdar
nisem bil bolj srecen kot v tistih
desetih letih! Temu telesnemu
trpljenju se je tedaj pridruZila
odgovornost, da odpre pravni



postopek v zvezi z Delom, da bi v
cerkveni zakonodaji nasel mesto za
Opus Dej, a so se tezave, ki so
oteZevale pot k primerni resitvi,
zdele nepremostljive. Potrebna je
bila njegova prisotnost v Rimu. Ni
uposteval mnenja zdravnika, ki je
izjavil, da ne odgovarja za njegovo
Zivljenje, Ce bo Sel v Rim, pac pa je z
odobravanjem Generalnega sveta
Dela in z velikansko vero odpotoval v
Rim in pri tem tvegal Zivljenje ter
postavil na kocko vse. In Bog nas je
uslisal ter popisal v sledecih rimskih
letih novo cudovito stran zgodovine
Dela.

Se bi lahko nadaljevali to poglavije, v
katerem se dobesedno uresnicijo
tako besede iz Svetega pisma, virtus
in infirmitate perficitur (moc se
dopolnjuje v slabotnosti) kot tudi
komentar k tem besedam, ki ga je
podal v homiliji Zivljenje vere: Z vero
v Gospoda bomo kljub svoji bedi —
bolje, s svojo bedo — zvesti Bogu



naSemu Ocetu: sijala bo boZja moc, ki
nas podpira v nasi slabotnosti.

Toda treba je dokoncati ta epigraf in
zato si bomo sposodili besede
blaZenega Alvara del Portilla, prvega
naslednika svetega JoZefmarija na
Celu Opus Dej, ki je Stirideset let
najbolj od blizu spremljal
ustanoviteljevo zivljenje: »Bil je poln
Boga in njegova dusa je na osupljiv
nacin vlekla telo; duhovna plat je
tako prevladovala nad telesno, da mu
je kljub njegovi zreli starosti
omogocala bogato aktivnost, ki ste ji
mnogi izmed vas bili price ... Nihce
tega ne more razumeti na drugacen
nacin. Njegovi zdravniki so mi rekli,
da si njegovo veliko telesno vitalnost
razlagajo le z njegovo obCudovanja
vzbujajoCo duhovno mocjo, ki ga je
gnala. DuSa — njegova ljubezen do
Boga in do bliZznjega zaradi Boga —
mu je dajala ta silen apostolski
zagon, ki je njegovo ne ve¢ mlado
telo vlekel navzgor, tako da je vcasih



zaCenjal pogovore, tiste mnoZi¢ne
kateheze, zelo utrujen, ker ni spal, in
ob koncu si je takoj Zelel zaceti
naslednjo, da bi lahko storil Se vec
dobrega.«

CLOVESKE BESEDE ZA BOZANSKO
RESNICNOST

Ustanovitelj Opus Dei je od Boga
prejel posebno zmoznost, da je
zaznaval tisto boZansko, ki se skriva v
podrobnostih. Nekdo je zatrdil, da je
ta dar nekaj takega kot bozanski
smisel za humor, ki omogoca gledati
skozi stvari in odkriti Boga, ki se v
njih skriva. To je zmoznost, ki je zelo
razvita pri svetnikih. Evangelij je
poln prilik in primer; njegov svet je
poln ¢loveskih osebnosti, domacih ali
divjih zivali, tisoC stvari, ki so se
pomesale v prijazen nered, ki so tam,
da nam razodevajo skrivnostno
svetle resnice, povezane z nebeSkim
kraljestvom.



Sv. JoZefmarija je imel ta boZanski
smisel za humor. Z vidika, ki nas
sedaj neposredneje zanima, je s
svojim pogledom, pozornim na
boZansko, odkrival tiso¢ podobnosti
med nadnaravnim in bioloskim
Zivljenjem; njegova globoka,
ukoreninjena poniznost ga je gnala,
da je Jjubil in ni omalovazeval
nobene stvarnosti; silila ga je, da je
bil za vse hvaleZen, kajti vse je dobro,
kot trdi toCka 268 v Poti. Njegova
intimnost in nenehen odnos z Bogom
v molitvi in delu sta ga dvigovala po
tistem klancu, ki nas vse bolj
priblizuje vidiku Boga, s katerega je
videti svet, spravljen po odresilni
smrti Jezusa Kristusa, s povsem
drugacne strani kot je tista, ki jo
ponuja na zemljo priklenjen pogled z
ravnine dveh dimenzij, ki ga ima
animalis homo (Zivalski ¢lovek), ki
ne zaznava stvari, ki izvirajo iz
BoZjega Duha.



Mucna resnic¢nost bolezni in smurti,
medicinske operacije, zdravnikova
dejavnost in celo duSevne bolezni
postanejo, vsaj za trenutek in
neodvisno od njihove vrednosti,
podlaga za primerjavo, da bi bolje
razumeli nadnaravno realnost: sv.
JoZefmarija s poeticno mocjo in na
trenutke z nasmehom, ki omili
surovost, uporabi medicinske in
logi¢ne podobe z veliko katehetsko
vrednostjo, da bi ganil naSe duse in
jih povabil, da bi napredovale po poti
ljubezni in jasnejSega spoznanja.

V njegovi homiliji o napuhu z
realizmom zazvenijo besede iz
Siraha: Napuh? Glede cesa? Sveto
pismo takole zbere poudarke, tragicne
in komicne, da oZigosa napuh: S ¢im
se prevzemas, prah in pepel? Ze za
Zivljenja bljuvas drobovje. Majhna
bolezen: zdravnik se smehlja. Clovek,
ki je danes kralj, bo jutri mrtev. Zdi se,
da te besede odmevajo v nekaterih
tockah Poti, ki predstavljajo zgoS¢eno



sintezo tanatoloSkega realizma,
oplemenitega s kontrasti poezije, ki
nas prisilijo, da zaustavimo pogled
ob tej neizbezni epizodi naSe osebne
zgodovine:

601. Napuh? — Cemu? ... Kmalu —
Cez nekaj let, dni — bos$ kup smrdljive
mrhovine: ¢rvi, zaudarjajoca
tekocina, zamazane cunje mrtvaskega
prta ... in nihée na zemlji se ne bo vec
spomnil nate.

741. Vidis, kako truplo drage osebe
razpada in povzroca smrad? — To je
torej lepo telo! — Opazuj ga in
ugotovi, kaj iz tega sledi.

742. Zdi se mi nemogoce, da te ne bi
presunile tiste podobe Valdésa Leala,
kjer je toliko odlicne mrhovine —
Skofje, vitezi — v polni gnilobi.

Kaj pa stokanje gandijskega vojvode:
Nikoli ve¢ no¢em sluZiti gospodariju,
ki bi lahko umrl.



Knjiga Pot je polna zdravniskih
metafor. Patolog ne more skriti
reakcije naklonjenosti, ko vidi
primerjavo med uresnicevanjem
sprejetih sklepov in procesom
zdravljenja rane. Nekdo opiSe svojo
situacijo kot zobobol v srcu in
priporoca se mu dobrega zdravnika,
ki naj bi mu izdrl nekaj zob. Vpliv
obcestva svetnikov na duso se
primerja z ucinki krvne transfuzije
na telo. Dvakrat je potrjenih tisoce
muk ali bolecin, ki spremljajo krvavo
kirur$ko operacijo. Zvrstijo se
razliéni liki: oseba, ki zaradi
kratkovidnosti pripre oci ali
modernisti¢ni zdravnik, ki piSe
biografije o osebah z deformacijami.
Na nekem mestu so v usta zdravnika
apostola poloZene besede hvale
zdrznosti in omalovazevanja
poZeljivosti, na drugem pa
mikroskopist poducuje glede
pozrtvovalne stanovitnosti pri delu
itd.



Po drugi strani najdemo v homilijah
svetega JoZefmarija veliko katehetsko
bogastvo v Stevilnih analogijah med
telesnim Zivljenjem in Zivljenjem
kr$canske duSe. Omenili jih bomo le
nekaj: molitev postane nenehna
kakor pulz, kakor bitje srca.
Apostolat bo v dusah delal ¢udeZe, ki
jih opisujejo vrstice, polne radostne
izkuSnje in ki so primerljivi tistim
CudeZem, ki jih je naredil Jezus s
svojimi ucenci: ... upam si trditi, da
nas bo Gospod naredil za orodja,
zmozna delati ¢udeZe, in sicer najbolj
izredne, Ce bi bilo potrebno. Slepim
bomo dajali vid. Kdo bi ne znal nasteti
tiso¢ primerov, kako je nekdo, ki je bil
slep skoraj od rojstva, spregledal in je
prejel ves sijaj Kristusove luci? Drugi
je bil gluh in spet drugi nem, tako da
nista mogla poslusati ali izraziti
besede kot boZja otroka ... Potem so se
njuni ¢uti ocistili in sedaj slisita in se
izrazata Ze kot ¢loveka, ne kot Zivali.
In nomine Iesu!(v imenu Jezusa!) V
Jezusovem imenu so apostoli ozdravili



hromega, ki ni bil sposoben nobenega
koristnega dejanja, in tistega lenuha,
ki je poznal svoje obveznosti, a jih ni
izpolnjeval ... V Gospodovem imenu,
surge et ambula, vstani in hodi.

Drugi, mrli¢, ki je razpadal in
zaudarjal, je zasliSal boZji glas, tako
kot v ¢udeZu o sinu vdove iz Naina:
Mladenic, recem ti: Vstani! Tako kot
Kristus, tako kot prvi apostoli bomo
delali ¢udezZe. Morda so se ta ¢udovita
dela zgodila v tebi samem, v meni;
morda smo bili slepi ali gluhi, hromi
ali smo zaudarjali kakor mrli¢ in
Gospodova beseda nas je dvignila s
tal.

Mar ni to povabilo k zahtevnemu
apostolatu, ki je polno obljub?

In vendar, sv. JoZefmarija v svoji
homiliji Zivljenje vere glede
razumevanja Kristusa — ki ne
napada, pac¢ pa odpusca; ne obsoja,
ampak odvezuje od grehov; bolezni
ne opazuje ravnodusno, temvec s



svojo boZansko skrbnostjo pomaga —
doseZe Se en vrhunec krsc¢anske
kateheze vseh Casov.

Ko proucujemo duhovno pot, ki jo je
prehodil ustanovitelj Opus Dei, da bi
dosegel to globoko razumevanje
Jezusa Kristusa, ki je popoln Bog in
popoln ¢lovek, nikakor ne moremo
mimo njegovega razumevanja Jezusa
kot bozanskega zdravnika. V homiliji
na veliki Cetrtek Evharistija,
skrivnost vere in ljubezni se dotakne
tudi vsebine pogovora s Kristusom
med zahvalo po sveti masi; v tem
pogovoru je Kristus lahko velikokrat
kralj, zdravnik, ucitelj, prijatelj. On je
zdravnik in zdravi naso sebicnost, ce
dovolimo, da njegova milost prodre
do dna duse. Jezus nas je opozoril, da
je najhujsa bolezen hinavscina, napuh,
ki nas pripravi do tega, da prikrivamo
svoje grehe. Z zdravnikom moramo
nujno biti popolnoma iskreni, mu
povedati vso resnico in reci: Domine,
si vis, potes me mundare, Gospod,



¢e hoces — in ti hoces vedno — me
mores ozdraviti. Ti poznas mojo
Sibkost, imam te in te simptome, trpim
za temi in temi slabostmi. Preprosto
mu pokaZemo rane; in gnoj, ce se je
rana zagnojila. Ti, ki si ozdravil toliko
dus, daj, da te, ko te imam v prsih ali
te zrem v tabernaklju, priznam kot
boZanskega zdravnika.

Cloveske besede za boZansko
resni¢nost: mar ni to najbolj
premocrten in ploden nacin, kako
prevedemo v jezik, ki ga z lahkoto
lahko razumemo, globoko resni¢nost
skrivnosti uclovecenja Bozjega Sina?
Nekega svetlega jutra oktobra 1967
se je, obleCen v duhovniSka oblacila,
med sveto naSo v kampusu Univerze
v Navarri na nas obrnil s temile
besedami: Ne, otroci moji! Ne more
biti dvojnega Zivljenja, ne moremo biti
kot shizofreniki, ¢e hocemo biti
kristjani. Obstaja le eno samo
Zivljenje, iz mesa in duha, in to mora



biti — na dusi in na telesu — sveto in
polno Boga.

ZAGOVOR NORMALNOSTI

Ena od posledic plodnega nacela
enotnosti Zivljenja, ki sem ga pravkar
omenil, je Jjubezen do obicajnega,
skupnega, vsakdanjega, ki hodi z
roko v roki z nagonskim odporom do
vsega pompoznega,
ekstravagantnega, izumetnicenega.

Temo bomo naceli z ne¢im, kar bo za
nekaj trenutkov raztegnilo nit te
pripovedi: s prijazno ironi¢no iskro
humorja — z zelo ugledno tradicijo v
pedagoski umetnosti, ki naredi
poucevanje prijazno in je zato
pomnjenje lekcije enostavnejSe —, ki
jo je sv. JoZefmarija vkljucil v svojo
adventno homilijo Kr§¢anski poklic.
Ko izpostavi, da je to poklic Zrtve,
zadoSCevanja in pokore, zeli
poudariti tudi, da jo je treba Ziveti v
mejah normalnosti. Med
pojasnjevanjem razumevajoce pove,



da odpusca tistim Zivljenjepiscem
svetnikov, ki so na vsak nacin hoteli
odkriti pri boZjih sluZabnikih velike
reci Ze pri prvem vekanju. O nekaterih
pravijo, da v otroStvu niso jokali, da
niso sesali mleka ob petkih, zato da so
se pokorili ... Ti in jaz sva prijokala na
svet, kot se spodobi, in se priZzemala k
materinim prsim ne glede na to, ali je
bil post ali so bile kvatre ... Ni¢
kriceCega ni v njegovem duhu in
njegovem nauku. Normalno je —
najbolj junasko — umreti brez
opozorila v dobri postelji, kot mescan
..., toda zaradi Ljubezni. Potrebno pa
je skrbeti za zdravje, Kker je treba
intenzivno delati, da bi se razSirilo
Kristusovo kraljestvo; s posebno
skrbjo je treba zagotavljati, da se telo
vedno odziva kot dobro orodje duSe in
se na vsak nacin izogibati temu, da bi
nekdo zaradi okolis¢in na delu ali iz
drugih razlogov zapadel v fizicno
iz¢rpanost, ki vodi navadno tudi v
psthi¢en propad in privede do
pomanjkanja moci, ki je potrebna za



notranji boj. Kajti, poudarjam, bozja
milost obi¢ajno racuna na to naravno
moc. Celo bolecine, ki je vedno bozji
blagoslov in eden od zakladov
Cloveka na zemlji, ne gre
omalovaZevati, podrediti jo je treba
nacelu previdnosti, kriteriju
ucinkovitosti. Fizi¢no bolecino
odpravimo, kadar jo lahko. V Zivljenju
je dovolj trpljenja! Kadar pa je ne
moremo odpraviti, jo darujemo.

Ustanovitelj Opus Dei je imel izredno
sposobnost zaznavanja; kot smo
videli, mu Bog ni prihranil ne bolec¢in
ne nevsecnosti. Da bi premagal
stiske, ohranil vedrost v sebi in v
svoji okolici, je zelo zgodaj spoznal
ucinkovitost prepuscanja bozjim
nacrtom: Vdano sprejemanje boZje
volje nujno prinasa radost in mir. To
je bil recept, ki je osebam v stiski
velikodus$no Zelel povrniti vedrost in
z njo umerjenost v dejanjih in
Custvih.



V nadaljevanju navajamo dve
pri¢evanji. Prvo je odgovor, ki ga je
dal nekomu, ki ga je prosil za
tolaZilne besede, ki bi ublazile
bolecino starsev, ki so pravkar
izgubili svojega otroka: Najprej jim
povej, da je Zalitev svetega KriZa, Ce
temu rec¢emo kriz. Ni mi vsec, da
imenujete kriZe to, kar vam povzroca
bolecino, kajti KriZ je prestol, na
katerem je zmagal Jezus Kristus
Duhovnik. Motijo me ti jezni,
razburjeni kristusi. Gospod je
razprostrl roke kot duhovnik in se iz
ljubezni pustil z Zeblji pribiti na kriZ.
Tako zelo nas je ljubil, da je hotel
mnogo trpeti; in ker je imel vso oblast,
je za vsakega izmed nas trpel, kolikor
je bilo mogoce. Zato ne isce trpljenja
teh starsev.

Naj pojasnim. Menis, da ne jokam, ko
umrejo ljubljene osebe? Toliko jih je, ki
jihimamrad ... Prav v teh dneh
komajda Zivim, ker sta dva
neozdravljivo bolna. Razumem jih,



vendar naj temu ne recejo kriZ in naj
vedo, da bodo srecali svojega otroka
takoj za vogalom, prav kmalu. Saj je
to Zivljenje tu spodaj kakor slaba no¢
v zanikrnem prenociséu! Zivljenje
nam polzi skozi prste. V¢asih je bolece
razmisljati na ta nacin, vendar je
tako. Povej jim, da bodo prav kmalu
spet srecali svojega sina, Ki jih je
zapustil. Medtem pa lahko klicejo k
njemu, da bi jim pomagal v vseh
njithovih potrebah; a naj nehajo jokati.
Prve solze ob smrti ljubljene osebe so
boZji dar; ne bi bili bitja iz mesa in
krvi, ¢e bi ne jokali. Zatem pa se ne
smemo pogrezniti v nenehno Zalost;
to bi bilo pretiravanje.

V drugem primeru sv. JoZefmarija
skliCe svoje, da bi mu pomagali moliti
in prositi za dober izid operacije srca,
ki je cakala enega od njegovih sinov:
Pred nekaj minutami so mi potrdili,

da operirajo enega od vasih bratov.
Rekli so mi, da operacije morda ne bo
prestal, in jaz komaj $e Zivim. Zelel bi,



da se pridruZite moji molitvi, moji
pros$nji, da bi ga Gospod hotel
ozdraviti. Trdovratno vztrajajte v tem,
da bi ga Gospod hotel ozdraviti, pri
Cemer se zavedajmo, da ljubimo in
sprejemamo njegovo presveto voljo,
Ceprav bi bilo to teZko.

Zadnji izraz njegove ljubezni do
obicajnega je priznavanje, da so
normalni sestavni del Zivljenja prav
nic sijajne reci, pogosto trde, ki jih je
treba najprej preprosto sprejeti, zato
da jih potem v krs¢anskem
optimizmu vklju¢imo v omnia in
bonum, vzklik, ki ga je tako pogosto
ponavljal in je skrajSana oblika
izreka diligentibus Deum omnia
cooperantur in bonum (njim, ki
ljubijo Boga, vse pripomore k
dobremu). Ta stavek ni amulet, s
pomocjo katerega bi z vedrino
prestajali Zivljenjske neprilike,
temvec prepricanje, da nam je Bog
namenil, da se zdruZimo s
Kristusom. Na nasi zemeljski poti je



bolecina preizkusni kamen ...
boleCine in nevSecCnosti, minevanje
Casa, ki pouZziva telesa in grozi, da bo
zagrenilo nravi, navidezna
enoli¢nost dni, ki so navidezno
zmeraj enaki. Tej erozivni dejavnosti
minevajocega Casa ter psihicnemu in
fizicnemu propadanju nasproti
moramo postaviti prizadevanje, da bi
se poistovetili s Kristusom in mu bili
zvesti: Ta obcutljiva, dejavna in
nenehna zvestoba, ki je teZka, kakor je
tezko vsako udejanjanje nacel v
spremenljivi resni¢nosti
spremenljivega, je zato najboljsa
obramba osebe pred ostarelostjo
duha, nerodovitnostjo srca in umsko
otrdelostjo.

V teh zadnjih vrsticah bomo lahko
nasli razlog za privlacno ¢lovesko
prikupnost svetega JoZefmarija, za
njegovo nerazloZljivo energijo in
konc¢no za njegovo poigravanje glede
svoje starosti v zadnjih letih
Zivljenja. Ko je svojo starost delil z



deset in izjavil, da ima le sedem let,
bi povrsni opazovalec v tem lahko
zaznal zgolj iskro humorja. Ze nekaj
let pred tem je zatrdil: Kajti na grbi
imam Ze precej let, vendar pa se v
molitvi ob vznoZju oltarja k Bogu, ki
navdaja mojo mladost z radostjo,
pocutim zelo mlad in vem, da se ne
bom nikoli imel za starega. Kajti, Ce
bom ostal zvest Bogu, me bo ljubezen
nenehno poZivljala; kakor mladost
orla se bo obnavljala moja mladost.

BESEDE ZDRAVNIKOM IN
MEDICINSKIM SESTRAM

Konc¢no lahko na tem mestu zberemo
tudi nekaj stavkov, ki jih je
ustanovitelj Dela namenil
zdravnikom in medicinskim sestram.
Gre za izraze hvaleznosti za delo, ki
ga opravljajo v sluzbi ljudi, pa tudi za
opogumljanje, da bi ne zanemarili
nenehne naloge nadgrajevanja
poklicne izobrazbe, da bi bolje
sluzili. Gre za sklicevanje na Cut za



kr$¢ansko odgovornost za duhovno
pomod, Ki jo je treba nuditi bolnikom.

Ne pricakujmo, da bomo tukaj nasli
kaj drugega kot besede Kristusovega
duhovnika. Kot duhovnik je zaznal to
duhovniStvu sorodno znacilnost, ki jo
imajo poklici v zdravstvu, ker so
dejavno in gorece razdajanje
plemenitemu sluzenju ljudem. To je
izjavil v odgovoru na vprasanje, kako
se izogniti rutini, mla¢nosti pri
poklicnem delu. Takole je rekel
ustanovitelj Opus Dei: Ohranjaj boZjo
navzocnost, kot to Ze pocnes. Vceraj
sem obiskal nekega bolnika, bolnika,
ki ga imam rad iz vsega svojega
ocetovskega srca, in razumem veliko
duhovnisko delo, ki ga opravljate
zdravniki. A ne postani oSaben, saj so
vse duSe duhovniske. To duhovnistvo
je treba izvajati! Ko si umivas roke, ko
ti nadenejo zdravnisko haljo, ko si
nadevas rokavice, misli na Boga in
misli na to resni¢no duhovnistvo, o
katerem govori apostol Pavel; na ta



nacin ne bos padel v rutino, dobro bos
delal telesom in duSam.

Na Univerzi v Navarri ga je v
pogovoru neka medicinska sestra z
univerzitetne klinike povprasala o
tem, kako bi lahko izboljSala svoje
delo. Vesel je bil priloznosti, ki se mu
je ponudila, da lahko ponovi nasvete
in Zelje, ki jih je ob drugih prilikah ze
izrazil, ter odgovoril: To vpraSanje so
mi Ze velikokrat zastavile medicinske
sestre iz mnogih deZel in zelo me
veseli, da mi zastavljajo to vprasanje
in druga podobna vprasanja, ker je
potrebno, da imamo veliko krsc¢anskih
medicinskih sester. Kajti vaSe delo je
duhovniStvo, prav toliko in Se vec kot
duhovnistvo zdravnikov. Hotel sem
reci Se vec, ker je za vas znacilna
rahlocutnost — odpustite mi
osladnost —, neposrednost, saj ste
vedno ob bolniku. Zdravnik ga pride
pogledat in nato odide domov; ima jih
v mislih, vendar pa jih nima
neprestano pred sabo, pred o¢mi. Zato



menim, da je medicinska sestra na
prav poseben nacin krs¢anski poklic.
Da bi se pa ta poklic izpopolnil, je
potrebno, da ste medicinske sestre
dobro pripravljene na strokovnem
podrodju, potem pa Se, da imate veliko
rahlocutnosti, po kateri slovi fakulteta
in univerzitetni klini¢ni center v
Navarri. Naj te Bog blagoslovi, h¢i
moja!

Ti dve lastnosti, rahlo¢utnost in
strokovna usposobljenost, sta bili
zahtevani tudi od zdravnikov: Gani
me — je dejal—, ko mi pripovedujejo o
necem, kar ste mnogi izmed vas
izkusili. Zdravniki pomagajo prav
tako kot spovedniki, le da na
materialnem podrocju; tukajsnji
zdravniki pa ne skrbijo le za
materialno plat, temvec tudi za duso.
Imajo isto skrb kot ti in ne recejo
pacientu kar: Slecite se. Vsi mi
govorijo isto: kaksna rahlocutnost,
kaksna pozornost! Vidi se, da se
spoznajo na svojo stvar, a poleg tega,



da so veliki ljudje in odli¢ni zdravniki,
So tudi in predvsem izjemno
rahlocutni.

A naj se zdravniki sedaj ne
prevzamejo, saj drugi delajo isto, vsak
na svojem podrocju. Prav je, da druge
posnemamo in jih skusamo tudi
preseci, zato da bi bili vsak dan bolj
rahlocutni, bolj krs¢anski; ne le bolj
modri, ne le boljsi strokovnjaki,
temvec boljsi Kristusovi ucenci.

Te besede so kakor oporoka, njegova
poslednja Zelja. Za medicinsko sestro,
za zdravnika se to, da je Kristusov
ucenec, uresnicuje v podrobnostih,
od katerih jih lahko tukaj navedemo
le nekaj: ljubezen do zakramentov,
globok pogled na smrt, trden smisel
za vrednoto Zivljenja ...

Ob neki prilozZnosti je takole
odgovoril nekemu zdravniku iz
Peruja, ki ga je zanimalo, kako
premagati velik strah pred smrtjo, ki
ga je zaznati pri bolnikih in njihovih



sorodnikih ter celo pri zdravnikih,
kako doseci, da gledamo na smrt kot
na »dobro prijateljico«, kot na »naso
sestro«: Poslusaj, sin moj, povedal ti
bom le eno zgodbico. Pred kratkim mi
je vas prijatelj, ki ga osebno morda ne
poznate — moski, ki vodi nekaj
podjetij, ki je zelo zaposlen in nenehno
potuje — povedal, da se srecuje s
svojimi kolegi, s katerimi naredijo
triletni ali celo petletni delovni nacrt.
»Vse¢ mi je,« mi je rekel, »ker jim
pridejo na misel prav vse moznosti,
vse! Vse! Le ena jim manjka in jaz jim
pravim: Vi, ki ste predvideli to, ono,
tisto, ste predvideli tudi to, da lahko
umremo? ... Strasno! Tega niso
predvideli, Ceprav je to edina gotova
stvar. Edina gotova stvar!«

Smrt, otroci moji, ni neprijeten korak.
Smrt so vrata, ki se nam odprejo k
Ljubezni, k Ljubezni z veliko
zacetnico, k sreci, pocitku, veselju. Ni
je treba pricakovati s strahom. Res je,
da gleda zdravnik nanjo z drugega



zornega kota; a krs¢anski zdravnik,
kakor si ti — vidim, kako gleda$ nanjo
ti, naj te Bog blagoslovi! — mora
gledati nanjo na pozitiven nacin.
Drugi prav tako. To ni konec, je
zacetek. Za kristjana umreti ne
pomeni umreti, pomeni Ziveti. Ziveti z
veliko zacetnico. Zato se ne bojte
smrti.

Soocite se s smrtjo! Poglejte ji v oCil.
Racunajte nanjo; ona mora priti ...
Zakaj bi se bal? Zakaj bi v strahu, v
paniki skril glavo pod peruti? Gospod,
smrt je Zivljenje. Gospod, smrt je za
kristjana pocitek, je Ljubezen in to je
to. Je to tisto, kar si Zelel slisati od
mene?

Medicinskim sestram poleg
ljubeznivih besed ni nikoli pozabil
nameniti tudi besed, s katerimi jih je
spomnil na dostojanstvo njihovega
poklica in na to, da vedno lahko
sodelujejo pri uresnicevanju bozjega
odreSenjskega poslanstva, s tem ko v



mnogih primerih pomagajo
bolnikom prejeti duhovno pomoc in
zakramente. Na prav poseben nacin
imam rad medicinske sestre — je ob
neki priloznosti rekel neki uciteljici
na Soli za medicinske sestre. Sredi
sveta se mi zdite nekaj posebnega.
Znate se nasmehniti, ko bi morale biti
Ze utrujene in nejevoljne. Znate biti
rahlocutne kot matere do ljudi, ki so
vam v resnici tuji.

Bog naj vas blagoslovi! Mislite na to,
da sluZite nazareski druzini, da je tisti
bolnik Kristus. On je to rekel, se
spominjas? Ali pa da je BoZja Mati.
Ravnajte z njimi ljubece, skrbno,
rahlocutno. Naj jim ni¢ ne manjka,
predvsem duhovna pomoc. Dobro jih
pripravi. Naj te Bog blagoslovi!
Blagoslavljam vse medicinske sestre
tega sveta. Ob drugi priloZnosti je s
podobnimi besedami dodal: ... molim
za vas, ker imam v mislih dobro in
slabo, ki ga lahko naredite. Ce je nek
Clovek pripravljen, mu lahko celo na



manj prijazen nacin brez kakrsnihkoli
nevsecnosti povemo resnico glede
njegovega stanja. Ce ni pripravljen,
izkoristite vsako priloZnost, da bi se
spovedal in prejel obhajilo ter prejel
ponovno. Pride trenutek, ko si ta tako
bolna bitja skorajda Zelijo, da bi jim
rekli, da gredo v nebesa. Sam poznam
cudovite primere.

V molitvi bomo zmogli dati smisel
stvarem, ki jih ne razumemo. So
zdravniki in medicinske sestre, Ki se
nikoli ne navadijo na smrt. Nek
brazilski kardiolog mu je zaupal, da
ga kljub vsakodnevnemu stiku z
boleznijo in kljub svoji krScanski
naravnanosti smrt in bolecina vedno
znova prizadeneta, Se posebej, ko gre
za mlade ljudi in sv. JoZefmarija mu
je pokazal, da mora te obcutke
dopolniti in precistiti z izrazi vere, z
molitvijo: Povedal ti bom zgodbo, sin
moj. Bil je mlad duhovnik, ki je moral
izpolniti neko poslanstvo ... svetovnih
razseznosti. Ni imel kreposti in tudi



sedaj jih nima; minilo je skoraj
petdeset let, sedeminstirideset ... Ni
imel ne kreposti ne denarja. Ni imel
drugega kot mladost, dobro voljo in
boZjo milost. Zelo rad je obiskoval
uboge bolnike in nekoc se je znasSel —
kot Ze tolikokrat — ob vzglavju
mladega fanta, ki je umiral; bil je eden
tistih, zaradi katerih ti trpis. Tudi jaz
trpim zaradi njih, a v tistem trenutku
sem mu zavidal. Videl sem, da je tista
dusa, ociScena, Sla naravnost h
Gospodu in sem mu rekel: zavidam ti!
Odsel je potolaZen, zelo zadovoljen.

Morda bos tudi ti kdaj nekoliko
zavidal umirajoc¢im; spet drugic se ti
bodo smilili, ker jim manjka
krscanske spravljenosti. Moli zanje.
Bodi dober zdravnik, kot Ze si; dober
kristjan, kot Ze si in opravil bos veliko
delo.

Copyright © www.opusdei.org


https://opusdei.org/sl-si/

Rafael Arias

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/e-knjiga-kristus-navzoc-v-
bolnih-in-trpecih/ (24. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-kristus-navzoc-v-bolnih-in-trpecih/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-kristus-navzoc-v-bolnih-in-trpecih/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-kristus-navzoc-v-bolnih-in-trpecih/

	E-knjiga “Kristus, navzoč v bolnih in trpečih”

