opusdei.org

E-knjiga: “Jaz -
svet?”

“Bodite popolni, kakor je
popoln vas nebeski Oce.” So te
Jezusove besede namenjene
vsem kristjanom, ali le
nekaterim? Teolog in filozof dr.
Martin Rhonheimer se v tem
razmiSljanju obraca na ljudi, ki
jih bolj zanimajo nogometna
tekma, izlet v hribe, dober film
ali koncert kot pa dejavnost v
molitveni skupini in ki se jim je
vcasih tezko udeleZiti nedeljske
mase.



18. Mar. 2018

Prenesi ePub » Jaz — svet?
Prenesi Mobi » Jaz — svet?

Prenesi PDF » Jaz — svet?

UvoD

PapeZ FranciSek je v pismu pred
sinodo na temo »Mladi, vera in
razloCevanje poklicanosti«, ki bo
potekala jeseni 2018, zapisal takole:

»Zelim vas spomniti na Jezusove
besede, ki jih je nekega dne izrekel
svojim ucencem, ko so ga sprasevali:
‘Ucite]j (...), kje stanuje$?’ Ogovoril
jim je: ‘Pridita in bosta videla’ (Jn


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Jaz%20-%20svet20180318-095317.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Jaz%20-%20svet20180318-095329.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Jaz%20-%20svet20180318-095405.pdf

1,38-39). S svojim pogledom se Jezus
obraca tudi na vas in vas vabi, da
pridete k njemu. Dragi mladji, ste se
Ze srecali s tem pogledom? Ste
zaslisali ta glas? Ste zacutili ta nagib,
da bi se podali na pot? Preprican
sem, da kljub tru$c¢u in omami, ki
kraljujeta na svetu, ta klic Se vedno
odmeva v vsaki dusi, da bi jo odprl za
polnost veselja. To bo moZno v
tolikSni meri, kolikor se boste tudi ob
spremstvu izkuSenih voditeljev znali
podati na pot razloCevanja, da bi
odkrili bozji nacrt glede vasSega
zivljenja. Cetudi vas bodo na vasi
poti spremljali negotovost ali padci,
vam Bog, ki je bogat v usmiljenju,
izteza roko, da bi vas dvignil.«

Klic Se vedno odmeva v vsaki dusi,
pravi papez. Ta trditev ne potrebuje
veliko pojasnil. Dovolj je, Ce se
zavemo svojega stanja: vsak ¢lovek je
bil poklican v Zivljenje od Boga.



Boga pa istoCasno vsakega posebej
Kklice k bozZjemu Zivljenju. Najgloblja
identiteta ¢loveSkega bitja je Zivljenje
v zedinjenju z Bogom. Torej Zivljenje,
ki ga zivimo, da bi spoznali in ljubili
Boga.

Zato je drugi vatikanski cerkveni
zbor izbral pojem poklicanost kot
antropoloski temelj, da bi
sodobnemu svetu govoril o
krs¢anskem Zivljenju. Pastoralna
konstitucija Gaudium et spes v 19.
tocki pravi: »Temeljni razlog
CloveSkega dostojanstva je
poklicanost ¢loveka k povezanosti z
Bogom. Clovek je Ze od svojega
rojstva povabljen k dialogu z Bogom.
Obstaja zgolj zaradi ljubezni Boga, ki
ga je ustvaril, in po ljubezni Boga, ki
ga ohranja. Samo tedaj, ko svobodno
sprejme to ljubezen in se popolnoma
zaupa svojemu stvarniku, lahko
recemo, da Zivi v polnosti resnice.«



Poklicanost ¢loveka je ena sama:
Zivljenje v povezanosti z Bogom,
bozje Zivljenje. Vsi razumemo, da je
bozje Zivljenje svetost; poklicanost
Cloveka, vseh ljudi, je svetost. »Bodite
popolni, kakor je popoln vas nebeski
Oce« (Jezus, govor na gori, Mt 5,48).

Ta vsesplosni klic k svetosti, to, da
smo vsi poklicani biti sveti, je
osrednji nauk Svetega pisma, vendar
pa je v dolgih stoletjih krscanske
zgodovine ostal prikrit.

Cerkev ni nikdar trdila, da obstajajo
kristjani, ki bi ne mogli postati sveti.
Vendar pa je bila zaradi zapletenih
zgodovinskih okoliS¢in v teku stoletij
zavest o vsesploSnem Kklicu k svetosti
zatemnjena.

Dovolj je navesti besede znanega
Spanskega duhovnega pisatelja,
jezuita Luisa de la Puenteja (umrl
leta 1624) iz njegovega dela
»Meditacion de los misterios de



nuestra santa Fe« (PremiSljevanje o
skrivnostih nase svete vere):

»V zvezi s poklicanostjo poznamo tri
vrste ljudi: 1. Prvi so tisti, ki se
naredijo gluhe za ta klic in,
zaslepljeni od dobrin tega sveta, ne
Zeljjo slediti Kralju (Jezusu Kristusu),
... ki kot kazen za svojo neposlusnost
ne bodo uzivali njegove ljubeznive
druzbe. 2. Drugi so tisti, ki Zelijo
slediti Kralju in ga spremljati v boj,
vendar pa se zadovoljijo z
izpolnjevanjem zapovedi in hocejo
ohraniti svoje bogastvo in Casti ter
biti delezni dopustnih zakonskih
uzitkov, ker nimajo dovolj volje za
vecjo popolnost. Ti storijo to, kar je
dovolj za zveliCanje, vendar pa bo
njihova nagrada skromna, ker je tudi
njihovo posnemanje Kristusa
skromno. 3. Tretji so tisti, ki se z
velikodu$nostjo ponudijo, da bodo
sledili temu Kralju v vsem in za vse
... To so redovniki, ki na
najpopolnejsi nacin posnemajo



Kristusa, zato bodo prejeli tudi
najvecjo nagrado.«

V istem Casu kot pater de la Puente je
Zivel sv. FranciSek SaleSki (umrl
1622), ki ga lahko imamo za enega
izmed velikih predhodnikov nauka
drugega vatikanskega cerkvenega
zbora glede vsesploSnega klica k
svetosti.

Vpliv sv. Franciska Saleskega je bil
ogromen in se je skozi stoletja
ohranjal, vendar pa se njegov
duhovni ideal ni zgostil v radikalno
prenovo, v spremembo pogleda.

Drugi pomemben predhodnik
drugega vatikanskega koncila je bil
sv. Alfonz Ligvorij (umrl 1787), ki je
poudarjal, da je treba Ziveti pobozZno
vsakdanje zivljenje. Izraz »pobozno
Zivljenje« je pomenil vse molitve, ki
jih je molila v cerkvi zbrana
krsc¢anska skupnost, poleg pogostega
prejemanja zakramentov, Se zlasti



svete spovedi in obhajila, ki ju je sv.
Alfonz priporocal vsakih osem dni.

swoes

(umrl 1975), ustanovitelj Opus Dei, ki
ga je leta 2002 sv. Janez Pavel II.
razglasil za svetnika, in je prav tako
pomemben predhodnik drugega
vatikanskega cerkvenega zbora.

O njem je sv. Janez Pavel II. na
slovesnosti beatifikacije na Trgu sv.
Petra leta 1992 dejal: »Kot veste, je
vsesplo$ni klic k svetosti in
apostolatu ena od glavnih tock, ki jih
je poudarilo cerkveno uciteljstvo na
drugem vatikanskem cerkvenem
zboru. Kot Ze nekateri pred njim je
bl. JoZefmarija po bozjem
razsvetljenju spoznal, da ta
vsesplosna poklicanost ni samo nauk,
ki ga je treba uciti in Siriti zlasti med
verniki laiki, temvec tudi in
predvsem samo jedro aktivne
zavzetosti v njegovem pastoralnem
delovanju.« Dejansko je Ze leta 1930,



kmalu po ustanovitvi Opus Dei 2.
oktobra 1928, zapisal: »S ponizZznostjo
nekoga, ki ve, da je gresnik in
nemocen — homo peccator sum (Lk
5,8), reCemo skupaj s Petrom —, a
tudi z vero nekoga, ki se pusti voditi
bozji roki, smo prisli povedat, da
svetost ni nekaj za privilegirane: saj
nas Gospod vse klice, od vseh
pri¢akuje ljubezen, od vseh, kjerkoli
Ze so0; od vseh, pa naj bo katerikoli
njihov stan, njihov poklic ali sluzba.
Kajti to obicajno, vsakdanje Zivljenje
brez sijaja je lahko sredstvo za
svetost: ni potrebno zapustiti
osebnega poloZaja v svetu zaradi
iskanja Boga, Ce Gospod neki dusi ne
da redovniSkega poklica, saj so vse
zemeljske poti lahko priloznost za
sreCanje s Kristusom.«

V prvih desetletjih 20. stoletja ta
nauk v krs¢anskem okolju ni bil
obicCajen. Drugi vatikanski koncil je
prenovil zavest o krS¢anski
poklicanosti. Sv. Janez Pavel II. je pri



Angelovem ceSCenju 29. 3. 1987
izpostavil: »Glavno narocilo drugega
vatikanskega koncila vsem sinovom
in héeram Cerkve je svetost ... TeZnja
k svetosti je oporna tocka koncilske
prenove.«

Kako smo veseli, da je papez
Francisek sklical sinodo, da bi
spomnil na vsesplosni klic k svetosti,
ki bo nedvomno pripomogel k
razpoznavanju nacrta, ki ga ima Bog
iz veCnosti zate in zame, za vsakega
Cloveka, Kklic, ki ga Bog osebno
usmerja k srcu vsakega izmed nas.

To delo dr. Rohnheimerja,
»Kr$canska poklicanost, je prvo
poglavje knjige, katerega izvirni
naslov se glasi »Ihr seid das Licht der
Welt«. Slovenski prevod je bil
narejen na podlagi Spanske izdaje
knjige »Vosotros sois la luz del
mundo, Rialp, Madrid.

Dr. Rohnheimer v uvodu pravi, da se
s svojo knjigo obraca na ljudi, ki jih



bolj zanimajo nogometna tekma,
izlet v hribe, dober film ali koncert
kot pa dejavnost v predani molitveni
skupini. Knjigo je napisal, kot pravi,
za tiste, ki se jim je vcasih tezko
udeleziti nedeljske mase, ker jim je
ljubsa lastna dnevna soba kot klopi v
cerkvi, za ljudi, ki se bolje pocutijo v
vrvezu nakupovalnih ulic kot v
zakristiji. Za ljudi, ki jih navduSuje
misel, da bi sluzili bliZznjim s svojim
znanjem in sposobnostmi, ko bodo
postali zdravniki, odvetniki, modni
strokovnjaki, profesorji, kiparji,
glasbeniki, agronomi, piloti, operni
pevci ... ali karkoli Ze.

Rafael Arias

rariasv@gmail.com

ODSEVATI KRISTUSOVO LUC



V mislih si naslikajmo naslednji
evangeljski prizor. Jezus sedi na
dvignjenem terenu, ki ga v Galileji
imenujejo »gora«, malo niZje pa je na
tisoCe poslusalcev. Tudi mi bi lahko
bili med njimi. To je prizor, ki ga
poznamo kot »Govor na gori.

Jezus govori mnoZzici veC ur. Zbrali so
se moZje in Zene, otroci in odrasli,
mladi in starejSi. Vsi hrepenijo po
tem, da bi izvedelj, kaj Jezus
pri¢akuje od njih. Govori jim z
avtoriteto in jim odpira popolnoma
nova obzorja. Stvari, ki so jih poznali,
se jim zdaj razkrivajo v novi ludj, in
postopoma odkrivajo pravi smisel
svojega Zivljenja. Gospod jih v Bogu
uci videti njihovega Oceta; govori jim
0 vecnem Zivljenju, o kraljestvu, ki
mora priti in ki mu lahko vsi
pripadajo. »Blagor ubogim v duhu,
kajti njihovo je nebesko kraljestvo ...
Blagor laCnim in Zejnim pravicnosti
... Blagor usmiljenim ... Blagor ¢istim
v srcu ... Blagor vam, kadar vas bodo



zaradi mene zasramovali, preganjali
in vse hudo o vas laznivo govorili.
Veselite in radujte se, kajti vase
placilo v nebesih je veliko.« Nato
nepric¢akovano doda: »Vi ste luc
sveta.« Ta lu¢ mora biti vidna za vse
kot mesto na vrhu gore ali kot
svetilka na podstavku. »Tako naj
vasa luc sveti pred ljudmi, da bodo
videli vasa dobra dela in slavili
vaSega Oceta, ki je v nebesih« (Mt
5,3-16).

Ali moramo biti Jezusovi ucenci
»luc«? Vsekakor. Prvi krs¢anski
teologi, ki jih imenujemo cerkveni
oCetje, so Jezusa primerjali s Soncem,
ki je izvor ludi, kristjane pa z Luno, ki
sveti samo z od Sonca prejeto lucjo.
Nase poslanstvo je odsevati luc, ki jo
prejmemo od Kristusa, zato da bi
dosegla vse koticke ¢loveSke druzbe.

Tako so ga razumeli tudi prvi
kristjani. Sveti Pavel se obraca na
prve kristjane iz Filipov in jim pravi,



da so »brezgrajni boZji otroci sredi
sprijenega in pokvarjenega rodu,
med katerim zarite na svetu kakor
zvezde« (Flp 2,1-15). Ce Zelimo
vedeti, kaj svet danes potrebuje,
enako kot v drugih obdobijih ...,
usmerimo svoj pogled v prve
kristjane! Imenovali so jih
»Kristjani«, ker so priznavali
Kristusa, Sirili lu¢ njegovega nauka in
skusali ljudem prinasati toplino
njegove ljubezni. »Biti kristjan« je
zanje pomenilo, da so v celoti
pripadali Kristusu, Ziveli novo
zZivljenje in storili tisto, kar bi storil
On, tako da je vsakdo ostal na mestu,
ki mu je bilo na svetu doloceno, na
primer v velikih mestih rimskega
cesarstva. »Poglejte jih, kako se
ljubijo!« so govorili o njih pogani,
vCasih tudi s prezirljivim prizvokom.
Prvi kristjani so bili pripravljeni dati
svoje Zivljenje iz zvestobe do
Kristusa, Ceprav je bilo Ze v zaCetku
tudi veliko takih, ki so bili mlac¢ni,
Sibki ali nezvesti ob uri preizkusnje.



Cerkev ni skupnost popolnih Jjudi in
ne svetnikov, temvec ljudi, ki so
poklicani k svetosti. V obcCestvu
Cerkve smo vsi gresniki, vendar pa
so nekateri bolj velikodusni kot
drugi. Konec koncev dolgujemo
mucencem zahvalo za to, da se je
lahko Kristusova luc¢ prenesla v
kasnejsa stoletja (velikokrat tako
temacna), saj so darovali svoje
Zivljenje zaradi zvestobe veri in iz
ljubezni do Kristusa v casih
preganjanja.

Ne smemo misliti, da je kdaj
obstajala zlata doba krScanstva, v
kateri je bilo vse popolno! TakSnega
obdobja ni nikoli bilo in ga tudi ne
bo. Zivljenje prvih kristjanov nam je
za zgled: njihov preprost in
nezapleten nacin Zivljenja vere, brez
kompleksa manjvrednosti; njihova
velikodu$nost, ne da bi kdaj
pomuislili, da bi bila popolna
pripadnost Kristusu lahko »prevec,
nekaj, kar je namenjeno le redkim



posameznikom, prevec resen pristop,
nepotrebno pretiravanje. Ze sredi
Cetrtega stoletja je sveti Janez
Zlatousti (eden izmed velikih
cerkvenih ocCetov) v svojih pridigah o
Matejevem evangeliju svojim
poslusalcem iz Antiohije govoril o
poklicanosti k svetosti. Spodbujal jih
je, naj se ne opravicujejo, rekoc:
»Nismo ne puscavniki ne menihi.«
Zdi se, da so se Ze takrat Stevilni
navadili na misel, da »obiCajnemu
kristjanu« ni treba vzeti prevec zares
dejstva, da je kristjan, tako kot so to
poceli menihi in puScavniki, ki so
Ziveli v puScavi in hoteli biti
»popolni« ter iskali popolno
zedinjenost s Kristusom.

Vendar pa je Jezus v govoru na gori
rekel vsem: »Bodite torej popolni,
kakor je popoln vas nebeSki OCe« (Mt
5,48). Biti »popoln« ne pomeni biti
»nadcloveski« ali »nadnaraveng, ne
imeti napak niti madezev; temvec
pustiti, da Bog deluje v nas in da



odsevamo Kristusovo luc. Pomeni
prizadevati si biti majhni in ponizni
pred Bogom, da bi lahko On delal
velike reci v nas in prek nas. »Blagor
ubogim v duhu, kajti njihovo je
nebesko kraljestvo;« blaZzenost se
poleg gmotnega ubostva nanasSa na
zavest, da smo »ubogi« — pomoci
potrebni — pred Bogom in da
polagamo vanj svoje upanje. Zgled
takSne drze je Marija, ki v svoji
hvalnici pravi: »Moja duSa poveliCuje
Gospoda ..., kajti ozrl se je na nizkost
svoje sluZabnice ... kajti velike reci
mi je storil Mogocni« (Lk 1,46-49).
Zagotovo je tisti »da« Device Marije,
ki je bila v o€eh svojih sodobnikov v
Galileji nepomembna in nepoznana
Zenska, povzrocil, da se je v njej in
prek nje zgodilo nekaj velikega: Bog
je postal clovek, eden izmed nas,
postal je darilo vsemu ¢lovesStvu. In
ravno ta »da«, ki ga je izrekla Marija
— »Zg0di se mi po tvoji besedi!« (Lk
1,38) —, ali bolje, drza, ki razkriva



njen odgovor, je »krs¢anska
popolnost«.

TeZiti k svetosti pomeni zaceti
nadnaravno pustolovsc¢ino, ko
pustimo, da se Kristus nenadoma
pojavi v naSem Zivljenju, kot je
nekega dne stopil v barko apostola
Petra, in mu pokaZe smer. Tista
»popolnost« ni osebni »dosezekg,
temvec boZje delo, ki ga On
uresniCuje v nas in prek nas. Vse
nase Zivljenje dobi novo razseznost,
ki mu daje smisel in globino. Zaradi
nje postanemo podobni Kristusu, ne
da bi izgubili svojo lastno edinstveno
in nezamenljivo osebnost; in pomaga
nasim Cloveskim sposobnostim, da se
popolnoma razvijejo in dozorijo.
TaksSna popolnost je dosegljiva vsem,
ki se kot Marija pustijo voditi
Svetemu Duhu, boZjemu Duhu.

Obicajno ne razmisljamo tako, ko
govorimo o »Kkristjanih« ali o tem, kaj
pomeni »biti Kristjan«. Na Zalost biti



kristjan za Stevilne ne pomeni nic¢
vec kot iti ob nedeljah k maSiin s
kriZcem oznaciti polje na obrazcu za
davek na dohodek. V¢asih je v to
vkljucCena Se povezanost z Zupnijo, da
ji kdaj ponudijo pomoc, ji posvetijo
nekaj Casa ali prevzamejo kaksno
vodenje znotraj nje. Vendar bi bil to
reven pogled na to, da smo Kristjani.
Sodelovanje pri nedeljski evharistiji
je bilo brez dvoma bistveno v ¢asu
prvih Kkristjanov, vendar si niso
domisljali, da bi to zadostovalo za
izpolnitev njihove krscanske
»dolznosti«, kajti vodil jih je veliko
globlji razlog.

Pomembno je, da ta razlog poznamo.

»GOSPODOV DAN« — EVHARISTIJA
IN POSLANSTVO

Ze vse od zacetka so nedeljo, dan
Jezusovega vstajenja, dojemali kot



»Gospodov dan« (»dies dominicusk,
od koder izvira beseda

»domingo« (Span. nedelja, op. prev.)
in njej ustrezne v drugih jezikih:
»domenica«, »dimanche« itd.). Glede
na rimski obicaj so nedeljo
praznovali tudi kot »dan Sonca« (od
tod »Sonntag«, »Sunday«): Kristus je
Sonce, izvir Zivljenja in ludi.
Evharistija pomeni navzocnost
nasega Gospoda Jezusa Kristusa v
njegovi odresilni daritvi na krizu,
kjer je umrl iz ljubezni do ljudi.

Obhajanje evharistije ob nedeljah je
prispodoba Cerkve, boZjega ljudstva.
Pri liturgi¢nem shodu tega svetega
ljudstva duhovniki, ki predstavljajo
Kristusa, darujejo Bogu Ocetu v
njegovem imenu — »v Kristusovi
osebi«, kot obiCajno reCemo —
daritev odresSenja; daritev zahvale in
ceSCenja, zadoSCevanja in prosen;.
Zbrano ljudstvo se zdruZi v tej daritvi
in Bogu izroCi prosSnje vse ¢loveske
druzine v zedinjenosti s Kristusom.



Zato je evharistija vrhunec in
srediSCe krsc¢anskega Zivljenja.

Sodelovanje pri nedeljski evharistiji
je bilo vedno tako pomembno v
kr$¢anskem Zivljenju, da so v
obdobjih preganjanja prvi Kkristjani
celo tvegali svoje Zivljenje, zato da so
ji prisostvovali. Po navzocnosti pri
skupnem praznovanju ob nedeljskih
sreCanjih je bilo mogoce prepoznati
kristjane, bila pa je tudi razlog, da so
umirali zaradi svoje vere. Toda nikoli
niso pomislili, da bi bila nedeljska
evharistija kon¢ni cilj ali smoter
kr$canskega Zivljenja; takrat
kristjana niso imeli za nekoga, ki
»hodi v cerkev« ob nedeljah.
Prepricani so bili, da je evharistija
srediSce krsc¢anskega zivljenja, kajti
sleherno obhajanje evharistije je Zivo
sreCanje s Kristusom, in ravno zaradi
tega so vedeli, da je izhodiS¢na toCka
naloge, ki obsega vse Zivljenje. Izraz
»pojdite v miru« na koncu mase ne
oznacuje samo tega, da gremo lahko



Ze domov in se posvetimo drugim
stvarem, ker se je praznovanje
zakljucilo. Ravno nasprotno, tisti
pozdrav v slovo na koncu
evharisticnega obhajanja oznanja, da
se zdaj nekaj zacenja. To je znak za
odhod. Treba je oditi in prinaSati
Kristusa v vse CloveSke dejavnosti,
vsak na svojem polozaju v svetu in
okrepljeni z evharisticno hrano.
Nedelja ni dan pocitka ob koncu
stvarjenja, kot je bil prej sabbat,
temvec je prvi dan v tednu, dan
vstajenja. Vstajenje pomeni »nov
zacCetek¢, nekaj velikega in
odlocilnega, kar se obnavlja pri
vsakem evharisticnem obhajanju —
Se posebno pa pri nedeljskem — in
kar bi nas moralo v notranjosti
vzbuditi. Ta narava poslanstva
odmeva v izvornem latinskem izrazu
ob slovesu: Ite missa est. »Missa«
izvira iz besede, ki pomeni hkrati
»odsloviti« in »odposlati« (kot v
besedi »poslanstvo«) in iz tega izhaja
Spanska beseda »misa« (v slovenscini



»masas, op. prev.). Glede na
povedano je izraz slovesa ob koncu
mase v resnici povabilo k
»misijonarstvug, k sodelovanju pri
poslanstvu Cerkve.

Beseda »misijonarstvo« je
neprimerna, Ker bi jo lahko v mislih
povezovali z nenavadnimi oblikami
aktivizma. Nekateri si tezko
predstavljajo kaj bolj odbijajoCega
kot ljudi, ki se posvecajo
»misijonarstvu«. Kljub temu pa so
bile Jezusove zadnje besede na svetu:
»Pojdite torej in naredite vse narode
za moje ucence ... in ucite jih
izpolnjevati vse, karkoli sem vam
zapovedal!« (Mt 28,19-20). Tudi
pomen besede »apostol« ni dosti
drugacen: izvira iz besede »poslati«
in pomeni »odposlanec«. Kristus nas
vse posilja v svet, da bi ljudem
prinesli lu¢ vere in jih spreobrnili v
njegove ucence. Cerkev in krscansko
Zivljenje sta v svojem bistvu
»misijonarska« in »apostolska«.



Cerkev je velik apostolat in Kristus
sam posilja vse nas, Ceprav na
razlicne nacine. Mi smo apostoli
Jezusa Kristusa.

Zelo huda napaka bi bila, ¢e bi nacin,
kako biti kristjan, ali udeleZenost pri
nedeljskih masSah ocenjevali po
merilih, kot sta: »Kaksno korist bom
imel?« ali »Kaj bom imel od tega?«
Dokazali bi, da nismo razumeli
niCesar in da mora nasa vera
dozoreti. To je temeljna tezava
Stevilnih ljudi, tudi mladih.
Neprestano se sprasujejo: »KakSno
korist bom imel od tega?«; »Kaj bom
s tem pridobil?« In Ce sklenejo, da z
necim »ne pridobijo nicCesar, takoj
recejo, da »jim manjka motivacije«. A
kdor tako govori, s tem naceloma
vedno pokaZe, da je sebiCneZz. V
zivljenju bi tezko naredil nekaj, kar
bi bilo dobro in koristno za druge. Od
nedeljskega evharisticnega obhajanja
in na splo$no od tega, da je Kkristjan,
ne bo imel nobene koristi. To pa je



paradoks: tisti, ki gre v cerkev samo
zato, ker »ima od tega neko korist,
mu to nic¢ ne koristi. Na koncu bo
zanj pomenilo breme, ki se ga bo
poskusal ob prvi priloZnosti
odkriZati, predvsem potem, ko bo kot
»odrasel« samostojen in ga ne bo
mogel nihce k temu prisiliti.

TeZavo s »pomanjkanjem motivacije«
reSimo samo, Ce preseZemo sebi¢nost
in svoje pomanjkanje hvaleznosti do
Boga; ¢e razumemo, da gremo v
cerkev in sodelujemo pri evharistiji
za to, da bi nekaj dali. Komu? Bogu.
In kaj naj bi dali? Svoje srce.
»Evharistija« pomeni »zahvala«. Pri
masi se zahvaljujemo Gospodu, ga
slavimo in poveliCujemo. Tega ne
pocnemo s svojo molitvijo in
prizadevanjem, temvec prek
Kristusove molitve na krizu,
Kristusove daritve, ki se obnavlja ali
znova uresnicCuje pri masi in s katero
se zdruzujemo. Mogoce nekdo bolje
moli v gozdu ali na vrhu gore,



vendar tam moli sam. Pri sveti
evharistiji moli skupaj s Kristusom,
moli »po njem, z njim in v njemg, kot
recemo ob koncu evharisti¢ne
molitve; in tako daje
»vsemogocnemu Bogu Ocetu, v
obcCestvu Svetega Duha vso Cast in
slavo«. Tega ne bi nikoli mogli storiti
sami niti v svojem lastnem imenu. K
Bogu Ocetu ne naslavljamo
liturgi¢nih molitev v svojem imenu,
temvec »po naSem Gospodu Jezusu
Kristusu, in kot tisti »mi«, Ki izraza
vero Cerkve.

Seveda se mi zdi cudovito, da nas
tiSina in osamljenost gozda ter
veli¢ina gore spodbudijo k molitvi.
Toda pojdimo k obhajanju evharistije
— predvsem v nedeljo, na dan
Gospodovega vstajenja in prvi dan v
tednu —, da bi se zahvalili Bogu
naSemu Ocetu, da bi ga slavili z
darovanjem zrtve, ki mu jo je izrocil
na$ Gospod in OdreSenik na krizu;
zahvalimo se mu in ga slavimo s



Kristusovo ljubeznijo in zasluZenjem
... Pri sveti masi zedinimo svoje
Zivljenje z Jezusovo ljubeco
izrocitvijo na kriZu, in ko okrepimo
svojo duSo z njegovim telesom in
njegovo krvjo, mu pripadamo Se bolj
..., da se lahko potem prepoznamo
kot bozji otroci v gozdu in v gorah,
prav tako pa pri nasSem
vsakodnevnem delu (na primer v
predavalnici, ko Studiramo ali se
pogovarjamo s svojimi sosolci in
prijatelji, ko igramo nogomet ali smo
v kavarni), da ostanemo v pogovoru
Z njim in govorimo o njem nasim
prijateljem ter jim pomagamo
spoznati Jezusa.

Sveta masa je trenutek popolne
zedinjenosti z Jezusom Kristusom,
znotraj nje pa Se zlasti sveto obhajilo.
»Obhajilo« pomeni »povezanost« in
»skupnost«. Nato odidemo iz cerkve:
»Pojdite v miru.« Kakor je Jezus rekel
svojim apostolom na dan vstajenja:
»Mir vam bodi! Kakor je Oce mene



poslal, tudi jaz vas posiljam« (Jn
20,21). Vse mase se koncajo z obnovo
poslanstva, ki smo ga prejeli pri
krstu. V naSe vsakdanje Zivljenje
moramo prenesti, kar se je uresnicilo
pri evharisticnem obhajanju pod
svetima podobama kruha in vina, ki
zares postaneta Kristusovo telo in kri
in sta hrana za naso duso. Pri delu in
v prostem casu, vedno in povsod
pripadamo Kristusu in Zivimo kot
bozji otroci. Vse mora postati zahvala
in slava Bogu Ocetu: vsa naSa
vsakodnevna dejanja, celo poSteno
zasluZen spanec. Sveti JoZefmarija je
pogosto govoril, da mora na$ dan biti
masa, »ki traja Stiriindvajset ur«.

TeZava »motivacije« se torej razresi,
ko se nehamo sprasSevati, »kaksno
korist bom imel« ali »kaj bom imel
jaz« od vere, Cerkve, nedeljske mase
in se odlo¢imo, da bomo mi dali
nekaj. Vendar Boga ne zanima
»karkoli« in ne »katerakoli stvar«.
Kaj lahko mi damo Bogu? Nicesar ne



potrebuje, ker ima vse ali bolje
receno, ker vse, kar obstaja, prihaja
od njega. Zanima ga samo nase srce,
ker nas brezmejno ljubi in nas hoce
osreciti. Noce, da ga ljubimo, ker bi
potreboval naso ljubezen, temvec
zato, ker On ljubi nas in ve, da nas
lahko napolni in za vecno osreci
samo to, da ga ljubimo. Bog naSega
srca nocCe zato, da bi nam ga
»odvzel«, temvec zato da bi ga
spremenil in napolnil z darovi.

PapezZ Janez Pavel II. je leta 1978
zacel svoj pontifikat, reko¢ mladim:
»Ne bojte se Kristusa!« Njegov
naslednik, sveti oCe Benedikt XVI., je
spomnil na te besede skoraj trideset
let zatem, ko je 19. aprila 2005
prevzel odgovornost kot rimski Skof s
slovesno maso na Trgu svetega Petra.
V svoji pridigi je dejal: »Ali nas ni
slucajno vseh na neki nacin strah —
Ce pustimo Kristusu, da v celoti
vstopi v nas, Ce se mu v celoti
odpremo —, strah, da bi nam iz



zivljenja nekaj odvzel? Nas ni morda
strah, da bi se odpovedali neCemu
velikemu, edinstvenemu, kar dela
Zivljenje lepSe? Mar nismo v
nevarnosti, da bi potem cutili
tesnobo in bili prikrajSani za
svobodo?« Vendar se to ne zgodi, ker
Bog ni takSen. Zato, nadaljuje
Benedikt XVI., »kdor pusti Kristusu,
da vstopi v njegovo Zivljenje, ne
izgubi niCesar, popolnoma nicesar —
niCesar od tega, zaradi Cesar postane
Zivljenje svobodno, 1épo in veliko.
Ne, samo v tem prijateljstvu se na
Siroko odprejo vrata zivljenja. Ne
bojte se Kristusa! On nicesar ne
odvzame in daje vse.«

TeZava se dokonéno razresi, ko
razumemo, da biti kristjan pomeni
izroCiti samega sebe: resnicno dati
srce Bogu in se nato s srcem, polnim
njegove ljubezni, izrociti drugim, da
bi jim sluzili. SluZimo pa jim s svojim
vsakodnevnim delom, s svojim
prijateljstvom in z vsem, kar oblikuje



obicajno Zivljenje cloveka na svetu.
Zares »imamo« nekaj od tega, zares
nekaj »dobimo«; vendar samo potem,
ko smo nehali iskati sami sebe in
zaceli iskati Boga, pripravljeni na to,
da napolni nase Zivljenje. Zaradi tega
postane Zivljenje veliko in lepo.

»Hoditi v cerkev« ali »pripadati
Cerkvi« ni dovolj. Zelo jasno
povedano: to je premalo! Prav tako
se ne smemo zadovoljiti s tem (Ce bi
bilo tako in da izpostavimo nekaj
primerov), da pripadamo skupini
ministrantov, pojemo v Zupnijskem
pevskem zboru, sodelujemo pri
zdruZenju katoliSkih Studentov ali
pri podobnih zadevah. Vse to je
dobro, vendar je premalo. Poleg tega
obicajno ne traja vse Zivljenje,
temvec prej predstavlja neke vrste
postransko dejavnost. Cerkev ni
nekaj, s ¢imer je treba »sodelovati«.
Ni dovolj, da se umaknemo v
krs¢ansko oazo v notranjosti cerkva
ali da skuSamo biti kristjani v



prostem casu. Biti moramo »Cerkev«
vsak dan in v vseh Zivljenjskih
razmerah. »Cerkev« se mora
uresniCevati v nas in v vsem, kar je
nasega. Ljubezen in vera, ki ju
zdruZenost s Kristusom prizZge v nas,
razsvetljujeta svet. Biti kristjan ni
nekaj zunanjega, kar dodamo
vsakdanji stvarnosti. Obsegati mora
vse Zivljenje in ga oblikovati od
znotraj. Zato Jezus pravi: »Kdor najde
svoje Zivljenje,« (kdor se samo
sprasuje, »Cemu mu sluzijo« stvari)
»ga bo izgubil, in kdor izgubi svoje
Zivljenje zaradi mene, ga bo

naSel« (Mt 10,39). Biti kristjan
pomeni »izgubiti« lastno Zivljenje z
izrocitvijo in v dolo¢enem smislu z
odpovedjo samemu sebi, Ceprav
seveda samo za to, da bi Kristus Zivel
v nas in bi mi Ziveli v Kristusu.
Nicesar ne izgubimo: pridobimo in
postanemo mi sami. Biti kristjan
pomeni delovati kot prvi apostoli, ki
»S0 pustili vse in mu sledili«. Pomeni
biti pomoci potrebni pred Bogom in



pricakovati vse od njega, tako kot
Marija.

»Samo trenutek!« bi lahko sedaj
vzkliknil bralec. »To ni zame! Jaz ne
zelim biti berasSki menih niti se
zapreti v samostan in ne Ziveti kot
puscavnik!« Mislim, da je tako prav.
Nastala bi zmeda, ki jo je treba takoj
razjasniti.

»CE HOCES BITI POPOLN ..., HODI
ZA MENOJ!«

Evangeliji nam pripovedujejo zelo
znano zgodbo, ki bi lahko spodbudila
napacno misSljenje, da je Jezusov Klic,
naj »pustimo vse in hodimo za njime,
namenjen samo pusc¢avnikom,
menihom in drugim posebnim
poklicem v Cerkvi, ne pa obicajnim
kristjanom, ki Zivijo sredi sveta. Za to
seveda ni kriva zgodba sama po sebi,
temvecC doloCena, dokaj razsirjena



razlaga te zgodbe. V mislih imam
zgodbo o osebi, ki jo poznamo kot
»bogatega mladenica«. Neki
mladenic se je pribliZal Jezusu, da bi
ga vprasal: »Ucitelj, kaj naj dobrega
storim, da prejmem vecno
zivljenje?« (Mt 19,16). Evangelist
Luka pravi, da je bil bogati mladenic
»oblastnik« in da je bil »silno

bogat« (Lk 18,18; 23). »VeCno
Zivljenje«, po katerem sprasuje, ni
samo Zivljenje po smrti; je tudi bozje
Zivljenje v nas, resni¢no in dejansko,
ki se ne konca s smrtjo in traja
»vekomaj«, ker izhaja iz povezanosti
z Bogom in iz najvisje srece.
Mladenic sprasuje, kaj mora storiti,
da bi dosegel tisto vecno sreco.

To, kar mu je Jezus najprej razkril, je
Ze dolgo poznal: da mora izpolnjevati
zapovedi. To je »deset zapovedi, ki
so natancno izraZene v postavi, ki so
jo Judje prejeli od Mojzesa: »Ne
ubijaj! Ne preSuStvuj! Ne kradi! Ne
pricaj po krivem! SpoStuj oCeta in



mater! in Ljubi svojega bliZznjega
kakor samega sebe!« (Mt 19,18-19).
Mladenic je, kot je bilo pricakovati,
odgovoril, da jih spoStuje Ze od svoje
mladosti in da hoCe samo vedeti, kaj
mu Se manjka. Jezus, ki »ga je
vzljubil« (doda evangelij svetega
Marka), mu odgovori: »Ce hoce3 biti
popoln, pojdi, prodaj, kar imas, in daj
ubogim in imel bo$ zaklad v nebesih.
Nato pridi in hodi za menoj!« (Mt
19,21). Bogati mladenic ni pricakoval
Cesa podobnega. »Ko je mladenic
sliSal to besedo, je Zalosten odSel;
imel je namrec veliko

premoZenje« (Mt 19,22).

V preteklosti je bila vecina ljudi, ki so
imeli veliko premoZenje, neizmerno
bogata v primerjavi z danasnjimi
lastniki. V posesti so imeli hiSe in
neskoncna zemljiSca; imeli so
delavce, véasih vec sto ali tiso¢
suznjev in izvrSevali neizmerno
oblast. Nekateri izmed teh bogataSev
so imeli zemljiS¢a obsega ene ali veC



Spanskih pokrajin ali ene izmed
nemsSkih zveznih dezZel. Kakorkoli Ze,
zivljenje mladenica, o katerem nam
govori evangelij, ni bilo skladno s
tem, kar je Kristus pri¢akoval od
njega. Prav tako je morda pravi
nacin, kako tisti dogodek razlaga
sveti Ambroz Milanski v IV. stoletju
(v svoji Razlagi Lukovega evangelija
VIII, 69), ko pravi, da bi lahko $lo za
trdosrcneza, ki se je bahal z
»brezhibnostjo«, s katero je do takrat
spostoval zapovedi, a ni imel ¢uta za
potrebe bliznjega, Se posebno revnih
ljudi (v tistem casu so bili revni
vecinoma vsi, ki niso bili bogati).
Dejstvo je, da je Gospod pricakoval
od tistega mladenica jasno odlocitev:
ali bo Se naprej vztrajal pri svojem
lagodnem, versko minimalisticnem
in konec koncev sebi¢nem Zivljenju
... ali mu bo sledil.

»Kaj naj dobrega storim?« je vprasSal
mladenic¢. Gospodov odgovor
razkriva, da ni dovolj, da spoStujemo



zapovedi, da nikomur ne delamo
krivice, da ne ubijamo, da ne laZemo,
da nismo presustniki itd. »Ce hoce$
biti popoln ..., pridi in hodi za
menojl« (Mt 19,21). To je bilo tisto,
kar je mladeni¢u manjkalo. Gre za to,
da sledimo Jezusu in ne samo za to,
da izpolnjujemo nekaj zapovedi.
Seveda jih je treba izpolnjevati, zato
da ne bi skrenili s poti, vendar nas
Gospod s tem vabi, naj sledimo
Njemu. Pravi, da je On sam pot, po
kateri moramo hoditi, da bi delali
dobro, napredovali k popolnosti in
prisli v vec¢no zivljenje; in zahteva, da
pustimo vse, kar bi nas pri tem
onemogocalo ali oviralo. Od tod
povabilo mladenicu: »[P]rodaj, kar
imas, in daj ubogim in imel bos
zaklad v nebesih« (Mt 19,21).

Bogastvo samo po sebi ni
nezdruZljivo s popolnostjo, h kateri
kliCe Jezus, ali z Zivljenjem
prijateljstva z njim. Njegovo povabilo
sega onkraj tega. Sveti Janez Zlatousti



(Ze omenjeni cerkveni oCe) pravi, da
poskusa Jezus na prvem mestu
mladenica oddaljiti »od zemeljskega
in ga povezati z Bogom; hoce ga
pridobiti za vecno Zivljenje, ga voditi
do spoznanja resni¢nega Dobrega, ki
je vir in temelj vsega

dobrega« (Razlaga Matejevega
evangelija, 63). To je bistveno v
slehernem Kristusovem ucencu.
Toda zdi se, da Jezus poleg tega od
mladenica pricakuje, da pusti svoje
prejsSnje zivljenje in hodi za njim, ker
ima zanj poseben nacrt. Hkrati pa ga
noce prisiliti, da bi takSno odlocitev
sprejel. Gospod ljubi in sposStuje naso
svobodo. Mladenic je »zalosten«
odsel, pravi evangelij. Morda je tudi
potem ostal dober, vendar ni bil
zmoZen izpolniti boZje volje, ker ni
bil pripravljen popolnoma zaupati v
Kristusa. Mogoce je potem, ker mu je
primanjkovalo velikodu$nosti,
njegovo hrepenenje po veCnem
zivljenju oslabelo in je postal Se eden
izmed mnogih, povprecen in mlacen.



Nenavadno je, da so to zgodbo
stoletja razlagali v enostranskem
smislu. Menili so, da sta v osnovi dve
skupini kristjanov. Na eni strani naj
bi bili tisti, od katerih Bog pricakuje
samo to, da »izpolnjujejo zapovedi,
se izogibajo zlu in delajo dobro na
tem svetu, kolikor je mogoce, da bi
prisli v nebesa. Na drugi strani naj bi
bili tisti, ki si Ze v tem Zivljenju
prizadevajo, da bi dosegli popolnost
in sledijo Kristusu po poti izrocitve in
popolne ljubezni, ko v polnosti in
brez olajSav uresnicujejo krscanski
ideal in duha evangelija.

V zgodovini je neSteto ljudi, med
njimi Stevilni svetniki, na tak nacin
razumelo Jezusovo sreCanje z
bogatim mladenicem in Zivelo
obCudovanja vredno Zivljenje
»evangeljskega uboStvag, bolj ali
manj loCeno od vrveza sveta, h
kateremu so prispevali duhovno
energijo svojega Zivljenja molitve in
pokore. To so pusScavniki, menihi in



tisti, ki jih danes na splosno
imenujemo »redovniki«, vkljuéno z
institucijami in redovnimi
kongregacijami, ki se posvecajo
apostolatu v svetu. Vsi so storili
veliCastna dela za Cerkev in ¢lovesko
druzbo in jih Se vedno uresnicujejo.
Brez njih Cerkev ne bi bila to, kar je.
Ob Stevilnih priloZnostih so bili
reSilno sidro Cerkve in vrnili na
povrsje Petrovo barko. V dobro
druzbe so se Zrtvovali na Stevilne
nacine, ko jih je vodila ljubezen do
bliZnjega in Zelja, da bi pricali o
ljubezni, s katero nas Kristus ljubi.

Veliki zahodni cerkveni redovi so
odlocilno prispevali k razcvetu nase
civilizacije, ki je prepojena s
kr$¢anstvom. Tako v srednjem veku
kot tudi pozneje so po Evropi Sirili
svoje samostane, ki so bili izhodisce
duhovnega in kulturnega razvoja
nastajajoCe Evrope. Predali so nam
starodavno kulturno dedis¢ino in
razsirili spoStovanje do ClovesSkega



dela, predvsem rocCnega, ki so ga v
poganski starodavnosti podcenjevali.
Sodelovali so pri pojavu zahodnih
izobraZevalnih ustanov, Se posebno
univerz in znanstvenoraziskovalnih
centrov. Med drugim je bil njihov
doprinos k zacetku evropskega
kmetijstva in k razSirjenosti metod
pri pridobivanju kmetijskih
pridelkov nepogresljiv. Z
dobrodelnostjo so se razdajali
revnim in skrbeli za bolnike. Kon¢no
pa so prek poslanstva neprecenljivo
pripomogli k Sirjenju luci evangelija
vsepovsod po svetu in s svojimi
Solami sodelovali pri krS¢anskem in
znanstvenem izobraZzevanju
mladine. Tudi v sedanjosti so
redovniki dragoceni zaklad Cerkve in
Zivo znamenje duha evangelija, ki ga
lahko vsi vidijo in ki vsakogar gane.
Cerkev se hrani z neizmernim
zakladom duhovnih piscev, ki so ga
ustvarili in ga Se naprej ustvarjajo.
Kdor ne ljubi redovniskega poklica,
Kristusove Cerkve ne ljubi resni¢no,



kot je ponavljal ustanovitelj Opus
Dei.

Medalja pa ima tudi drugo plat.
Samostani, menihi in redovne
skupnosti so kovali krsc¢anski svet.
Zato sta se cilj, da bi sledili Kristusu,
in ideal krsc¢anske popolnosti zelo
hitro poistovetila z idealom opustitve
vsakdanjega zivljenja in vstopa, prek
klasi¢ne zaobljube ubostvu, Cistosti
in pokorscini, v »alternativni« svet
verske posvetitve, da bi od tam javno
prepoznavno pricali o duhu
evangelija. »Svetost« in posnemanje
Kristusa sta postala nekaj »iz-
rednega«. Niso ju vec videli kot klic k
posvecenju slehernega kristjana, niti
tistega, ki je bil vpet v plemenita
prizadevanja druzbe. Prislo je do
tocke, ko so v vsakdanjem Zivljenju v
svetu, v lastnini in v bogastvu videli
oviro, ki locuje ljudi od Kristusa in
jim onemogoca, da bi Ziveli
evangeljskega duha in sodelovali pri
delu odresSenja. Uveljavilo se je



mnenje, da skrb za zemeljske stvari
in obicCajno delo predstavljata oviro
za to, da bi nasli Boga in mu sluzili.
Zaceli so verjeti, da se svetopisemski
odlomki, v katerih Jezus govori o
»delavcih v svojem vinogradug,
nanasajo na duhovniske in
redovniske poklice, ne pa na
Kristusove ucence na splosno. »Biti
poklican« je postal privilegij
duhovnikov in menihov (ali ¢lanov
tako imenovanih »ustanov
posvecenega Zivljenja«). Verniki laiki
naj ne bi bili poklicani; klic k svetosti
naj bi vedno pomenil okleniti se
bodisi tega, kar poznamo kot
»posveceno Zivljenje«, bodisi
duhovnistva.

Je bila to vsebina povabila, ki ga je
Jezus naslovil na mladenica? Ocitno
je, da obstaja veC mozZnosti za
razlago. Toda cerkveni ocetje (tako
kot prej navedena sveti Janez
Zlatousti in sveti Ambroz Milanski,
enako tudi Klemen Aleksandrijski, ki



ga srecamo kasneje v Sestem
poglavju) v tem nagovoru niso videli
klica k iskanju viSje popolnosti, ki jo
Jezus pricakuje od vseh svojih
ucencev brez izjeme. Znova
podrobno poglejmo, kaj je Jezus
pricakoval od bogatega mladenica.
Povabil ga je, naj mu sledi in gre z
njim, da bi bil eden izmed njegovih
apostolov. Obstajale so ovire, on pa je
moral biti prost vsega, kar bi mu
onemogocalo, da izpolni to
poslanstvo. Mladenic je bil zelo bogat
in njegovo imetje ga je oviralo. Jezus
ga je prosil, naj se mu odrece, saj
zaradi njega ni mogel izpolnjevati
svoje nove naloge. S tem zelo
bogatim mladeni¢em je nameraval
imeti neke vrste »temeljit pristop;
mladenic je bil poleg tega v tedanji
druzbi »oblastnik«. Vsekakor ta
poseben pristop — ocitno za
vsakogar drugacen — samo pokaZze,
kaj Gospod od vsakogar pricakuje: da
vzpostavi jasen prednostni vrstni red
in opusti vse, kar mu preprecuje



hoditi za njim. Odlocilni dejavnik ni,
kako se to zgodi, temvecC samo
dejstvo, da do tega pride: da vsak
odgovori v svojih konkretnih
zivljenjskih okoliS¢inah na Gospodov
klic, naj mu sledi, da bi se v
njegovem zivljenju ponovilo zZivljenje
Jezusa in njegovih apostolov. Samo
takrat smo Gospodovi ucenci, pravi
kristjani, Ceprav nismo »popolni« in
brez napak. Tesna povezanost s
Kristusom bo dala naSemu Zivljenju
nadnaravno ucinkovitost, tako kot jo
je dala zZivljenju apostolov.

V odnosu Cloveka do Boga (Jezus je
Bog) velja osnovno nacelo: kadar
Gospod pricakuje nekaj, pricakuje
vse, kar mu lahko oseba v svoji
konkretni situaciji da. Ne sprejema
povprecnosti. Od ¢loveka noce
ljubezni z doloCenimi pogoji in
omejitvami. Jezus v drugem
odlomku, v katerem se jasno obraca
na vse svoje poslusalce, pravi: »Tako
torej nobeden izmed vas, ki se ne



odpove vsemu, kar ima, ne more biti
moj ucenec« (Lk 14,33). In ob tej
priloZnosti rece tistim, ki so ga
spremljali: »Ce kdo pride k meni in
ne sovraZzi svojega oCeta, matere,
Zene, otrok, bratov, sester in celo
svojega Zivljenja, ne more biti moj
uCenec« (Lk 14,26). To, kar je
pricakoval od bogatega mladenica,
pricakuje na tak ali drugacen nacin
od vseh svojih ucencev: da
brezpogojno postavimo Njega —
Jezusa Kristusa — pred vse drugo!
Nenazadnje je to vprasSanje notranje
nenavezanosti, da imamo srce prosto
za Boga. Sicer se CloveSko srce ne
more naravnati k Bogu; ostane ujeto
v popolnoma ¢loveskih receh in ga ni
zmozno ljubiti z resni¢no ljubeznijo.
Ne zmoremo storiti dobrih del, ki jih
pri¢akuje od nas.

Ko imamo moznost, da sledimo
Gospodovemu povabiluy, je treba
vedeti, ¢ému daje prednost vsak
posameznik. Gre za to, ali karkoli



postavi pred konkreten klic, ki mu ga
Gospod posilja. Ne Zivimo vsi v istih
okoliS¢inah niti ne prejmemo istega
poslanstva. Toda duh Jezusa Kristusa
je isti za vse; po njem postanemo
bozji otroci in iz njega moramo
kristjani Ziveti. Zgodba o bogatem
mladenicCu se ne nanasa na izredne
poklice niti na privilegirane cerkvene
osebe. Nekoc je papez Janez Pavel II.
to izrecno omenil (v OkrozZnici
Veritatis Splendor, 18): »Ta klic k
popolni ljubezni [Jezusovo povabilo
bogatemu mladenicu] ni pridrZan za
izbrane skupine,« temvec »je
namenjen vseme in je enako kot
deset zapovedi »v sluzbi edine in
nedeljive ljubezni, ki zaradi svoje
dinamike tezi k popolnosti in katere
merilo je samo Bog.«

Ce Gospod hoce, da nekdo ljubezen
do njega Zivi v popolnosti in da je
svet, na primer kot direktor banke,
lahko ta to stori, ne da bi se moral
odpovedati svojemu poloZaju ali



prodati banko; vendar pa se mora
biti pripravljen »odpovedati«
svojemu imetju, kot pravi Jezus;
uporabiti svojo (morda) visoko placo
za to, da bi sluzil drugim in ne za to,
da bi Zivel lagodno in razko$no
zivljenje ali iskal ugled in moc.
Kljucno vpraSanje je vedno, kaj
Gospod od nas hoc¢e? Ce izpolnjujemo
njegovo voljo v vsem, smo lahko sveti
— popolni — tam, kjer Zivimo in
delamo. Bog, nas OcCe, in kriZ Jezusa
Kristusa nas ¢akata povsod.

VELICINA VSAKDANJEGA
ZIVLJENJA

Danes je Se vedno veliko ljudi —
morda tudi med bralci te knjige —, ki
bolj ali manj mislijo, da morajo, Ce
hocejo zares slediti Kristusu, nehati
Ziveti kot obi¢ajni drZavljani in
opustiti svoj poklic. Niti moski niti



Zenska naj ne bi mogla resni¢no
slediti Kristusu in imeti hkrati Zeljo,
da postaneta zdravnik, odvetnik,
profesor, pilot, ucitelj Sportne vzgoje
ali plesa, borzni posrednik, laborant,
bolnicar, informatik ali karkoli
drugega; da bi imela druZino in bila
oCe ali mati. Ti glasovi menijo, da
obstajata v Cerkvi dve vrsti ljudi:
»zaposleni v Cerkvi« — duhovniki,
Zzupniki, redovniki, ljudje, ki se
posvecajo Bogu, molijo, so
strokovnjaki za verske reci, skrbijo
za verske vidike Zivljenja, poleg tega
pa dajejo dober zgled: skratka osebe,
ki morajo biti »svete« — in drugi.
»Obicajnim kristjanome, ki skrbijo za
»posvetne« reci, naj ne bi bilo treba
Boga vzeti tako zares niti naj ne bi
bili pravzaprav primorani poznati
verskih stvari in ne iskati svetosti.

To bi pomenilo, da smo vse zamesali.
Pomenilo bi, da smo pozabili, da se
Jezus v govoru na gori ne obraca le
na nekatere. Pravi, da moramo vsi



biti »popolni, kakor je popoln vas
nebeski Oce«. Pomenilo bi, da si
krs¢anstvo predstavljamo kot vero, ki
se omejuje na to, da ljudi pripravi na
onostranstvo in da stvari tega sveta
za boZje kraljestvo niso pomembne,
temvec so prej zapreka. To pa ni res.
Kristusov nauk nam, ki Zivimo na
tem svetu, ne govori, da so nas
poloZaj v njem, naSe delo, na$ poKlic,
nasa zavezanost druzini in druzbi
nepomembni za bozje kraljestvo, niti
da moramo opustiti svoj polozaj.
Ravno nasprotno. Ali ni Jezus prosil
svojega nebeSkega OcCeta pri zadnji
vecerji za svoje ucence z naslednjimi
besedami: »Ne prosim, da jih vzames
s sveta, ampak da jih obvarujes
hudega« (Jn 17,15). In ko v Novi
zavezi beremo Pavlova pisma, nas
cudi, da je vsem kristjanom, brez
razlikovanja rekel: »Kaijti to je bozZja
volja, vasSe posvecCenje« (1 Tes 4,3).
Zdi se, da so se ljudje, ki jih je
nagovarjal, ukvarjali s trgovanjem,
kajti piSe, da biti svet pomeni na



prvem mestu, da »nihce ne goljufa in
ne vara svojega brata«. Ni verjetno,
da bi bil ta nagovor ali drugi, kot so:
»da se vzdrzite necistovanja, da
vsakdo izmed vas ohrani svoje telo v
svetosti in Casti« in da »nas vendar
Bog ni poklical k necistosti,
namenjeni duhovnikom ali
menihom, ki jih v Casu svetega Pavla
ni bilo. Ne, Jezus je priSel, da bi
vzpostavil svoje kraljestvo na tem
svetu, v ¢loveskih srcih — »Bozje
kraljestvo je med vami« (Lk 17,21) —
in ga s pomocjo kristjanov spremenil
po izvornem nacrtu stvarjenja
(Ceprav tisto kraljestvo ne bo
popolna resni¢nost do konca casov
kot sad dokon¢nega prihoda Jezusa
Kristusa, ki bo »vse prenovil«).

Skozi stoletja smo se tako navadili na
misel, da so bili samo Skofje,
duhovniki in redovniki odgovorni za
poslanstvo Cerkve — Kker ohranjajo
na varnem cerkveno barko s svojim
Zivljenjem povezanosti z Bogom in



svojim poznavanjem verskih zadev
—, da smo mislili, da obicajni
kristjani (laiki) nimajo nobenega
poklica. »Laiki« so tisti kristjani, ki
niso kleriki (duhovniki ali diakoni); v
bolj natan¢nem in globljem pomenu
so to »obicCajni Kkristjani«, katerih
naloga so posvetne stvari, za razliko
od duhovnikov, redovnikov in
»posvecenih oseb«. Te laike so imeli
za drugorazredne Kristjane, Ce lahko
tako re¢emo, brez resnic¢ne in
dejavne odgovornosti v poslanstvu
Cerkve.

Lahko bi odgovorili, da se je to
temeljito spremenilo. Danes vsi
sodelujejo v Cerkvi in so celo na
odgovornih poloZajih; tudi laiki, ki
niso prejeli zakramenta svetega reda
niti ne pripadajo nobeni redovni
kongregaciji. Zdaj se vsi, moski in
Zenske, Cutijo poklicane, da naredijo
nekaj za Cerkev; dolgo je Ze, odkar ni
bilo vec sliSati starega predsodka, da
niso vsi kristjani v polnem pomenu.



Vendar naj nas videz ne vara! Jasno
je, da je sodelovanje laikov pri
katehezi in liturgiji znotraj meja, ki
jih je natan¢no dolocila Cerkev,
enako kot na drugih podrocjih
cerkvenega zZivljenja dobro, nujno in
nekaj, kar bogati. Ne pozabimo na
vcasih junasko velikodusnost, s
katero Stevilni ljudje vlagajo svoj
trud kot kateheti, predavatelji na
teCaju priprave na zakon ipd.!
Vendar ta nacin sluZenja Cerkvi ne
vkljucuje velike mnozice kristjanov.
Prav zato, ker velikodusno Zivijo kot
kristjani v svetu, obi¢ajno za to
nimajo ¢asa. Stevilni izmed njih
imajo veliko druZzino in zahtevno
delo. Ce kdo misli, da je nekdo
kristjan v polnem pomenu besede
zato, ker je nase prevzel obveznost v
zupniji ali v cerkvenih strukturah, je
mogoce Se vedno pod vplivom
starega predsodka, da obstajajo prvo
in drugorazredni kristjani in da je za
to, da bi bili med prvimi, treba
sprejeti neko cerkveno »obveznoste.



Pozabil bi na to, da se je Bog
uclovecil v Jezusu Kristusu in da je
zaradi tega vse, kar je plemenitega v
CloveSkem Zivljenju, postalo
priloZnost za to, da najdemo Boga in
sluzimo Cerkvi, kot bomo bolj
natanc¢no videli v naslednjih
poglavjih. Sveti JoZefmarija je
govoril, da tempelj ni privilegiran
kraj, lasten krS¢anskemu Zivljenju.
Le-to pa ne temelji na Zelji
»udeleZevati se svetih obredov, vrasti
se v nekaksno cerkveno druzbo, v
neke vrste loCen svet, ki ima samega
sebe za preddverje nebes, medtem ko
gre obicajni svet svojo

pot« (Pogovori, 113).

TaksSen pristop pogosto ne pozna
tega, kar sveti JoZefmarija imenuje
»veliCina« vsakdanjega Zivljenja.
DolZnost kristjanov je, da z lucjo vere
razsvetljujejo poti sveta, njegove
najgloblje strukture in tkiva. Biti
kristjan ne pomeni, da se poveZemo
v neko strukturo in prevzamemo



nekaj bolj ali manj pomembnih
obveznosti — da bi postali »zavezani
kristjani« — temvec¢ pomeni
zavezanost, ki vkljucCuje vse Zivljenje.
»Zavezan! Kako vSeC mi je ta besedal!
— BoZji otroci se — svobodno —
zavezemo, da bomo Ziveli za
Gospoda v prizadevanju, da bi On s
popolno oblastjo vladal v naSem
Zivljenju« (Kovacnica, 855). Prav
zaradi tega Kristusova Cerkev ni
neko drustvo niti klub, ¢igar glavna
dejavnost je prirejati shode in
organizirati aktivnosti. Poleg tega
glavne osebe Cerkve niso Skofje ne
duhovniki ne papeZ, Se manj pa tisti,
ki jih lahko imenujemo »laiki v sluzbi
Cerkve«. Glavna oseba je Kristus.
Duhovniki imajo samo poslanstvo, da
zagotavljajo njegovo navzocnost.

Zato je tako lep odgovor papeza
Benedikta XVI. — teologa in
priznanega kardinala, preden so ga
izvolili za papeZza —, ko je nekdo
omenil, da mu Stevilne osebe, ki tako



mnoZi¢no prihajajo na njegove
sprejeme, izkazujejo veliko ljubezen.
Njegov preprost odgovor se je glasil:
»To je zato, ker vidijo v meni
Kristusa.« Duhovniki, Skofje in papez
so pomembni, ko prinasajo Kristusa
med ljudi z oznanjevanjem boZje
besede in z zakramenti. Vendar niso
kristjani v polnejSem pomenu besede
kot drugi verniki; to so zgolj na
drugacen nacin. Resnicne glavne
osebe pri poslanstvu Cerkve so laiki,
a ne tisti, ki se v€asih imenujejo
»zavezanig, temveC popolnoma
obic¢ajni verniki. Oni ponesejo
Kristusa v svet, tja, kjer so ljudje in
kjer se mora izpolniti odreSenje.
Drugi bi morali v njih spoznati
Jezusa, ker vsi verniki sodelujejo pri
Kristusovem duhovniStvu in so
odgovorni za njegovo poslanstvo
(posvecevati svet od znotraj), ki
temelji na krstu.




SVETOST — RESNICNA
KRSCANSKA »KARIFRA«

Obstaja pojav, ki se imenuje
»klerikalizem«. Ta beseda je
povezana z izrazoma »kler« in
»Kklerik«. Kler sestavljajo tisti, ki
opravljajo neko nalogo, za katero je
predvideno diakonsko, duhovnisko
ali Skofovsko posvecenje; kleriki pa
opravljajo duhovno sluzbo ali
poslanstvo v Cerkvi. »Klerikalizem«
je zloraba cerkvenih poloZajev, ki se
pojavi takrat, ko imamo klerike za
prave in »pomembne« Kkristjane, ki so
resnic¢no (ali edini) odgovorni za
poslanstvo Cerkve. V¢asih je takSno
prepricanje zlahka vodilo do tega, da
so se kleriki vmeSavali v vsa
podrocja Zivljenja ali poskusali
vplivati na druzbo, ne samo z
oznanjevanjem Kristusovega nauka
in podeljevanjem zakramentov —
kar je sluzba duhovnikov — temvec
so hoteli »ukazovati« vsepovsod, celo



v tistih receh, ki jih je Kristus
prepustil ¢loveski svobodi.

Na zacetku se je beseda »klerik«
nanasala na ¢loveka, ki je imel
izobrazbo v veinoma neizobrazeni
druzbi in ki je zaradi tega uZival
doloCen ugled in avtoriteto. Ker je
bila vecina klerikov duhovnikov, je
beseda privzela ta pomen. Tako se
razume, da je v preteklosti biti klerik
pomenilo napredovanje v druzbi,
»Kkariero«, povezano z ugledom in
vplivom, ¢eprav na Cloveski in
prevecC zemeljski nac¢in. Tako je bilo
do nedavnega in vcasih Se vedno
odkrijemo takSno miselnost. Jezus je
ostro obsodil vse, kar bi lahko
oznacili za »karierizem« ali
»karierno usmerjenost« med
njegovimi apostoli. Ko ga je Jakobova
in Janezova mati prosila, naj dodeli
njenima sinovoma castni mesti v
svojem Kkraljestvu, je Jezus razlozil
apostolom, da On ni priSel »da bi mu
stregli« — da bi naredil kariero —



»ampak da bi stregel in dal svoje
Zivljenje v odkupnino za mnoge«.
Tako bo tudi med ucenci velik in
»Pprvi« tisti, ki bo drugim sluzabnik
(prim. Mt 20,20-28).

Kristusov duh je »klerikalizmu«
ravno nasproten. Vendar obstajajo
kristjani, ki se borijo za poloZaje,
»Vpliv« in »javno mnenje« v Cerkvi,
ali taksni, ki sanjajo, da bi dosegli
cerkveno kariero. Neverjetno je, toda
Stevilni laiki stremijo k temu, da bi
prevzeli naloge, ki so lastne
duhovnikom. V nekaterih drZzavah se
hocejo povzpeti na prezbiterij in
somasevati ali oznanjati: to so
»Kklerikalizirani« laiki. Drugi se
posluZzijo naziva »katoli¢an, zato da
drugim Kkristjanom vsiljujejo svoja
osebna staliSca v politi¢nih,
ekonomskih ali eti¢nih zadevah, kot
da bi bile to edine »katoliSke« ali
»cerkvene« moznosti. Prisvajajo si
pravico do govora v imenu vseh
katolicanov v zadevah, ki jih Cerkev



pusca svobodnemu in osebnemu
mnenju vernikov in v katerih Zeli
pluralizem in zdravo raznolikost.
Skusajo predstaviti neko katolisko
misljenje, za katero si prizadevajo, da
bi postalo za vse obvezno. To so laiki,
vendar se obnasajo kot duhovniki
»stare Sole«.

Kristus iSCe osebe, ki so pripravljene
sluziti. Zeli si ljudi, ki bi mu sledili po
poti odpovedi in poniZnosti, ne pa
tistih, ki hoc¢ejo »delati kariero« v
Cerkvi in Zelijo imeti vpliv in oblast.
Presveta Devica Marija ni naredila
nikakrsne »kariere«. Ni bila ena
izmed apostolov niti ni imela
vodstvenih odgovornosti. Kljub temu
in brez kakrSnegakoli dvoma je sveta
Marija najpomembnejSa oseba v
zgodovini Cerkve in v Zivljenju
Jezusa Kristusa: bolj kot vsi apostoli
skupaj. Kot boZje bitje ter kot Zenska
in mati je privolila v delovanje
Svetega Duha in rodila Kristusa. Med
velikimi svetniki je bilo veliko Zensk.



Nekatere od njih so bile
pomembnejSe od Skofov ter papezev
in imele vecji vpliv v Cerkvi in toku
zgodovine. Cerkev potrebuje takSne
Zenske tudi danes; ne v zakristijah in
ob oltarju, temvec predvsem v
druZinah in Solah, univerzah,
bolnisnicah, uradih, zdravniskih
ordinacijah; v svetu mode, umetnosti
in medijev; v politiki, ekonomiji in v
raznovrstnih druzbenih pobudah.

Nikomur nocem odreci iskrene Zelje
po tem, da bi sluzil Kristusu in
Cerkvi. Vendar pa to, kar sem
ravnokar opisal, dokazuje, da Se
vedno tezko razumemo, da direktor
banke, pilot, bolniska sestra ali
igralka, taksist, zobozdravnik ali
profesorica na univerzi vcasih
naredijo vec za Kristusovo Cerkev
kot tisti, ki so na cerkvenih polozajih
ali tisti, ki se tako ali drugace
oznacujejo z uradnim nazivom
»Kkatoli¢ani«; in bolje predstavljajo
ideal kr$canske popolnosti. Za



Kristusa je velik tisti, ki je svet. Zato
je bila »najvecja« sveta Marija. V
nebeskem kraljestvu niso »veliki« ali
»pomembni« duhovniki, Skofje ali
papeZzi samo zato, ker so duhovniki,
Skofje ali papeZi, temvec svetniki (in
nedvomno je bilo in je veliko
duhovnikov, Skofov in papezev
svetnikov). Pomembna je svetost:
zedinjenost s Kristusom, ljubezen do
Boga in izrocCitev Zivljenja, da bi
sluzili drugim. To je »karierac, ki je
dostopna vsem; to je prava »kariera«
v boZjem kraljestvu in v Cerkvi
Jezusa Kristusa. Gospodove besede:
»Kdor hoce biti med vami prvi, naj
bo vas$ sluzabnik,« veljajo tudi za
ljudi, ki dan preZzivijo v pisarnah,
laboratorijih, v pilotskih kabinah ali
industrijskih obratih; kakor tudi
povabilo: »Bodite torej popolni,
kakor je popoln vas nebeski Oce.«

Primerno bi bilo, da opustimo
zmotne ideje o krS¢anskem Zivljenju.
Poklicanost kristjanov ni v



najboljSem primeru samo
»udeleZevati se svetih obredov, vrasti
se v nekaksno cerkveno druzbo, v
neke vrste loCen svet, ki ima samega
sebe za preddverje nebes, medtem ko
gre obicajni svet svojo

pot« (Pogovori, 113). Napaka
takSnega pristopa je v tem, da gre
svet v tem primeru »svojo pot« in ne
po bozjih poteh. Seveda imajo
posvetni sistemi (politika, ekonomija,
znanstvene raziskave, umetnost in
tehnika) svojo lastno zakonitost. Ni
jim treba biti pod vodstvom Cerkve,
Se manj pa pod njenim »nadzoromec.
Hvala Bogu so minili Casi, ko se je
govorilo, da mora biti tako! Vendar
pa strukture tega sveta, kljub svoji
upraviceni avtonomiji, potrebujejo
kvas in Kristusovo lu¢, da se ne bi na
koncu obrnile proti ¢loveku zaradi
zlorabe ali samounicenja.

Kljub ¢udovitim znanstvenim,
kulturnim, politi¢nim in druZzbenim
napredkom — ki so bili na nek nacin



mogoci po zaslugi duha kr$canske
tradicije in humusa krsc¢anstva —, je
sodobni svet v pomembnih vidikih
rastel mimo Kristusovega duha. Na
nekaterih podrocjih mu celo
nasprotuje. Napredki moderne dobe
v znanosti, tehniki ali medicini so
vecinoma velicastni. Korenito so
spremenili Zivljenje in ga obcCutno
izboljsali. Vendar so se v dolocenih
vidikih oddaljili od resnice o Bogu in
Cloveku in se na koncu veckrat
obrnili proti njemu. Nas svet je
izpostavljen novim groznjam,
nazadnje zaradi prepleta dveh
dejavnikov: na eni strani je
neskoncno znanje in neizmerna
Cloveska moc kot sad znanosti in
tehnike; na drugi pa velika
nevednost glede vere in »metafizike,
ki od zacetka vpliva na smisel in cilj
CloveSkega Zivljenja. K temu dodajmo
Se bedno moralno Sibkost ¢loveka, ki
ga zlahka vodi v zlorabo moci in
samounicenje. Zasuznjevanje s strani
najnizjih nagonov se pogosto kaze



kot »osvoboditev« in napredek; Ce se
kdo upre in tega nocCe sprejeti, je
oznacen za nazadnjaskega in
zastarelega.

Sodobni svet potrebuje moske in
Zenske, ki trdno stojijo v veri, v
preprostih moralnih vrednotah in
jasni usmerjenosti. Osebe, ki zrejo v
prihodnost z zaupanjem, ki ohranjajo
upanje, ker Bog ni zapustil sveta in
hoce, da ga preplavi Kristusov duh.
Cloveska druzba potrebuje osebe in
drzavljane, ki so zmozni narediti
nacrt za svoje Zivljenje in nase
prevzeti obveznost. Moske in Zenske,
ki se ne zadovoljijo s preprosto
druzbo zabave, v kateri vsakdo
poskusa Ziveti po merilih uzitka in
se, kolikor je mogoce, izogniti
trpljenju. MoSke in Zenske, ki se
znajo izogniti zahtevam potrosniske
druzbe, ki gojijo Zeljo po tem, da bi
sluzili sebi enakim z vsakodnevnim
delom v Soli, na univerzi, v poklicu in
druZini, Ceprav to zahteva Zrtev.



Koncna reSitev za tezave Clovestva
ne ti¢i v znanosti ali v tehniki in ne v
ugodnostih sodobne demokracije,
temvecC potrebujemo dodatno pomoc
vrednot, kakr$ne izhajajo iz
krsc¢anske vere.

Sodobna civilizacija in kultura sta se
oddaljili od svojega zacCetka in bistva,
ki je v krSCanstvu. Ni neobicajno, da
v Solah in na fakultetah sliSimo, da
sta bila katoliska Cerkev ali
krs¢anstvo na sploSno nasprotnika
znanosti in napredka in da sta
nasprotovala napredovanju moderne
dobe. Toda nekaj ni bolj resni¢no
zato, ker to veckrat ponovimo: Se
naprej je popolnoma lazno. Kot
kristjani, Se manj pa kot katoli¢ani ne
smemo imeti nobenih kompleksov.
Res pa moramo nepristransko, z
umirjenostjo in objektivnostjo
preuciti zgodovino in se uciti na
napakah preteklosti, tudi tistih, ki so
jih storili katoli¢ani in pomembne
cerkvene osebnosti. Kljub temu pa ne



smemo izKkrivljati resnice in misliti,
da je zgodovina Cerkve zgodovina
porazov.

Resnica je, da je zgodovina katoliSke
Cerkve Cudovita zgodovina uspehov.
To, da sta se starodavna kulturna
dediS¢ina in rimska pravna kultura
resili in se ohranili do danes, da so se
pojavile prve univerze in pripravili
temelji zahodne znanstvene
dejavnosti, je bila predvsem zasluga
katoliSke Cerkve. In kr$¢anstvo, ki je
vedno ohranjalo razlikovanje med
posvetno in duhovno oblastjo, je
omogocilo vzajemno neodvisnost
drZave in vere. KatoliSki teologi niso
bili prvi, ki so nasprotovali
Koperniku in pogansko ¢arovnistvo
ni prezivelo najdlje na katoliskih
ozemljih niti ni bilo na njih najvecje
Stevilo primerov seziga Carovnic. Kar
se tice (nedvomno bolecega)
»primera Galileo, je precej bolj
zapleten, kot si obicajno
predstavljamo, in je edini primer



katoliSke prepovedi glede
naravoslovnega znanstvenika. O
njem se tako pogosto govori zato, ker
je to edini primer, resnicna izjema.
KatoliSka Cerkev in iz nje nastala
druzbena struktura nista le
pospeSevali moderne znanosti,
temvec sta jo omogocili. Stevilni
cerkveni predstavniki so bili v
avantgardi in utirali pot. TakSen je
bil ravno Kopernik, katoliski
duhovnik, ali Mendel, menih, ki je
odkril zakone genetike. Sam Galileo
je najbolj odlocilno prispeval k
moderni fiziki (zakoni o gravitaciji)
po sooCenju s Cerkvijo ter s tem
spodbudo nadaljeval svoje
znanstveno delo. Kopernika ni
obsodil noben papez, temvec sta to
storila Luter in Melanchthon, dva
protestantska reformatorja.

To, da sta se sodobna kultura in
civilizacija v doloCenem smislu
oddaljili od svojega krScanskega
izvora, ne pomeni, da si moramo



kristjani prizadevati za to, da bi
obnovili preteklo stanje. »Dobri stari
Casi« niso nikoli obstajali. Vsako
obdobje ima svoje znacilnosti in
pomanjkljivosti. Kako naj bi se vrnili
v srednji vek! Kristjani se dobro
pocutimo v sodobnih c¢asih. Vendar ti
Casi potrebujejo resnicne krsc¢anske
drzavljane. V danasnjem svetu se
pomembne odlocitve in spremembe
smeri dolocajo tam, kjer ljudje
delujejo: v znanosti, tehniki, v Solah
in na univerzah, v laboratorijih in v
pisarnah vodstvenih delavcev velikih
podjetij, v izvoljenih vladah in
parlamentih, v demokrati¢nih
procesih, pod velikim vplivom
medijev in javnega mnenja, ki ga
prav oni v veliki meri oblikujejo.
Vendar tudi obicajni drZzavljan
usmerja tok svetovne zgodovine; Ze
kot zgolj potrosnik. S tem, kar kupuje
(knjige, Casopise, revije, vstopnice za
kino, gledaliSce, koncert itd.), doloci,
kaj se ustvarja ter kako se ustvarja in



sodeluje pri oblikovanju duhovnega
vzduSja druzbe, v kateri Zivi.

Brez kakr$negakoli razloga Stevilni
mislijo, da je vera, Se posebno pa
krscanska, v takSnem svetu ostanek
preteklosti ali muzejski primerek.
Nekaterim osebam, predvsem
Stevilnim mladim se zdi, da je
dandanes moznost izbire naslednja:
»Ali hoCem biti kristjan ali hocem biti
¢lovek sedanjega ¢asa?« Se posebno
mladino bi Zeleli prepricati, da biti
kristjan pomeni nekaj zapraSenega,
da Bog in Cerkev (Se bolj) resni¢no
kvarita razpolozZenje. V€asih dobimo
vtis, da se moramo opraviciti, ker
smo kristjani ali katoli¢ani! Skoraj vsi
mediji sporocanja se zadovoljijo s
tem, da Cerkev predstavijo kot
folklorni pojav. Zelo malo novinarjev
si prizadeva za to, kar je na drugih
podrocjih samoumevno: da bi vedeli
nekaj o temi, o kateri piSejo. Pogosto
se zgodi, da Stevilni izmed tistih, ki
porocajo o katoliski Cerkvi in



presojajo o njej v casopisih, novicah
ali na televiziji, niso Studirali
teologije ne zgodovine Cerkve niti ne
vedo nicesar o kanonskem pravu;
poznajo samo drobce — skoraj vedno
napacne — o tem, kar Cerkev
verjame in uci. Logi¢na posledica
tega je napacen, Ce Ze ne neresnicen
in zmoten podatek. Na zalost vecCina
ljudi — tudi Stevilni katolicani — iz
teh virov pridobiva znanje o katoliSki
Cerkvi in ima na ta nacin nezadostne
in tendenciozne informacije.

Danasnji svet potrebuje resnicne
kristjane, tako sodobne, kot je on
sam, ki pa bodo hkrati Ziveli po
evangeliju; ki bodo dobro poznali
nauk Cerkve, ki bodo zdruZeni s
Kristusom v zavzetem Zivljenju
molitve in bodo vedeli, da imajo kot
kristjani neko poslanstvo. Kot je leta
1985 rekel papez Janez Pavel I1., svet
potrebuje »glasnike evangelija,
izkuSene v ¢lovecnosti, ki bodo
prisluhnili njegovemu veselju in



upanju, njegovi tesnobi in Zalosti,
hkrati pa bodo kontemplativni,
zaljubljeni v Boga«. In dodal: »Za to
so potrebni novi svetniki.« Ze v
tridesetih letih je ustanovitelj Opus
Dei v svojem delu »Pot« zapisal:
»Skrivnost. — Javna skrivnost: te
svetovne krize so krize svetnikov. —
Bog Zeli imeti pescico ‘svojih’ jjudi v
vsaki ¢loveski dejavnosti. — Nato ...
‘pax Christi in regno Christi’ —
Kristusov mir v Kristusovem
kraljestvu« (Pot, 301).

Te svetnike — kristjane, ki vzamejo
svojo krsc¢ansko naravo zares in se
zavedajo svoje boZje poklicanosti —
potrebujemo na vseh podrocjih
druzbe in CloveSkega dela, v
druZinah, Solah in na univerzah; pri
znanstvenem raziskovanju in v svetu
zabavne industrije, v umetnosti,
gledaliScu, glasbi; v najrazli¢nejSih
oblikah Clovekovega delovanja;
vsepovsod, Kjer Zivijo in delajo ljudje.
Ni treba, da predlagajo izrecno



»krScanske« ali »katoliSke« resSitve,
kot da bi morali vsi soglasno
zagovarjati enaka mnenja. Kar
morajo storiti, je to, da sodelujejo z
vsemi, tudi s tistimi, ki niso iste vere
kakor mi; in prinasSajo kvas
kr$canske vere svetuy, ki je
zaznamovan in celo deformiran
zaradi greha in ¢loveske Sibkosti.
Krsc¢anska vera ne resuje ClovesSkih
teZav in nalog sama od sebe. Ne daje
odgovorov na vprasanja znanosti,
tehnike ali medicine; ne odloca o
politi¢nih vprasanjih in ne pove
recepta, po katerem bi resili vecino
druzbenih tezav: za to nam je Bog dal
razum. Na tej stopnji lahko
sodelujemo s Stevilnimi ljudmi, s
katerimi si ne delimo krScanske vere.
Nasprotno pa je krS¢anska vera tudi
CloveSkemu razumu v mo¢no oporo,
saj sama vera temelji na razumu.
Poleg tega vera izhaja iz Stvarnika, ki
nam je dal razum in ki ga evangelijj
svetega Janeza imenuje Logos. Izraz
»10g0os« pa ne pomeni samo



»beseda«, temvec tudi »razume« ali
»misljenje«.

Tudi Ce so Kristusovi ucenci le
manjSina znotraj cloveSke druzbe,
lahko delujejo kot u¢inkovit »kvas v
testu«, kot »sol zemlje« in kot »luc
sveta«. Da, luC in jasnost vere,
zdruZeni z zgledom celovitega
kr$Canskega Zivljenja, Stevilne, ki Se
ne poznajo Kristusa, utrjujeta in
spodbujata k temu, da bi delali
dobro. Vera in Zivljenje v Kristusu
spremenita ¢loveka predvsem zato,
da bi premagal svojo sebi¢nost,
Sibkost in zlo, ki izvira iz njegovega
srca. Z njima lahko druge ljubi s
Kristusovo ljubeznijo, oCisti vse
CloveSke dejavnosti in jih naravna v
resni¢no dobrobit ljudi. »BoZji otroci.
— Nosilci edinega plamena, ki je
zmoZen razsvetliti zemeljske poti
dus, edinega sijaja, v katerega nikdar
ne bo vstopila temacnost, somrak ali
zasencenost. — Gospod nas
uporablja kakor bakle, da bi ta lu¢



svetila ... Od nas je odvisno, da mnogi
ne ostanejo v temi, temvec da stopajo
po stezah, ki vodijo do veCnega
Zivljenja« (Kovacnica, 1).

VSAK KRISTJAN JE APOSTOL

Ko zjutraj gledam mlade, ki gredo v
velikem Stevilu v Sole ali na fakultete,
pomislim: veCina teh mladih je
kr$c€ena in birmana. Se zavedajo, da
jih Kristus Kklice, da bi bili apostoli? In
da jim Gospod pravi, da morajo biti
svetniki, »luc sveta, bakle, ki svetijo
v temi pozabe Boga? Vedo, da hocCe
Kristus uporabiti prav njih — njihove
talente, razum, delovne sposobnosti,
ustvarjalnost in moznost, da bi dali
Zivljenje za nek ideal — da bi
uresnicil svoje delo odreSenja v svetu
in ljudi privedel v vec¢no Zivljenje?

Do kolikSne mere se krs¢anska
mladina, ki se ima za katoli¢ane in



morda »dobre Kkristjane«, zaveda, da
ima neko poslanstvo? Bralec teh
vrstic lahko sam sebi postavi isto
vprasanje. Resnica je, da se tega
obicajno ne zavedamo in mislimo, da
smo Ze dobri katoli¢ani (sam sem
tako mislil vec let). Poleg tega je zelo
malo ljudi pripravljenih na to
poslanstvo. Apostol mora dobro
poznati Kristusov nauk, ki nam ga je
Cerkev zvesto predala, in ga znati
pravilno posredovati drugim. Treba
je gojiti osebno in zaupno
prijateljstvo s Kristusom s pomocjo
zavzetega zivljenja molitve, in prek
Njega z naSim OCetom Bogom in
Svetim Duhom. Treba je biti
pripravljen plavati proti toku in
sprejeti resni¢ne, tudi materialne
Zrtve iz zvestobe do Kristusa.

Kako tezko je v resnici biti kristjan?
Nevednost glede vere prevladuje

med mladimi, kot tudi med drugimi
kristjani. TeZko najdemo nekoga, ki
zares Zivi resnicno Zivljenje molitve



ali ki ima izkusnjo zaupnega odnosa
s Kristusom. Srecujemo se s strahom,
da bi plavali proti toku, da bi se
razvedelo, da je nekdo kristjan in
katolican. V Stevilnih pogovorih z
nasimi sodelavci in prijatelji najprej
natanc¢no razlozimo, kot da bi jih
Zeleli pomiriti, da seveda to ne
pomeni, da verjamemo vsemu, kar
trdi papez (Ceprav ne vemo prav
dobro, kaj dejansko pravi). Velikokrat
imamo kompleks manjvrednosti, ker
smo katolicani. Med drugim
sprejemamo veliko srhljivih zgodb, ki
krozijo o Cerkvi (krizarske vojne,
inkvizicija, lov na ¢arovnice, »primer
Galileo« itd.), naivno in brez
zgodovinskega znanja. In
pozabljamo, da so te stvari navadno
prikazane enostransko, pretirano ter
popolnoma napacno; in da se to na
Zalost pogosto poCne z namenom, da
bi Cerkev in njena preteklost izgubili
veljavo. Ker imamo neredko tudi
sami slabo predstavo o Cerkvi zaradi
Ciste nevednosti in zunanjega vpliva,



se sramujemo, da smo katolicani,
postanemo mlacni ali minimalisti¢ni
in v najboljSem primeru Zivimo
resnicno dvojno Zivljenje. V cerkev
gremo ob nedeljah, ali samo za bozic¢
ali veliko noc in takrat prepevamo
cudovite pesmi, ostale dni pa iS¢emo
svoje lastne cilje ter Zivimo svoje
Zivljenje in medtem zavestno
prikrivamo dejstvo, da smo Kkristjani
in katoliCani. Prilagajamo se in
popuscamo takrat, ko bi kristjani
morali biti luc.

In ludi, kot pravi Jezus, ne skrivamo
pod mernikom in ne zakrivamo s
posodo. Ce je tako medla, da ne
izraZza nobenega nasprotja s tistim,
kar razsvetljuje, sploh ne sluzi kot
luc. Takrat se izkaZe vsaj za
nepotrebno.

Ne gre za to, da moramo za vsako
ceno iskati nasprotovanje in izzivati;
da je treba vedno in v vsem plavati
proti toku, ali da je »biti drugac¢ni«



sam po sebi zaZelen cilj. Ni razloga,
da bi na svet gledali z nezaupanjem
ali zanikanjem. Svet moremo in
moramo ljubiti. Ljubiti ga moramo
strastno, kot je zapisal sveti
Jozefmarija (Pogovori, 113-123). Izziv
predstavlja biti v koraku s ¢asom in
biti normalen, hkrati pa v celoti
pripadati Kristusu in sodelovati pri
njegovem delu odreSenja. Biti
»normalen« ne pomeni nujno, da
pocnemo tisto, kar delajo vsi: zdravi
ne postanejo nenormalni, ko pride do
epidemije in je vecina ljudi bolnih.
Obicajen kristjan se obnasa
»naravnog, skladno z njegovo
krs¢ansko naravo. Kristjan je viden
in mora biti znak nasprotovanja.
»Seveda bo tvoje Zivljenje
nasprotovalo njihovemu Zivljenju, a
ravno to nasprotovanje, s katerim
potrjujes svoja dela in svojo vero, je
ta naravnost, ki jo od tebe
zahtevame« (Pot, 380).



Ce lahko Kristusova lu¢ sveti v temi,
bo na neki nacin vedno v nasprotju s
svetom. Zdaj besede »svet« ne
uporabljam v zvezi z boZjim
stvarstvom, temvec kot popacenje
izvornega stvariteljskega nacrta.
Razlog za to popacenje je »poZelenje
mesa, poZelenje oci in napuh
Zivljenja,« kot v svojem prvem pismu
pravi sveti Janez Evangelist (1 Jn
2,16): neurejeno poZelenje,
neurejeno hrepenenje po
zadovoljstvu, Zelja po imetju in
oblasti, samoljubna Zelja po
uZivanju, posedovanju in
gospodovanju. To je »svet« v
napacnem smislu. KrSc¢anska lu¢ ne
zavraca sveta, ki ga je ustvaril Bog,
ampak ga zdravi in posvecuje od
znotraj, da bi znova postal »dober«
kot v boZjem stvarstvu. Kristusova
luc¢ z dobrim, ki izhaja iz Gospodove
moci in ki mora priti na svet prek
njegovih ucencev, premaga zlo, ki
izvira iz CloveSkega srca.



Kristjani moramo ljubiti svet; vendar
ga moramo ljubiti s Kristusovim
srcem. Ljubiti ga, kot ga ljubi Bog, ki
ga je ustvaril, vstopil vanj in dal svoje
zivljenje iz ljubezni do njega in do
nas ter ga spravil s seboj. »K temu
smo poklicani kristjani,« piSe
ustanovitelj Opus Dei, »to je naSa
apostolska naloga in skrb, ki nam
mora goreti v dusi: doseci, da
Kristusovo kraljestvo postane
resnicnost, da preZenemo sovrastvo
in krutost ter po vsem svetu
razSirimo mocni in miroljubni
balzam ljubezni.« (Jezus prihaja
mimo, 183)

Bog potrebuje ljudi, ki so pripravljeni
hoditi z njim po tej poti, ki razumejo,
da so z njihovo pomocjo poti sveta
lahko njegove: od Gospoda in
njegove zvelicavne ljubezni. To je
tisto, kar upravicuje ime »kristjan«:
resni¢no pripadati Kristusu in biti
eden izmed njegovih ucencev. Prav k
temu smo poklicani s krstom. Vsi



moramo slediti Kristusu in opustiti
vse, kar nam preprecuje, da bi
odgovorili na konkretni klic, ki nam
ga posilja. Jezusove besede: »Vi ste
luc sveta,« bi nam morale sluziti kot
notranji pretres. Spomnijo nas, kako
velika je nasa odgovornost. Izpolnili
jo bomo lahko samo, ¢e bomo sprejeli
luc, ki nam jo lahko da le Kristus.

Tista luc je luc resnice. To, da si
Zelimo biti lu¢, na prvem mestu
pomeni, da ljubimo resnico in si
Zelimo biti pricCe resnice, ki je Kristus
sam. Sveti Pavel piSe EfeZanom:
»Tako ne bomo vec¢ nedorasli otroci,
ki jih premetava in kot valove
razburka vsak veter nauka v ¢loveski
zvijaCnosti in pretkanosti, v blodnem
zavajanju. Pac pa Zivimo iz resnice v
ljubezni« (Ef 4,14-15). V latinski
razliCici — veritatem facientes in
caritate — je osrednja misel
»udejanjati resnico v ljubezni«.
»Balzam« ljubezni, ki ga moramo po
prej navedenih besedah svetega



Jozefmarija razsirjati kristjani, je
vedno prepojen z resnico, ki jo je
Kristus razodel in ki jo Cerkev
sporoca in varuje.

Naslednje poglavje bo torej imelo
dva cilja. Najprej Zeli pokazati, da
moramo Kristjana prepoznati
predvsem po njegovi ljubezni do
resnice. KrSCanske vere ne moremo
lociti od prepricanja, da je edina, ki
vsebuje vso resnico. Drugace bi bila
krsc¢anska ljubezen neresnicna. Poleg
tega pa Zeli poglavje na kratko
pokazati osnovne znacilnosti te
resnice, kolikor se mi je zdelo
potrebno glede na temo te knjige.
Vzeli si bomo Cas, da spomnimo na
temelje krSCanskega razodetja. Samo
Ce se jih zavedamo, bomo lahko
razumeli, da je krS€anska narava
boZja poklicanost, tako kot tudi
smisel in cilj vsakega bolj
specifiCnega poklica znotraj Cerkve,
kot je poklicanost v Opus Dei.



Copyright © www.si.opusdei.org

Martin Rhonheimer

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/e-knjiga-jaz-svet/ (20. Jan.
2026)


https://www.si.opusdei.org
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-jaz-svet/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-jaz-svet/

	E-knjiga: “Jaz – svet?”

