opusdei.org

E-Kknjiga:
“Hrepenenje po
Bogu”

PremiSljevanja o adventnem in
boZi¢nem casu (avtor: Joan B.
Torell0).

23. Dec. 2023

Prenesi ePub » Hrepenenje po Bogu
Prenesi Mobi » Hrepenenje po Bogu

Prenesi PDF » Hrepenenje po Bogu



https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Hrepenenje%20po%20Bogu20171203-183103.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Hrepenenje%20po%20Bogu20171203-183117.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Hrepenenje%20po%20Bogu20171203-183143.pdf

UvoD

Zeleli bi vam predstaviti nekaj
premisljevanj o adventnem in
bozi¢nem casu, ki jih je zapisal dr.
Torell6 na Dunaju, Kkjer je Zivel vec
kot Stirideset let.

Prelat dr. Joan B. Torell0 se je rodil v
Barceloni leta 1920 in umrl leta 2011
na Dunaju. Bil je zdravnik, doktor
psihiatrije. Leta 1948 je bil posvecen
v duhovnika. Postal je tudi doktor
teologije. Bil je profesor psihologije
in pastoralne psihopatologije. Zivel je
v Spaniji, Italiji in Svici ter ve¢ kot
Stirideset let na Dunaju. Bil je
regionalni vikar Opus Dei v Avstriji
in pozneje rektor cerkve sv. Petra v
srediS¢u Dunaja.

Je avtor znanih knjig s podrocja
duhovnosti in psihologije, kot sta
npr. Psicoandlisis y confesion
(Psihoanaliza in spoved) ter



Psicologia abierta (Odprta
psihologija).

Bil je eden izmed prvih ¢lanov Opus
Dei, ki so zaprosili za vstop v 40. letih
20. stoletja. Kot duhovnik in ugleden
psihiater nam v teh meditacijah
razkriva globok pogled na Cloveka,
predvsem pa neskoncéno ljubezen
Boga, ki je prisoten v obicCajnih
dogodkih Zivljenja. V skladu z vizijo
sv. Jozefmarija (1902-1975),
ustanovitelja Opus Dej, je vsakdanje
zivljenje in delo postavil v srediSce
krS¢anskega Zivljenja in jima na ta
nacin dal nov pomen, ki vodi v
viSave svetosti.

Njegove meditacije in homilije so bile
na Dunaju zelo znane. O njem se je
govorilo, da se noben pridigar v
mestu ne more primerjati z njim. Bil
je duhovnik, zaljubljen v svoje
duhovnistvo, izjemnih sposobnosti,
po razumu in srcu katolik;
popolnoma je bil preprican v



univerzalnost odreSenja, ki nam ga je
zadobil Jezus Kristus, odreSenja, ki je
zaradi tega moglo ozdraviti in
povzdigniti vse dosezke CloveSkega
uma.

Rafael Arias

HREPENEN]JE PO BOGU

Advent je Cas nostalgije, hrepenenja,
ki se po molitvi Cerkve iz dneva v
dan spreminja v vzdihljaje in jecanje:
“Pohiti, Gospod, ne odlasaj!” Srce
velikokrat ne more slediti besedi, ker
so liturgi¢ne besede Cista strast, mi
pa nihamo med cistim hrepenenjem
in obCutkom ter ne zmoremo z vsem
srcem poteSiti tega porasta
nepotrpezljive potrebe po Bogu.
Ponovimo Kklic iz svetega besedila:
“Pokazi svojo moc¢!”™ Nemalokrat pa
smo utrujeni, raztreseni in poniZani
zaradi majhnih notranjih in zunanjih



naporov. Nasa hrepenenja velikokrat
spominjajo na gradove v oblakih,
lakota in Zeja po svetosti se razblinita
na nasih ustnicah in ostane le
nejasna Zelja po resnicni ljubezni.
Kdaj bomo zares ljubili, kdaj se nam
bo resni¢no tozilo po Bogu? Je v nas
Se vedno pogum, da bi hrepeneli?

Prav zato imamo advent: da bi se —
kot nam govori bogosluzje z
besedami preroka Izaija — “utrdila
klecava kolena”®?, da bi znova
vzplamenela nasa ljubezen, da bi se
nasa revscina in celo ravnodusnost
nasih src preobrazili v hrepenenje, ki
se mu ni moc¢ upreti. Advent je tu, da
bi vse mocneje in bolj iskreno
hrepeneli.

Veliki cerkveni ucitelji, svetniki, so
govorili o treh Gospodovih prihodih.
Prvi se je zgodil v Betlehemus; to je bil
prihod Boga v bedi nasega mesa:
postal je Clovek. Zadnji Gospodov
prihod ob koncu zgodovine sveta bo



povsem drugacen: ne bo se prikazal
ponizan, kot suZenj, kakor je bilo
prvic, temvec v vsej svoji slavi in
velicastju, da bi zakljucil zgodovino
in zacCel veCnost. Svetniki nam
govorijo, da je med prvim in zadnjim
prihodom Se eden: prihod Gospoda v
sredisce ¢loveske duse. Ce si torej
celotno Zivljenje zamisljamo kot
advent®™ med prvim in zadnjim
adventom, potem se bo Jezus rodil
tudi v nas.

Apostol Pavel pravi, da se je On Zelel
“izoblikovati”™* v vsakem izmed nas.
To oblikovanje drugega Kristusa v
vsakem verniku, ta Gospodov prihod
v duso, to rojstvo Kristusa v nas
povzema vse namene in cilje, tako da
se vsi ostali nameni in cilji naSega
bivanja sesujejo v prah, vse drugo, po
Cemer smo hlepeli in kar smo si
Zeleli, prakticno izgine, Ce
verjamemo in resni¢no pripravimo
ta unum necessarium®, to, kar je
edino potrebno. Nobeno dejanje,



nobeno prizadevanje, noben
apostolski napor, nobeno ¢lovekovo
delo ne izpolni naSega Kklica, Ce nas
prek Kristusa ne zavzame svetost
samega Boga.

To je najpomembnejSe in odlocilno
zame, za celotno Cerkev in ves svet.
Te preobrazbe v Kristusa, ki je
edinstvena v vsakem posamezniku,
ne more nadomestiti nobena Kkrepost,
noben doseZek. Nikar se ne varajmo:
zgolj ta zveza lastne osebe in
osebnosti Jezusa Kristusa je lahko
srediSCe vseh nasih misli, gonilo vseh
nasih obveznosti, namen vseh nasih
ciljev, od najbolj vzviSenih do najbolj
skromnih. Doseci to “Cutenje z
njegovimi obcutki”, o katerem govori
apostol Pavel, tako da vsak izmed nas
misli le to, kar misli Kristus, Zeli
samo to, kar zZeli On, se trudi doseci
to, kar se trudi doseci On, ljubi samo
to, kar ljubi On.



Sentite in vobis quod et in Christo
Iesu'”, naj bo v vas torej isto ob¢utje,
ki je bilo tudi v Kristusu Jezusu. Kdo
je gospodar tvojih obCutkov? Mar
niso vera, razum in volja veliko
pomembnejsi od obcutka?

A obcutek je nekaj zelo Cloveskega.
Ko nekaj obCutimo, je to za nas nekaj
najbolj resniCnega, najbolj iskrenega.
Je prepovedano cutiti, kar ¢uti
Kristus? Ravno nasprotno! Spontano
obcutiti isto kot Jezus Kristus je ideal,
je nekaj najbolj cudovitega!

Zagotovo je pomembnejSa vera,
pomembno je, da razmisljamo kot
kristjani, da so v nas krsc¢anska
hotenja. A kdo bi si ne Zelel, da
njegovo srce bije z Jezusovim srcem?
Ce pomislimo na svetnigke like,
vidimo, da ne le trdno verujejo,
temvec da tudi v vseh zadevah
razmisSljajo resni¢no po krscansko, da
Z vso svojo mocjo in vso voljo Zelijo
tisto, kar Zeli Jezus. Pri vseh velikih



svetnikih lahko vedno vidimo, kako
njihovo srce bije in odmeva s srcem
Jezusa Kristusa.

Trdno verjamem, da po zakramentih
in po molitvi vse bolj zdruzujemo
naSe misli z mislimi Boga, tako da se
bo nekega dne srce prepustilo in
bomo izkusili nekaj ¢udovitega:
obcutili bomo isto kot Jezus Kristus,
zato ne bo vec delitve med vero,
misSljenjem in srcem. Postopoma se
bomo zedinili z Njim, ¢e bomo
ohranjali komunikacijo, ¢e bomo
molili. V Jezusovi osebi je vse eno,
spojena sta glava in srce, notranje in
zunanje Zivljenje, delo in molitev,
ljubezen do Boga in ljubezen do
bliZznjega. Po izjavah svetnikov ta
edinost pomeni “rojstvo Bozjega Sina
v nasi dusi”. On je v nas.

Apostol Pavel pravi, da “ga je
osvojil”” Jezus Kristus, ta Jezus, ki je
torej vse v vsem. Tako lahko skupaj s



sv. Franc¢iSkom AsiSkim recemo: “Ti,
moj Bog in moje vse. Ti si moje vse.”

Kako silno je hrepenenje, ki se zgane
v nasi dusi! To je hrepenenje, ki je
bilo znacilno za vse velike osebnosti
stare zaveze. Pricakovali so
Gospodov prihod. Niso vedeli
natancno, Kkje se bo to zgodilo,
vendar so hrepeneli po njem, si ga
Zeleli. Starozavezni preroki so
zbudili prav to Zeljo v boZjem
ljudstvu in jo nenehno hranili. Modri
Salomon je dosegel modrost, ker si je
je Zelel, kot je zapisano v Svetem
pismu: “Ker si prosil za to (...), glej,
bom storil po tvoji besedi.”™ To je Ze
bila neke vrste prisotnost Boga med
ljudmi: modrost z visav se je
preobrazila v modrost ¢loveka.

Daniel, eden od najvecjih prerokov,
sije Zelel mnogo stvari, imel je velike
Zelje. Zato mu je Bog dal umljivost in
spoznanje pri njegovih zadolzitvah.
Kralj David zapiSe v svojih spevih na



veC mestih: “Kakor hrepeni jelen po
potokih voda, tako hrepeni moja
dusa po tebi, o Bog.”"™ Ali na drugem
mestu: “Mojo duso Zeja po tebi kakor
izérpano dezelo.”"” In Kristus je
priSel ter nas odZejal. Hkrati pa je —
po njegovih lastnih besedah —
prinesel na zemljo ogenj in Zelel si je,
da bi se ta ogenj razsiril po vsej
zemlji."" Na Gori blagrov je Jezus
razglasal: “Blagor la¢nim in Zejnim
pravi¢nosti,”"* in ves njegov ¢as
bivanja na tem svetu je hrepenel po
zadnji vecerji, pri kateri se je
popolnoma izrocil ljudem do konca
sveta: “Sréno sem Zelel jesti z vami to
pashalno vecerjo, preden bom
trpel.”"™ Nazadnje je na krizu zopet
rekel: “Zejen sem,”™ in tako je umrl.
Ni hoje za Kristusom in ni svetosti, Ce
nismo delezni te Zeje. Kajti ljubezen,
ki je vse odresSila, mora biti ljubezen
z vsem nasim misljenjem, z vsem
nasim srcem in z vso naso mocjo.
Kdo ima taksno ljubezen?



Véliki cerkveni ucitelj Tomaz
Akvinski nam bo pojasnil nekaj, kar
rad ponavljam v tolazbo sebi in
tistim, ki me poslusajo: na tem svetu
lahko o zemeljskih dobrinah recemo,
da je med Zeljo in posedovanjem
vrzel. Lahko si strastno Zelim necesa
materialnega, a med to Zeljo in
lastnino zeva prepad. Drugace pa je z
duhovnimi dobrinami: tisti, ki si jih
zares Zelijo, so jih Ze pridobili.

Ce si zares Zelim ljubiti Boga, sem ga
Ze zacel ljubiti, ker ta Zelja po
ljubezni dokazuje, da Ze ljubim; Bog
je namrecC prav tak, kot ga opisujejo
Psalmi: “Zaradi nasilja nad
nesrecnimi, zaradi vzdihovanja
ubogih se bom zdaj vzdignil, govori
Gospod, naklonil bom resitev njemu,
Ki si jo Zeli.”™ Ob tem najdemo mir,
pa tudi nek ve¢ni nemir. Zato nam
sv. Terezija Avilska svetuje, naj ne
omejujemo, potlac¢imo ali zatremo
Zelja. Prav tako nas opominja sv.



Katarina Sienska: “Odpri usta, ki
gorijo od svete Zelje!”

Sv. JoZefmarija nam je vedno govoril,
da moramo biti ljudje velikih Zelja,
kot je bil on vse od otrostva, ko si je
Se skoraj kot otrok vedno znova z
izmisljeno melodijo popeval Jezusove
besede: “PriSel sem, da vrZem ogenj
na zemljo, in kako Zelim, da bi se zZe
razplamtel!” Vse svoje Zivljenje je
ponavljal: “Naj spregledam Gospod,
naj spregledam! To ne pomeni le, da
prepoznam tvojo voljo, temvec da
vidim tebe osebno!” Iskal ga je
vsepovsod, v vseh stvareh, videti ga
je hotel v vseh situacijah in vseh
osebah. Molitev, ki je Zelja po
“nenehni molitvi”"®, je to¢no ta
nenehna Zelja. Ko si Zelimo, mélimo.
Ko ta Zelja zamre, zamre tudi molitev
v grlu.

Sveti Avgustin takole zapiSe v znani
homiliji Ante Te omne desiderium
meum, ki je komentar in



interpretacija ene od vrstic iz
Psalmov: “Gospod, pred teboj je vse
moje hrepenenje.”""” Pred Teboj. Ne
pred lJjudmi, ki vsega tega ne morejo
razumeti. Ce zahrepenis po Njem,
potem ti bo On to poplacal, Oce, ki
vidi na skrivnem. Tvoje hrepenenje
je tvoja molitev. Ce to hrepenenje
gori brez prestanka, bo tudi tvoja
molitev nenehna. Apostol Pavel
namrec ni rekel zaman:
“Neprenehoma molite!”"®

Kot pravi sv. Avgustin, ne moremo
vedno klecati v cerkvi in stegovati
rok. Obstaja pa nacin, kako lahko
neprenehoma molimo, in to je tisto,
kar iS¢emo. Kakrsnokoli Ze je tvoje
opravilo, Ce hrepenis po Bogu, potem
nenehno moli$. Ce noc¢es nehati
moliti, ne nehaj hrepeneti!

Tukaj je advent, da bi znova zbudil to
hrepenenje, da bi pregnal malodusje,
da bi znova vzbudil upanje, da bi
ponovno vzgal hrepenenje po Bogu,



da bi okrepil klecava kolena. Advent
bomo torej doZivljali, kolikor bomo
zadovoljili to hrepenenje, to voljo, da
bi utripali skupaj z BoZjim srcem, da
bi ponovno zaziveli. Ali bolje receno:
advent je Cas, da zaCutimo eno samo
hrepenenje: da se Kristus rodi v
meni, da bi bil kot On. Vse ostalo bo
izginilo iz moje glave in mojih rok.
Tedaj ne bom vec¢ obremenjen z
osebami, stvarmi ali okoliS¢inami,
temveC bom resni¢no ubog v duhu.
Morda bom zacutil samoto in bo
moja molitev postala skoraj klic v
noci. A ravno ponoci, v mrazu in
samoti je priSel Kristus na svet.

Le sprejeti moramo to hrepenenje,
pa bomo sprejeli tudi Njega. Ko se bo
rodil Otrok, bo prislo veselje in On bo
po meni in v meni nadaljeval svoje
odreSilno delo v svetu. Zato vse Zelje
adventnega Casa povzema ta stavek,
klic v bogosluZju: “Pridi Gospod,
nikar se ne mudi!”



Ce nas bo doletela ta srec¢a, da bomo
imeli Jezusa v srediScu svojega srca,
bomo ponovili tudi besede dveh
ucencev, ki sta Sla v Emavs: “Ostani z
nama, kajti proti veCeru gre in dan se
je Ze nagnil.”™

Razumljivo je, da v tem Casu upanja
in hrepenenja mislimo na Marijo.
Njena drza je bila preprosta: “Glej,
Gospodova sluzabnica sem, zgodi se
mi po tvoji besedi! In Beseda se je v
meni uclovecila.””

Prosimo Marijo, naj nas nauci te
drZe, tega hrepenenja, pa se bo
Gospod rodil tudi v naSih srcih.

POKORA IN ZRTEV

Tako preprosti ljudje kot tudi veliki
umi in u€enjaki cerkvene zgodovine
so pripovedovali vedno isto zgodbo,
da bi nas naucili sprejeti Gospoda v



nase srce. Revnega kmeta je nekega
dne v njegovi kolibi obiskal sel, ki mu
je naznanil, da ga Zeli obiskati sam
kralj. Ubogi moz je bil srecCen in
presenecen, a obenem tudi obupan.
Kako bom lahko sprejel kralja v svoji
majhni koci? Kako se bom lahko
pripravil in ponudil svojemu
gospodu dostojno bivaliSce?

In kaj stori? Nemudoma zacne Cistiti
in urejati hisko, ki je bila umazana,
razmetana in zanemarjena. Tedaj se
zave, da majhno in skromno
pohistvo ni primerno, zato ga zavrze.
Misli si: boljsi je prazen in Cist
prostor kakor popolnoma neustrezna
oprema. Kon¢no prispe kralj in
njegova prisotnost razsvetli koco, da
se zdi kot palaca. S seboj prinese
pohistvo in vse prekrije velicastvo,
ker nosi s seboj vse svoje bogastvo.

Na zacCetku adventnega casa vedno
odmeva glas Janeza Krstnika v
puscavi: “Spreobrnite se, kajti



priblizalo se je nebeSko
kraljestvo!”®*" Spokorite se,
pripravite pot Gospodu. Vsi smo
slisali ta klic in vc€asih se pocutimo
nekoliko preobremenjene. Kaj lahko
storim? Kaksna je ta pokora, ki me na
nek nacin mora ocistiti in me
narediti vrednega? Ustvarjeno bitje
nikdar ni vredno, da bi sprejelo
Njega!

Najprej pomislimo na to, da ga
moramo sprejeti v nas samih. Moje
srce ga mora sprejeti. KakSen sem?
Na svetu ni popolne narave, obstaja
le padla narava, izkrivljeno srce, ali
kot je dejal sv. Avgustin, curvatum in
se, srce, ki teZi k temu, da bi bilo
srediSCe naSega Zivljenja. Nihce od
nas po naravi ni brez madeza, ne
obstaja idealna narava niti cudovit
znacaj. Ob rojstvu vsi prejmemo nek
material, dolo¢eno telo in duso, in ta
sestav dusSe in telesa bi lahko
imenovali znacaj. In kaj naredimo s
tem materialom? Kaj sem naredil s



podarjeno materijo, s svojim
temperamentom? KaksSen je rezultat
mojega oblikovanja, torej mojega
znacaja?

Nihce ne sme misliti, da je dokonc¢no
zaznamovan s tem, kar je podedoval.
Vsak material, ki ga prejmemo, ima
svoje prednosti in slabosti, svoje
dobre in slabe strani. V vsakem
prejetem materialu prevladujejo
sposobnosti ali dimenzije, ki odrivajo
vse ostale lastnosti na stranski tir,
kjer se ne razvijajo. Ce je nekdo po
naravi pogumen, bo manj nagnjen k
dobroti. Dobrosrcen ¢lovek po naravi
ni tako mocan; velikoduSen pogosto
ni inteligenten, inteligenten Clovek
pa velikokrat ni velikoduSen. Ne bi
mogli reci, da bomo dosegli
ravnovesje, ce bomo dali prosto pot
naravi. Ravno nasprotno, vsak izmed
nas bi se moral odlociti za naporno
razvijanje sposobnosti, ki se med
seboj dopolnjujejo. Tega, kar smo
prejeli, ne smemo imeti za nekaj, kar



nas dokon¢no zaznamuje, niti glede
razvoja nasih moznosti niti v smislu
nase lestvice vrednot.

“TakSen sem in tu ni kaj storiti,” je
pogosto in napacno staliSce, ki ne
ustreza duhovnemu bistvu osebe.
Cloveska zrelost vedno zahteva
odloCen boj proti enostranskosti, ki jo
ima v sebi vsak znacaj, in zahteva
tudi napor, da bi se razvile lastnosti,
ki jih prirojena materija pusca na
stranskem tiru, ne da bi pri tem
onesposobili prejeto, pac pa da mu
ne bi prepustili nadzora nad
osebnostjo. Pri tem moramo v celoti
vkljuciti vse sile in poskrbeti, da tudi
najSibkejse sile z naporom duha
postanejo poclovecene. Vsaka vzgoja,
tudi samovzgoja, doseZe ravnovesje,
za katero bi ne mogli reci, da nima
svoje oblike. Na osnovi tega
ravnovesja lahko iz vsake osebe Zari
tisto najlepse v njej. Kdor je po
naravi koleri¢en, se mora nauciti
krotkosti; kdor je miren, aktivnosti;



sentimentalen Clovek bo moral ¢rpati
moci v okolju opore, aktivist pa bo
moral izvajati in okusSati predvsem
tiSino pogleda vase.

Zadeti je treba tako imenovano “zlato
sredino”, v kateri najdemo to, kar je
dobro, pravilno, krepostno. Nasa
puscica naj zadene srediSce dveh
skrajnosti, ki sta prekomernost in
pomanjkanje. Potrebno se je boriti
vse Zivljenje, vse do zadnjega dne se
moramo spopadati z vsemi izrazi
sebi¢nosti in iskati ravnovesje. Kajti
tam, kjer znacaj ne preseze svoje
lastne nepopolnosti, ne bo potrebne
odprtosti, ali pa bo omejena, in tam
bo umrlo hrepenenje in z njim vsak
poskus, da bi pripravili pot Gospodu.

V tem Casu utilitarizma — kar je
uporabno, je dobro — in preobilja —
kdo dandanes Se ve, kaj pomeni
dovolj? — se potrebe vecajo. V tem
Casu nebrzdane cutnosti postane
ravno ta potreba po zmernosti,



disciplini, zbranosti, notranji
razpoloZljivosti glavna zapoved za
samoodKkrivanje, za izpopolnjenje
osebe, za zrelost osebnosti in za
sreCanje z Bogom, ali bolje receno, za
dovzetnost pred Gospodom. “On
prihaja,” pravi srce kot v Visoki
pesmi, “Ze je tukaj, pred vrati, in
klice; zunaj je, v temi, na mrazu.
Odpri, zbudi se!”**

Askeza je trening in spokornost. To ni
luksuz za puscavnike, temvec velika
potreba tega Casa. Brez njiju
vsepovsod prihajajo na dan duhovna
praznina, dolgcas, bolestno iskanje
samega sebe, razpad osebnosti,
depresija in obup. A mi kristjani se
cutimo poklicane Kk tej vaji, k temu
treningu, k tej spokornosti, ne le iz
psiholoskih razlogov, zato da bi
dosegli ravnovesje. Tomaz Akvinski
je spoznal, da zlata sredina ni tocCka,
ki bi bila enako oddaljena od prevec
in od premalo, temvec da je v
vsakem primeru bliZja eni ali drugi



skrajnosti. Zmernost je bliZje
skrajnosti frustracije kot skrajnosti
neobrzdanosti; med skrajnostma nic
in vse je srediSce bliZje niCu;
velikodusnost je bliZje zapravljanju
kot skoposti, potrpezljivost bliZje
pasivnosti kot vznemirjenosti in
pogum blizZje tveganju kot
strahopetnosti.

Treba se je truditi, da bi izboljsali
svoj znacaj in to je prva pokora.
Vcasih se je o tem veliko govorilo,
danes ne vecC. Vendar je snaznost
mojega notranjega bivaliSc¢a
pomembna za to, da zravnam pot do
Gospoda. Za to imamo boZje
spodbude. Kristus je priSel med nas,
da bi nas ozdravil in nas posvetil, On
je izvrsil delo odreSenja in
osvoboditve, in sicer po svojem
krizu, po svoji pokorscini, s tem, ko je
privzel podobo hlapca. Apostol Pavel
je dejal, da je On “bil kot suzenj”™, s
tem ko je postal sluZzabnik ljudi. To
nas lahko nekoliko vznemiri, zmede,



vzbudi v nas nevero, vendar je to
resni¢nost: “Sin ¢lovekov ni priSel, da
bi mu stregli, ampak da bi stregel.”®*

Pridobitev te drZe za vse Zivljenje je
najboljsa vaja, najvecja pokora za
na$ napuh, nas egocentrizem in naso
cutnost. Kristusa bomo v svoje
Zivljenje sprejeli v tolikSni meri,
kolikor bomo prevzeli to drZo.
Apostol Pavel pravi, da mora vsak od
nas v svojem Zivljenju dopolniti
Kristusovo trpljenje, ki se dopolnjuje
v naSem mesu, kolikor primanjkuje
Kristusovim bridkostim.? Zrtev —
celotno Zivljenje je Zrtev v
najglobljem pomenu besede —
moramo razumeti ne le v smislu
trpljenja, temvec v smislu Zrtvovanja
za boZjo slavo in za odreSenje sveta.
Gospodar zgodovine se Zrtvuje, se
popolnoma izroci. Tudi nase Zivljenje
mora biti Zrtev. Ne gre za to, da bi tu
pa tam naredili kaksno Zrtev, temvec
da bi bilo celotno Zivljenje Zrtev, da
bi se spremenilo v sluzenje. To



pomeni, da se kesamo sebiCnosti,
napuha in Zelje po samopotrditvi. To
so glavne pokore, poglavitne zZrtve.

Kdor se ne bori, da bi izboljsal svoj
lasten znacaj, kdor v svojem Zivljenju
ne Zrtvuje nekaj za to, da bi imel
boljsi znacaj, da bi bolje sprejel Boga
in bliZznjega, ne more izpolniti
kr$canske poklicanosti.

To je prvo: “Pripravite Gospodovo
pot!”** Bori se, da bi izbolj$al svoj
znacaj! Kdor se z dobrimi
spodbudami ne spopada z lastno
lenobo, sebi¢nostjo in ne¢imrnostjo,
da bi bil boljsi sprejemnik, da bi bil
bolj prijeten Bogu in bliZznjemu, ni
naredil glavne Zrtve.

Se pomembnejsa od napora za
izboljSanje lastne osebnosti pa je
dolZnost doma, na delovnem mestu,
v druzbi in v Cerkvi. DolZnost je prva
Zrtev, ki jo je treba storiti. Ne le, da je
treba biti bolj vesten, bolj natancen,
bolj toCen, temvec je treba predvsem



spostovati hierarhijo dolZnosti. Ta je
nekaj objektivnega, vendar pa se
lahko glede na situacijo spremeni.
Kot je poudarjal sv. JoZefmarija, nima
nobenega smisla iti k masi, e imamo
doma bolnega otroka ali sozakonca.
Spostovanje pravilnega vrstnega
reda je pogosto Zrtev. Izpolnjevanje
dolznosti zahteva od mene veliko
proznosti, neomejeno razpoloZljivost
in voljo do spremembe, kar je v nasi
druzbi redko.

To je tesno povezano z ljubeznijo. Ali
je ljubezen dolznost? Da, vendar
prav posebna dolznost. Kajti Ce
izpolnimo neko obveznost iz
ljubezni, te obveznosti ne cutimo kot
dolZnost; ko ljubimo, se predamo s
srcem. Ljubezen je prav poseben
nacin izpolnjevanja dolZznosti. Kdor
ljubi, se Zrtvuje. Ne obstaja ljubezen,
ki bi ne zahtevala odpovedi, ni
ljubezni, ki pomeni podarjanje
samega sebe, ki je na nek nacin ne
spremlja frustracija. Vendar Ce



hocemo ziveti Zivljenje Zrtve v
zedinjenju s Kristusom, bo celotno
Zivljenje postalo dolZznost ljubezni.
Vsak dan lahko najdemo tisoc
drobnih stvari, ki jih lahko
imenujemo Zrtev, ki pa so ljubezen:
da se nasmehnes, ko si utrujen, zelo
zaposlen ali nejevoljen; da skrbis za
red; da vedno ravnas umirjeno; da
preZenes sanjarjenje; da ravnas
blago, a hkrati odlo¢no; da izkoristi$
delovni Cas brez prekinitev; da v
prerekanju pusti$ zadnjo besedo
drugemu in ne Zeli$ izpasti boljsi; da
se izogibas ironiji; da nikogar ne
ponizujes; da nikoli ne reces: “To sem
Ze jaz povedal”; da se vzdrzi$
opravljanja in godrnjanja; da pozabi$
krutost drugih; da stvari ne
premlevas; da ostajas v senci in
sluzis; da das vse od sebe in se ne
nosis$ kot heroj. To so ¢udovite Zrtve,
ker so ljubezen.

Sv. JoZefmarija je govoril, da so
najboljse Zrtve tiste, ki zahtevajo



izpolnitev dolZnosti in ljubezni do
socCloveka. Vse to je ¢lovesko delo in
vsa CloveSka dela so omejena ter na
nek nacin vprasljiva, pogosto so
jalova in bedna. Bog si bo sam
izmislil najboljSo Zrtev v naSem
Zivljenju in On sam nam jo bo
naloZil. On to¢no ve, kaj potrebujem,
da bi bil bolj$i, da bi premagal svojo
sebi¢nost in omejil svojo Cutnost.
Prav to mi bo na tak ali drugacen
nacin nalozil, jaz pa bom moral to
znati sprejeti, da bo to lahko
najboljSe oc¢iSCenje mojega znacaja.
Predvsem pa je sprejetje
Gospodovega kriZa to, kar me najbolj
zdruZuje z Njim. Na krizu smo —
tako je govoril sv. JoZefmarija —
popolnoma usklajeni s Kristusom in
ta kriz je lahko bolezen, razocaranje,
trenutek zapuscCenosti, celo trenutek
ohromljenosti, odpora ali strahu. To
so stvari, ki jih ne morem nacrtovati.
On mi bo naredil kriZ po meri, saj je
rekel: “Ce hoce kdo iti za menoj, naj
se odpove sebi in vzame svoj kriZ ter



hodi za menoj.”"*” Zato je potrebno
biti pripravljen in prositi za jasnost,
da bi prepoznali njegov obisk in
objeli njegov kriz. Ce bomo delali
tako, bomo pripravljeni. On bo prisel
k nam, da bi nas posvetil.

VECNI POMEN NASIH DEJAN] V
ZEDINJENJU S KRISTUSOM

Na véliki praznik bozica se
pripravljamo kot najbolje moremo,
saj nas je svet tako zapletel v svoje
mreZe, da smo vse teZje zmozni
premisljevanja. Pripravljamo se tudi
zato, ker Zivimo med mnoZico
nevernih, ki pa Zelijo bozic¢
praznovati na svoj nacin.

A kdor se ozre na slovesno
razpoloZenje teh dni in jih doZivlja z
odprtim srcem, bo nujno pogosto
zacutil globoko nelagodje. Mar ni
boZicni ¢as idealna tolaZzba, ki nam



skusSa za nekaj Casa prikriti val greha
— ki v mnogoterih oblikah preZema
zgodovino CloveStva —, ki se oklene
preteklosti in skuSa v nas oZziviti
droben plamen optimizma? Mar ni
surova realnost prevladujoce verske
nespostljivosti v nasprotju s splosSno
poznanim odreSilnim dejanjem
BoZjega Sina, ki je postal Clovek? Kje
lahko na boZi¢ najdemo to opevano
odreSenje CloveStva in vsakega
posameznika? Mar ne kaze
kr$c¢ansko Zivljenje v svetu, v nasi
Evropi, znakov dolge, a neizprosne
agonije? Pa vendar praznuje
krscanska katoliska vera na bozi¢no
noc¢ dokonéno zmagoslavno
odreSenje. To je, strogo gledano,
edini pomen tega praznovanja.

Na prvem mestu je treba poudariti,
da velja odresSenje, ki ga je izvrsil
Kristus, samo za greh, ne pa tudi za
posvetne, druzbene, cerkvene ali
sicerSnje zlorabe, ki smo jim
podvrZzeni dan za dnem. OdreSenje je



dejanje svobodnega Boga, je dejanje
uclovecenja, po kateri je bila
razveljavljena poguba Cloveka, ki je
ni bilo mogoce izkoreniniti z zemlje.
Trdo moramo delati, da lahko
verjamemo v tisto najvaznejSe v nasi
veri in da to tudi resni¢no Zivimo: da
se je Bog ucClovecil, Ceprav je bil Se
vedno Bog, a v vsem enak ¢loveku;
da BoZji Sin ni postal ¢lovek samo na
formalen nacin, na zunaj, temvec je
resni¢no prevzel ¢loveskost z vso
teZo greha. Tako pravi apostol Pavel:
“On je ocistil Zivljenje na zemlji,
Zivljenje v Casu, ko je s smrtjo in
vstajenjem za vse dosegel
odresenje.”®

Tukaj pa moramo izpostaviti Se
nekaj: to odreSenje se daje le tistim,
ki se odprejo, tistim, ki hocCejo
sodelovati pri tem boZjem dejanju.
To je prostovoljno sodelovanje. Bog
nam ne Zeli vsiliti niti tistega, kar je
najboljse in najbolj sveto, nikogar ne
Zeli obvezati. Naredil je najvec, kar je



mogel, a za vsakega posameznika je
to le ponudba. Zivimo v skrivnosti
Kristusa, Gospoda, BoZjega Sina, ki v
Cloveku skriva bozje Zivljenje. Zato
smo vsi “skriti s Kristusom v
Bogu”®”, kot je apostol Pavel razlozil
nase zivljenje. To je prikrita in
isto¢asno razodeta bistvena
resnicnost kristjana par excellence.
Zaradi te skrivnosti je bozi¢na
liturgija izkusnja, pri kateri ne gre
zgolj za predstavitev preteklih
dogodkov, ki so se nekoc resni¢no
zgodili in danes obhajamo spomin
nanje. Ne, liturgija je obhajanje
Kristusove skrivnosti, ki je tako
danes kot vCeraj aktualna in
ucinkovita kot vir Zive milosti in
odreSenja.

Ta skrivnost Kristusovega odreSenja
niravna Crta od bozic¢a do zadnjega
Gospodovega prihoda, Crta, ki ji

vedno znova sledimo z bogosluzjem

.....

letom gledali isti film. To je cikel:



tam, Kkjer se neha, se znova zacne,
vendar pa na vedno visji stopnji, ker
je nedelja hkrati prvi in osmi dan.
BogosluZje je oznanjevanje vecnosti
in njeno razodetje. Ta veCnost je
bozja prisotnost, nepremicna
prisotnost absolutnega bitja, ki ne
more izginiti. Kristus je to bozansko
vecnost povezal s Casom in
zakramenti, ki jih je postavil in
zaupal Cerkvi, ki obnavljajo in
utrjujejo to vez s svojo Zivo
skrivnostjo odreSenja. Kakor
uCinkujejo zakramenti v vsakem
kristjanu, tako ucinkuje tudi
bogosluZje v celotnem telesu.
Usposablja nas, da bi premagali ta
prehodni Cas, da bi resili te svoje
nepovratne dni in bi zdruzili nasa
dejanja z dejanji Gospoda, tako da bi
vsako dejanje dobilo neskoncen
pomen in bi skupaj z apostolom
Pavlom lahko rekli: to ima vecni
pomen.”” Ce smo zedinjeni s
Kristusom, lahko vsaka nasa
aktivnost dobi ta ve¢ni pomen, to



pomeni, da vecno Zivljenje pocasi
zori v nas.

Celotna bozi¢na liturgija poudarja
prav to aktualnost skrivnosti, ki jo
obhaja: hodie, “danes” se je rodil
Kristus, “danes” apparuit, “danes”
cantat angeli Gloria in excelsis Deo!
Toda kako je ta “danes” lahko
resnicen? Ni povezan z
zgodovinskim dogodkom Jezusovega
rojstva v Betlehemu, temvec z vecno
skrivnostjo, ki jo razodeva to rojstvo.
To rojstvo — tako so govorili stari
ucitelji teologije in duhovnosti z
Vzhoda in Zahoda — je zakrament v
izvirnem pomenu besede: “BliZza se
dan, ko praznujemo zakrament
Kristusovega rojstva.” Sv. Leon Veliki
zapiSe: “Ta dan pripada nedvomno
preteklosti, vendar ne v smislu, da bi
se delovanje razodete skrivnosti Ze
izCrpalo in nam ne ostaja drugega
kot le spomin. BozZje darilo, njegov
lastni Sin, nam je bil dan, da je postal
nase meso. Bozje darilo se danes



obnavlja in danasnji Cas je prica
cudeZu, katerega prvi sad je poZela
preteklost.” To, da se bozji dar
obnavlja, pomeni, da nam bogosluzje
omogoca sodelovati v tej skrivnosti.

Po drugi strani je Kristus Se danes in
vedno Clovek. On ni samo izgledal
kot Clovek za Casa tistih nekaj let na
zemlji, temvec je resni¢no postal
Clovek in je kot tak na desnici Oceta.
Se vedno nosi rane svojega pasijona
in trpljenje, ki ga je izkusil na zemlji,
Zivi v Njem za vedno. Prav tako je Se
vedno otrok, tisti otrok, ki ga je rodila
Marija v betlehemskem hlevcku in ki
SO ga pozneje pocastili sveti trije
kralji.

S psiholoskega vidika vsakdo vedno v
sebi nosi svoje otrostvo; tudi rastline
in drevesa ¢rpajo Zivljenje iz
korenin, tudi kadar so dosegla veliko
viSino. Prav tako naSa prihodnost
vedno raste iz naSe preteklosti in
nasa preteklost se vedno vrne v



prihodnost; ne ista prihodnost, pa
tudi ne drugacna, temvec
prenovljena.

Na enak nacin je Kristus danes prav
tisti, ki je Zivel na zemlji. Ista oseba,
za vedno, s posebej preobrazenim
telesom, da lahko vecno Zivi. A oseba
je ista. Za Jezusa je rojstvo pomenilo,
da se je BoZji Sin nekega doloCenega
dne v zgodovini prebudil kot ¢lovek.
Za drugo bozjo osebo Svete Trojice
sta bila ustvarjena telo in dusa. To
telo ni bilo ustvarjeno iz ni¢, pa€ pav
narocju Device Marije. A njegovo
rojstvo je na nek nacin nova oblika
velnega rojstva Sina iz OcCeta, zato se
klic Boga: “Ti si moj sin, danes sem te
rodil,”®" nana3a na njegovo spocetje
in rojstvo v ¢asu. Rojstvo Jezusa
Kristusa v ¢asu nosi s seboj nekaj
brezcasnega rojstva Logosa v narocju
Oceta. Ce nasa najmanj$a dejanja po
naSem veCnem zedinjenju z Jezusom
Kristusom pridobijo ve¢ni pomen, bi
moralo biti zdruZenje Kristusove



Cloveskosti z bozanstvom Se bolj
obCuteno, moralo bi Se globlje
povezati Cloveskost Kristusa z
bozZanstvom, nepretrgano zvezo
njegove Cloveske in bozanske
osebnosti. Ta nepretrgana zveza se
ne dogaja le v njegovi zavesti, temvec
tudi v odnosu do nas.

Sv. Leon je dejal, da je ta praznik
“praznik nasega izvora.” Skupaj z
Njim, ki je na$ knez, se rodi tudi
njegovo telo, telo, ki ga oblikujemo
tudi mi, otroci Cerkve. Vidimo torej,
kako se Kristus vedno rojeva. A
njegovo telo ni popolno. Skozi
stoletja mora vkljuciti vse ljudi, jih
pridruziti svojemu trpljenju in
vstajenju in zatorej tudi svojemu
rojstvu. Od tod izvirajo izrazi
najstarejSih oblik bogosluzja Cerkve,
ki so bile zelo realisticne. V
mozarabskem obredu, na primer, ki
je eden najstarejsih, se za bozi¢ moli
tako: “Prosimo te, o Gospod, naj se



tvoje nevidno bozanstvo spoji z
nami.”

Nahajamo se v samem srediSc¢u in
jedru krscanstva, naSe vere: sam Bog
je postal ¢lovek, da bi mi postali bozji
otroci. Admirabile commercium,
kaksna kupcija! Kako ¢udovita
izmenjava, ko je Stvarnik ljudi
sprejel telo in dusSo in se ponizal z
rojstvom iz Device, ne da bi pri tem
sodeloval moz! Vsled tega nam je
dovolil, da smo deleZzni njegove
bozanskosti. Zelo realisticna
zahvalna bozi¢na molitev pravi:
“Naredi, Gospod, da bomo po tej sveti
izmenjavi oblikovani po tebi in bomo
zdruzili naso naravo s tvojo.”

Aktualnost te izmenjave uresnicuje
aktualnost Kristusovega rojstva v
vsakem izmed nas. On, Logos, je nase
resni¢no upanje, saj se je pomesal
med ljudi, privzel je naSo naravo, da
bi se nasa Cloveskost pobozanstvila
in dosegla svetost. Kristus je Se vedno



kvas in vsak kristjan, ob krstu zZe
preobrazen v Kristusa, je prekvaSen
z njim ter odreSuje in poboZanstvuje
svet.

Ob koncu leta, ki je bilo polno
naporov, preizkusenj, razocaranj,
neuspehov in pricakovanj, je
mogoce, da zaradi utrujenosti in
izCrpanosti obCutimo skusnjavo, da
bi pobesili roke. A ravno sedaj bi jih
morali odpreti. To je pravi trenutek,
trenutek ozdravljenja, ker nas On —
samo On — lahko dvigne, potolazi in
resSi. “Blizu je Gospod tistim, ki so
skrusenega srca,”” in v tej
realisti¢ni drzi lahko skupaj
praznujemo in se objamemo. Ker je
bozi¢ odresSenje, veselje med nami, ki
prihaja z viSin!

NASMEH BOGA, KI SE IGRA



Ker je bozic¢ praznik Deteta Jezusa ter
nenehno hrepenenje nedolZnosti in
skupne potrebe po dobroti in
preprostosti, so v tem ¢asu otroci
pogosto sredisSce druZinskih in
druzbenih srecanj. Igra, smeh in
pesmi otrok pa niso le znamenje
spontane Zivljenjske moci, izrazne
oblike njihovega razvijajoCega se
razuma in osebnosti, temvec¢ tudi
nadvse znacilno udejanjenje ¢lovesSke
eksistence, ki veliko bolj ustreza
nacrtu Stvarnika kot nasi resnosti in
aktivnosti.

Svoje otroke moramo vzgajati, a
morda bi morali dovoliti, da tudi
otroci ucijo nas, ker se z odloCilnimi
vprasanji nasSega Zivljenja ne bomo
spopadli z uporabo moci, znanosti,
izkuSenj in pobud, temvec tako, da
bomo v veri sodelovali s skrivnostno
bozjo previdnostjo, ki je ne more
doseci nobeno Clovesko znanje.



Prav gotovo si lahko prizadevamo za
zdravje, rodovitnost in ljubezen; a
prejmemo jih kot dar, kot loterijski
zadetek nepredvidljive igre, katere
pravila pozna samo Bog. Ta igra se je
pricela s prvim dnem zemlje, kot
nam pripoveduje Sveto pismo, ko je
celotna boZja modrost, ki je Bog sam,
nesebicno ustvarila svet in Cloveka,
in sicer zgolj iz ljubezni. Sveto pismo
pravi, da je bila v igri bozja
modrost® in ta igra je bila izvor
vsega vesolja in posamicnih stvari.
“Moje veselje je bilo pri ¢loveSkih
otrocih.”™" Ta zaCetna igra doseZe
svoj vrhunec prav v bozicu, ko se Bog
spusti na zemljo, da bi bil med
Jjudmi.

Kot vemo, se je Clovek izgubil, ker se
je hotel lociti od Boga. To je greh vseh
Casov. Bog se spusti na zemljo, da bi
te ljudi odresil. Nenadoma je Bog
tukaj, a ne pojavi se kot mogocnik, ki
bi vse preprical in spreobrnil s svojo
modrostjo ali kot vsemogocen kralj,



ki si vse podredi, pac pa je OdreSenik
sveta priSel kot otrok v hlevu neke
odrocne vasice. To ni
sentimentalnost ... To je zgodovinska
resnicnost. Bog se z nami, ljudmi,
igra in se nam smehlja. Ne zabava se
z norCevanjem iz naSega teatra kakor
Platonov in Aristotelov bog, temvec
se smehlja kot dobra mati zaradi
otrokovega strahu pred kuzkom, ali
se smeje kot oCe otroka, ki poskusa
prehitro hoditi, pa se spotakne in
pade. Je kot oCe, ki se smeje ob
brbljanju svojega otroka, ki Se ne zna
govoriti, a se poskusa izraziti.

Smeh Boga je potrjen predvsem na
bozi¢ni vecCer z dogodkom,
nepojmljivim v zgodovini nasilnega
ljudstva, ki je vedno trepetalo pred
Bogom in pricakovalo OdreSenika, ki
naj bi mu pomagal do politi¢ne
neodvisnosti; pricakovalo je
mogocnega pomocnika. PriSel pa je
ta nasmeh Boga, ki se smehlja, ta
“domnevni” sin revnega tesarja in ta



otrok prinasa resni¢no odreSenje za
vse CloveStvo. Mar ni to bozja igra?

Nenacrtne igrive kretnje tega otroka
na slami so tako zdravilne kot so bili
cudezi, ki jih je pozneje storil v
Galileji in Judeji. Jok in smeh v jaslih
sta bila tako uc¢inkovita in odresilna
kot pozneje njegova smrt na krizu, in
kot njegovo zmagoslavje ob vstajenju
in vnebohodu. Bog je vedno Bog in
vse, kar pride od Jezusa, nas resuje.
Odprimo oci, domisljavi ljudje tega
stoletja, in opazujmo odresitev sveta,
ki prihaja po tem otroku ter se
naucimo smehljati. Pradavni strah
Cloveka pred smrtjo se ob pogledu na
te jasli spremeni v nasmeh. On je
hotel na ta nacin priti na svet in nas
odreSiti, da bi nas, neumne
domisljavce, naucil smehljanja in
zato, da bi z veseljem vstopili v
betlehemsko votlino. Bog iz votline
nas pripravi do tega, da se smejimo
tistim, ki Zivijo v neboti¢nikih,
zavrZzeni Bog nam dovoli, da se



smejimo tako imenovanim
“pomembneZem”, ubogi Bog nam
dovoli, da se smejimo bogastvu,
nemocni Bog nas pripravi, da se
smejimo oboroZenim ljudem in ta
Bog, izpostavljen vsem nevarnosti,
nam dovoli, da se smejimo tistim, ki
so se obdali z najrazli¢nejSimi
zavarovanji.

Gospod prihaja k nam v podobi
sluzabnika, da bi nas naucil, kaj v
resnici pomeni vladati. Smehljal se
bo tisti, ki ima svobodno srce, tisti, ki
dan za dnem sprejema odvisnost od
skrivnostne bozje previdnosti, tisti, ki
se trudi plesati v ritmu njene
nenavadne glasbe, tisti, ki mu po
mnogih poskusih uspe uskladiti svojo
voljo z voljo Boga. Brez prenehanja
in iz srca se smehlja tisti, ki se
povzpne na svoj lastni kriZ in na
njem razsiri roke, brez kakrSnegakoli
razvedrila ali anestezije. Ta nasmeh
je dolZnost kristjana in Ce izgine iz
naSega Zivljenja, je to znamenje, da



smo se oddaljili od Boga, od te
votline, od tega veselja, ki se spusca
med nas. To je znamenje, da smo
postali odrasli, vendar pa bodo v
nebesko kraljestvo lahko vstopili le
otroci.””

Vse resnicne kreposti se smejejo, kot
na primer potrpezljivost, ki bo resila
nase duse. “Resna potrpezljivost” ni
krsc¢anska. KrSCanska potrpeZzljivost
se smehlja, prav tako marljivost
tistega, ki sluzi ljudem in ne svojemu
sebi¢nemu jazu. Smehlja se
poniznost, ki kljub vsemu iz srca
sprejme vse omejenosti ustvarjenega
bitja. Smehlja se cCistost, ki bo po
Kristusovih besedah gledala Boga
in ki je dosegla svoj vrhunec v Devici
Mariji in je na ta svet prinesla
samega Boga. Smehljata se kesanje in
pokora, Ce ne gledata toliko samih
sebe, temvec Zelita ugajati Bogu.
Treba se je veliko smejati, da bi bili
resni¢no dobri, da bi bili sveti.
Smejati se svetu, tistim, ki se jim

[36]



mudi, tistim, ki verjamejo sami vase,
tistim, ki zapravljajo svoje Zivljenje
pred ogledalom, tistim, ki ne
doseZejo nicCesar brez dobrikanja in
aplavza, tistim, ki neprestano iScejo
nove teorije, pomembne knjige,
prepricljive govore, nezmotljive
metode ... Smejati se meni in tebi,
njej in njemu, ne da bi se pri tem
norcevali, vendar pa tudi tako, da
Cesarkoli na tem svetu ne jemljemo
prevec resno. VaZzen je le Bog. Z
besedami sv. Terezije: “Bog edini
zadostuje,” to naj bo temelj nasega
vsakdanjega zivljenja.

Tukaj je torej Otrok. Ob njem ne
more biti nihce Zalosten, nihce se ne
more drZati resno in se imeti za
pomembnega. Ta nasmeh na noben
nacin ne Zali bede in trpljenja naSega
sveta, ker se v resnici ta nasmeh
nemalokrat pokaZe med solzami.
Resni¢ni pogumni samarijani,
delovni in dobri, niso besni uporniki
niti bedni idealisti¢ni teoretiki niti



zlovoljni kritiki, temvec ljudje, ki so
veliko jokali in je zato njihov smeh
ali nasmeh bolj Cist, je nasmeh
tolazbe. Jokati vse do smeha, v
nasprotju z znanim smejanjem do
tistega joka plitkega Cloveka, pijanca
ali histerika. Kdor je okusil to
mesSanico Zalosti in veselja, ki se
blesci v jaslicah, ga ne bo nikoli
prevzel obup. Kajti solze, ki jih je
sprejel sam Bog in jih je celo jokal,
bodo vedno sladke, nikdar grenke.
Tok solza zaradi trpljenja CloveStva
prikriva skrivnosten nasmeh
neskoncne dobrote in se bo v
poslednjih dneh izlil v morje
dokoncne srece: redebit in die
novissimo.®”

Poleg tega sta ta smeh in nasmeh
predokus vecnosti, obetaven, poln
upanja in pricakovanja, to je loCitev
od bremena zemeljskih bolecin,
osvoboditev od neumnega
narcisizma. Zato so se smehljali vsi
svetniki, mucenci in mistiki, tako kot



Tomaz Akvinski sprico svojega
znanja, Tomaz Moore pred svojo
smrtjo, sv. Terezija Avilska in Mala
Terezija, Janez Krstnik pred svojim
rojstvom, Ivana Orleanska na grmadi
... Ime Janez pomeni “Gospod je
blagoslovil”, poleg tega pa tudi
“nasmeh”, “usmiljenje”, “milost”. Te
kreposti pomagajo izvrSevati tezke
stvari, ne da bi postale titansko delo.

Vsi nasmehi v zgodovini izvirajo iz te
svete votline podrtega hleva, v kateri
se je naselil ucloveceni Bog, tisti
“zg0di se po tvoji Besedi”, tisti
magnifikat “milosti polne”, edinega
ustvarjenega bitja, ki je bilo popolno,
Marije, usmiljene, kajti gratia
pomeni dvoje: usmiljenje in milost.
Svetniki so junaki, ki niso dvigovali
veliko prahu ...

V teh dneh se bomo skuS$ali nekoliko
ponizati, naredili se bomo majhne,
da bi lahko vstopili v to votlino. Vsaj
enkrat na leto poskusajmo biti otroci,



se znebiti svojega ponosa, svoje
necimrne resnosti, zato da bomo
nekega dne lahko tudi mi vstopili v
nebesko kraljestvo, ki se v boZi¢ni
noci odpre na zemlji.

V tej votlini se bomo pred bozjim
Otrokom lahko igrali, peli, se drug
drugemu smehljali in se objemali z
veseljem greSnika, ki je spoznal, da je
nepric¢akovano resen; kajti Bog bi se
rad kot ¢lovek igral z nami. Skupaj
molimo: Gospod Jezus Kristus, priSel
si na ta svet kot nas brat; daj, da
bomo odkrili veselje, ki ni odvisno on
notranjih ali zunanjih okolis¢in,
temvec je stanovitno, kakor so
stanovitni tvoji darovi in tvoje
usmiljenje.

Naj Cutimo in izZarevamo to veselje,
ki ga ne more zatreti ne trpljenje ne
nikakrsna svetna ali cerkvena ovira,
veselje, ki ga niti nasi grehi ne
izbriSejo — ker si Ti vecji od nasSega
srca — preprosto in Cisto veselje



bozjih otrok na zemeljskem
potovanju, veselje, ki bolj kakor vsi
nasi govori in dejanja preprica in
zajame izgubljene, veselje, ki ga imas$
v zakramentih vedno pripravljenega
za vse, ki ga nikdar ve¢ noCemo
zanemariti, veselje, ki nas naredi
dobre, dobre do tebe in do nasih
bliZnjih.

Daj, da bi nas smeh in nasmeh nikoli
ne vsebovala ironije oSabnosti,
temvec naj bosta odsev in
nadaljevanje veselja boZi¢ne noci, ki
deli Jjubezen, angelov, ki so takrat
peli, sanjavega JoZefa ter premile in
Ciste Device Marije.

DOBROTA UCLOVECENEGA BOGA

“Veselite se!” nam Cerkev nenehno
ponavlja v dneh pred boZiCem z
besedami apostola Pavla: Iterum
dico. “Ponavljam vam, veselite se. (...)



Gospod je blizu.”® On je bil vedno
blizu, v vseh stvareh, saj bi v
nasprotnem primeru ne obstajali niti
mravlja na zemlji, niti kos v zraku,
niti galaksije, niti oceani. On je Bitje
vseh bitij. Izliva se nad vse, kajti On
je Jjubezen in vsem daje del svojega
bitja. Ce bi ne bil vsepovsod prisoten
v vseh stvareh, bi se gore zruSile, vse
bi bilo v trenutku uniceno. BoZja
prisotnost je absolutno potrebna, da
lahko karkoli na tem svetu diha in
Zivi.

A Bog je Se bolj prisoten v cloveku —
Ce lahko tako reCemo —, ker mu je
On sam vdahnil svojega duha. Clovek
zivi od Bozjega Duha in zato je
narejen po njegovi podobi, kot
njegova podobnost in Bog je v njem
bolj prisoten kot v kamnu, drevesu
ali zvezdi. On je v meni, zato jaz sem,
Zivim, kakor je dejal apostol Pavel
prebivalcem Aten, in ipso, “v njem
Zivimo, se gibljemo in smo.”"** Ta
bozja prisotnost v vseh stvareh in Se



posebej v Cloveku ni kakor zrak,
kakor atmosfera, ki omogoca
Zivljenje, temvec resnicni temelj
samega bitja, vir naSega dihanja,
nase svobode in nasega dostojanstva.

Pred natanko dva tisoc leti je Bog
uresnicil nacrt, ki je bil, kot vse
bozansko, vecen, od nekdaj prisoten
v BozZjem Duhu. Je resni¢no
nezasliSan boZji izum in to vedno bo,
nova oblika njegove prisotnosti v
svetu. Pravimo ji uclovecenje. Pred
dva tisoc leti je Bog postal clovek. To
je lahko reci, vendar je povsem
nerazumljivo, prav tako kot je
nerazumljiv Bog sam. Kako lahko
Bog postane ¢lovek? Kako lahko
postane Stvarnikova stvar? To je pac
cudez vseh Cudezev: to, da je On sam
vstopil v svoje stvarstvo, da je On, ki
je vecen, vstopil v Cas, da je On, ki je
Cisti duh, vstopil v materialnost
sveta. [zumil in ustvaril je nekaj
novega: telo in duSo zase; Jezusovo



telo in dusSo za drugo osebo Presvete
Trojice.

Pred dvema tisoCletjema je vstopil v
svet v popolnoma novi obliki, kot
stvar med stvarmi, vendar pa kot
posebna stvar, kajti On je in bo
vedno Bog. Ta prihod na zemljo je
Bog Ze pred tem naznanil
izraelskemu ljudstvu. Med njimi je
ustvaril upanje, da bo On sam tisti, ki
bo priSel. To ljudstvo je verjelo v
Boga, v edinega Boga, v nasprotju z
miSljenjem vseh ostalih politeisticnih
kultur. On jim ni razodel le: “Jaz sem
edini Bog,” temvec tudi “PriSel bom k
vam.”

Oni niso vedeli, iz kaksSnega razloga
se bo to zgodilo, ker so se dozivljali
kot gresnike, saj so izdali tega
edinega Boga in so velikokrat zaupali
nesmiselnim malikom okoliskih
poganskih ljudstev. Bog jih je vedno
znova vodil nazaj. Drugi narodi so jih
premagali in zatirali, Stirideset let so



blodili po puscavi, vedno so se morali
spopadati. Toda ta Bog, ki jih je vodil,
jim je po prerokih dal spoznati, da bo
On nekega dne prisSel kot oseba, kot
obljubljeni odreSenik. Vsi so Ga
pricakovali.

In zgodilo se je, da se je prav pred
dva tisoc leti pojavil ta skriti Bog.
Apostol Pavel to pove z naslednjimi
besedami, ki so name naredile
poseben vtis, zato jih vedno znova
ponavljam: Nekega dne se je v
Cloves$ki zgodovini pojavil skriti Bog,
vendar pa, presenetljivo, ne kakor
vsemogocni Bog, ki bi unicCeval
malike, kaznoval gresnike in nagradil
pravicne, ne kakor kralj kraljev,
gospod nad vojskami. “Pojavili sta se
dobrota in Clovekoljubnost Boga,
nasega odresenika.”"*"

Resni¢no se moramo skloniti in
vstopiti v to majhno votlino, da bi
videli in opazovali prihod velikega
Boga. Pojavili sta se dobrota in



ljubezen nasega OdreSenika do ljudi,
da bi nas osvobodil napacnih
predstav glede boZje narave in dela,
da bi nas pritegnil k svoji popolnosti,
ki je v dobroti in usmiljenju. BoZje je
postalo vidno. Kaj je to bozje?
Dobrota in ¢loveskost Boga, ki nas
sedaj obisce v “Cloveski obliki”, da bi
nas mogli ta bozja Cloveskost in
dobrota pritegniti in nas voditi na
nasi poti.

Dobrota in usmiljenje, v tem je boZja
popolnost, krs¢anska popolnost in
tudi nasSe poslanstvo v svetu, ki ga
imenujemo apostolat. To poslanstvo,
evangelizacija, je v tem, da
pokazemo to dobroto in usmiljenje.
Dobrota, ki vedno in povsod vodi k
temu, da delamo dobro in govorimo
dosledno; ne gre namrec za to, da bi
pripadali jedru neke morale, temvec
izhajata iz narave samega Boga,
kakor je Jezus odgovoril tistemu, ki
ga je bil nagovoril z “dobri ucitelj”:
“Nihée ni dober razen enega, Boga”"!



in tisto, “kar prihaja od njega.” Zato
je vsaka stvar po sebi dobra.
Clovekov greh je mogoc¢ le zato, ker
ima ¢lovek kot boZja podobnost
resni¢no svobodo. Zato se lahko
odvrne od poti k svojemu cilju, lahko
zanika samega sebe. Le tako lahko
Clovek zapusti dobroto ter zanika
svoj lastni izvor ter pot, ki je zanj
dolocCena. Sicer pa so vse stvari, kot
boZje stvaritve, dobre.

Pogosto lahko sliSimo staro trditev
nekega inteligentnega poganskega
filozofa, da “se dobro rado Siri”.
Nalezljivo je in zame je to edina
razlaga stvarjenja. Cemu je Bog
ustvaril svet? On je polnost bivanja,
ne potrebuje drugega bitja zato, da bi
bil bogatejsi, Cudovitejsi, mogocnejsi.
Edina razlaga stvarjenja, dejstva, da
smo tukaj in dihamo, je ta, da je Bog
dober, tako dober, da pusti, da
njegova dobrota prekipeva. Zato je
Jezus nekocC rekel — in sv.
JozZefmarija je to vsepovsod oznanjal



—, da je cilj nas ljudi, ustvarjenih po
bozji podobi, ta: da smo popolni,
kakor je popoln nebeski Oce.

Jezus je to dejal veliki skupini Jjudi,
ne skupinici izbrancev: “Bodite torej
popolni, kakor je popoln vas nebeski
Oce,”™ “on namrec daje svojemu
soncu, da vzhaja nad hudobnimi in
dobrimi, ter poSsilja dez pravi¢nim in
kriviénim.”" Popolnost Boga je
dobrota. Bistvo Boga je ljubezen. In
ta nedoumljiva ljubezen se je
pojavila kot dobrota, apparuit kot
benignitas in humanitas. Bodimo
resnic¢no dobri in Cloveski, saj se je
Bog takSen pojavil na svetu. Jezus
pooseblja prav to in zato je On edini
VZOr.

Kristjani lahko obCudujemo svetnike,
njihovo CaSCenje je del naSe katoliSke
vere. Ce bi ga odpravili, bi se zelo
osiromasili. Vendar pa imamo le en
vzor: uCloveCenega Boga, Jezusa
Kristusa. On sam se je predstavil kot



vzor, ki mu moramo slediti. Med
zadnjo vecerjo, ko se je poslavljal od
apostolov, je v nekem trenutku
pokleknil, da bi jim umil noge: Bog
na kolenih! On, ki je Filipu rekel:
“Kdor je videl mene, je videl
Oceta.”™ A ne le po tem dejanju,
temvec tudi po besedah: “Vi me
klicete ‘Ucitelj’ in ‘Gospod’. In prav
govorite, saj to sem. Ce sem torej jaz,
Gospod in Ucitelj, vam umil noge, ste
tudi vi dolZzni drug drugemu umivati
noge." Zgled sem vam namrec¢ dal,
da bi tudi vi delali tako, kakor sem
jaz vam storil.”™*

Ta dobrota ni majhna stvar, ta
dobrota ni poteza drugotnega
pomena: spada v bistvo nase
krs¢anske poklicanosti in to pomenti,
da to ni nekaj preprostega, pac pa od
nas zahteva napor. Ce ho¢emo biti
dobri, se moramo obvladati vsak
trenutek dneva in pred vsakim
Clovekom. Na ta nacin izpolnimo
svoje poslanstvo.



Nekemu zelo prizadevnemu
mladenicu je sv. JoZefmarija nekoc
rekel: “Izpolnjujes zahteven nacrt
Zivljenja: vstajas zgodaj, moliS,
prejemas zakramente, veliko dela$
ali Studiras, si zmeren, se mrtvicis ...
vendar opazas, da ti nekaj manjka!
Ponesi v svoj pogovor z Bogom tale
razmislek: ker svetost — boj, da bi jo
dosegel — pomeni polnost ljubezni,
moras pregledati svojo ljubezen do
Boga zaradi Njega in do drugih.
Morda bos potem odkril velike
pomanjkljivosti, skrite v tvoji dusi,
proti katerim se sploh nisi boril: nisi
dober otrok, dober brat, dober
tovaris, dober prijatelj, dober kolega;
in ker neurejeno ljubis ‘svojo svetost’,
si nevoscljiv. Zrtvujes se v mnogih
‘osebnih’ podrobnostih, zato si
navezan sam nase, na svojo osebnost,
pravzaprav ne Zivis za Boga niti za
druge: samo zase.”™” Vsak predan in
“prizadeven” kristjan bi si moral
pogosto na ta neusmiljeni nacin
izpraSati vest, kajti kakor je dejal sv.



Janez od KriZa, “Na vecer svojega
Zivljenja bomo sojeni po ljubezni.”

Pravijo, da je bil sv. FranciSek Saleski
vzkipljive narave in da je bil do
kalvinistov posebno grob, vendar pa
se je z leti popolnoma spremenil in
postal vzor dobrote v zgodovini nase
Cerkve. To je naporno, vendar
plodno delo: “Z eno kapljico medu
ujamemo ve¢ muh kakor z litrom
zolca.” Ko mu je nekoc prednica
nekega samostana v pismu potoZila,
da v njihovi skupnosti vladata nemir
in mla¢nost, da sestre ne Zivijo
ljubezni do bliZnjega in da tudi ne
spostujejo pravil, ter povprasala
svetega ustanovitelja, kaj naj stori, ji
je ta preprosto odgovoril: “Bolje je
vec dobrote kot veC strogosti.”

Uclovecenje ljubezni, ki je odresila
svet, je dobrota, ki se je pojavila na
bozic€. Prosimo za to dobroto. Morda
je to najboljSe zdravilo za danasnjo
druzbo in naso sveto Cerkev. V Casu



stiske, strahu in utrujenosti nam ne
pomaga toliko poduk modreca kakor
dobrota kristjana. Daje nam tolazbo
in varnost, kajti na ta nacin se nam
kaze ucloveceni Bog.

Pomislimo na to, da se je ta bozja
dobrota uclovecila v narocju Zene!
Polna Svetega Duha je Marija spocela
od Boga prihajajoco dobroto in ji
dala svoje lastno meso in kri, tako da
se je boZja dobrota lahko spremenila
v resni¢no Cloveskost. Do tega ne
smemo biti brezbrizni ali na to
pozabiti. Zato jo spet in spet
pozdravljamo z besedami Salve
regina, mater misericordiae in
zakljuCujemo slavno molitev z
besedami: “O milostljiva, o
dobrotljiva, o sladka Devica Marija!”

Copyright © www.si.opusdei.org


https://www.si.opusdei.or

[1] Prim. Ps 68,29.
[2] Iz 35,3.

[3] Beseda advent izvira iz lat.
adventus in pomeni “(Kristusov)
prihod”, kar je izpeljanka iz glagola
advenire, “priti”. (op. prev.)

[4] Prim. Gal 4,19.

[5] Lk 10,42.

[6] Flp 2,5.

[7] Prim. Fil 3,12.

[8] Prim. 1 Kr 3,11-12.
[9] Ps 42,2.

[10] Ps 143,6.

[11] Prim. Lk 12,49.

[12] Mt 5,6.



[13] Lk 22,15.

[14] Jn 19,28.

[15] Ps 12,6.

[16] Prim. Lk 18,1.
[17] Ps 38,10.

[18] 1 Tes 5,17.
[19] Lk 24,29.

[20] Prim. Lk 1,38.
[21] Mt 3,2.

[22] Vp 5,2.

[23] Flp 2,7.

[24] Mt 20,28.

[25] Kol 1,24.

[26] Mt 3,3.

[27] Mt 16,24.



[28] Prim. 2 Kor 5,21.
[29] Prim. Kol 3,3.
[30] Prim. Kor 4,17.
[31] Ps 2,7.

[32] Ps 34,19.

[33] Prim. Prg 8,30.
[34] Prg 8,31.

[35] Prim. Mt 18,3.
[36] Prim. Mt 5,8.
[37] Prim. Prg. 31,25.
[38] Flp 4,4-5.

[39] Apd 17,28.

[40] Prim Tit 3,4.

[41] Lk 18,19.

[42] Mt 5,48.



[43] Mt 5,45.
[44] Jn 14,9.

[45] Jn 13,13-14.
[46] Jn 13,15.

[47] Sv. JoZefmarija Escrivd, Brazda,
§t. 739.

Joan B. Torello

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/e-knjiga-hrepenenje-po-
bogu/ (23. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-hrepenenje-po-bogu/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-hrepenenje-po-bogu/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-hrepenenje-po-bogu/

	E-knjiga: “Hrepenenje po Bogu”

