
opusdei.org

E-knjiga:
“Hrepenenje po
Bogu”

Premišljevanja o adventnem in
božičnem času (avtor: Joan B.
Torelló).

23. Dec. 2023

Prenesi ePub ► Hrepenenje po Bogu

Prenesi Mobi ► Hrepenenje po Bogu

Prenesi PDF ► Hrepenenje po Bogu

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Hrepenenje%20po%20Bogu20171203-183103.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Hrepenenje%20po%20Bogu20171203-183117.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Hrepenenje%20po%20Bogu20171203-183143.pdf


UVOD

Želeli bi vam predstaviti nekaj
premišljevanj o adventnem in
božičnem času, ki jih je zapisal dr.
Torelló na Dunaju, kjer je živel več
kot štirideset let.

Prelat dr. Joan B. Torelló se je rodil v
Barceloni leta 1920 in umrl leta 2011
na Dunaju. Bil je zdravnik, doktor
psihiatrije. Leta 1948 je bil posvečen
v duhovnika. Postal je tudi doktor
teologije. Bil je profesor psihologije
in pastoralne psihopatologije. Živel je
v Španiji, Italiji in Švici ter več kot
štirideset let na Dunaju. Bil je
regionalni vikar Opus Dei v Avstriji
in pozneje rektor cerkve sv. Petra v
središču Dunaja.

Je avtor znanih knjig s področja
duhovnosti in psihologije, kot sta
npr. Psicoanálisis y confesión
(Psihoanaliza in spoved) ter 



Psicología abierta (Odprta
psihologija).

Bil je eden izmed prvih članov Opus
Dei, ki so zaprosili za vstop v 40. letih
20. stoletja. Kot duhovnik in ugleden
psihiater nam v teh meditacijah
razkriva globok pogled na človeka,
predvsem pa neskončno ljubezen
Boga, ki je prisoten v običajnih
dogodkih življenja. V skladu z vizijo
sv. Jožefmarija (1902-1975),
ustanovitelja Opus Dei, je vsakdanje
življenje in delo postavil v središče
krščanskega življenja in jima na ta
način dal nov pomen, ki vodi v
višave svetosti.

Njegove meditacije in homilije so bile
na Dunaju zelo znane. O njem se je
govorilo, da se noben pridigar v
mestu ne more primerjati z njim. Bil
je duhovnik, zaljubljen v svoje
duhovništvo, izjemnih sposobnosti,
po razumu in srcu katolik;
popolnoma je bil prepričan v



univerzalnost odrešenja, ki nam ga je
zadobil Jezus Kristus, odrešenja, ki je
zaradi tega moglo ozdraviti in
povzdigniti vse dosežke človeškega
uma.

Rafael Arias

HREPENENJE PO BOGU

Advent je čas nostalgije, hrepenenja,
ki se po molitvi Cerkve iz dneva v
dan spreminja v vzdihljaje in ječanje:
“Pohiti, Gospod, ne odlašaj!” Srce
velikokrat ne more slediti besedi, ker
so liturgične besede čista strast, mi
pa nihamo med čistim hrepenenjem
in občutkom ter ne zmoremo z vsem
srcem potešiti tega porasta
nepotrpežljive potrebe po Bogu.
Ponovimo klic iz svetega besedila:
“Pokaži svojo moč!”[1] Nemalokrat pa
smo utrujeni, raztreseni in ponižani
zaradi majhnih notranjih in zunanjih



naporov. Naša hrepenenja velikokrat
spominjajo na gradove v oblakih,
lakota in žeja po svetosti se razblinita
na naših ustnicah in ostane le
nejasna želja po resnični ljubezni.
Kdaj bomo zares ljubili, kdaj se nam
bo resnično tožilo po Bogu? Je v nas
še vedno pogum, da bi hrepeneli?

Prav zato imamo advent: da bi se —
kot nam govori bogoslužje z
besedami preroka Izaija — “utrdila
klecava kolena”[2], da bi znova
vzplamenela naša ljubezen, da bi se
naša revščina in celo ravnodušnost
naših src preobrazili v hrepenenje, ki
se mu ni moč upreti. Advent je tu, da
bi vse močneje in bolj iskreno
hrepeneli.

Veliki cerkveni učitelji, svetniki, so
govorili o treh Gospodovih prihodih.
Prvi se je zgodil v Betlehemu; to je bil
prihod Boga v bedi našega mesa:
postal je človek. Zadnji Gospodov
prihod ob koncu zgodovine sveta bo



povsem drugačen: ne bo se prikazal
ponižan, kot suženj, kakor je bilo
prvič, temveč v vsej svoji slavi in
veličastju, da bi zaključil zgodovino
in začel večnost. Svetniki nam
govorijo, da je med prvim in zadnjim
prihodom še eden: prihod Gospoda v
središče človeške duše. Če si torej
celotno življenje zamišljamo kot
advent[3] med prvim in zadnjim
adventom, potem se bo Jezus rodil
tudi v nas.

Apostol Pavel pravi, da se je On želel
“izoblikovati”[4] v vsakem izmed nas.
To oblikovanje drugega Kristusa v
vsakem verniku, ta Gospodov prihod
v dušo, to rojstvo Kristusa v nas
povzema vse namene in cilje, tako da
se vsi ostali nameni in cilji našega
bivanja sesujejo v prah, vse drugo, po
čemer smo hlepeli in kar smo si
želeli, praktično izgine, če
verjamemo in resnično pripravimo
ta unum necessarium[5], to, kar je
edino potrebno. Nobeno dejanje,



nobeno prizadevanje, noben
apostolski napor, nobeno človekovo
delo ne izpolni našega klica, če nas
prek Kristusa ne zavzame svetost
samega Boga.

To je najpomembnejše in odločilno
zame, za celotno Cerkev in ves svet.
Te preobrazbe v Kristusa, ki je
edinstvena v vsakem posamezniku,
ne more nadomestiti nobena krepost,
noben dosežek. Nikar se ne varajmo:
zgolj ta zveza lastne osebe in
osebnosti Jezusa Kristusa je lahko
središče vseh naših misli, gonilo vseh
naših obveznosti, namen vseh naših
ciljev, od najbolj vzvišenih do najbolj
skromnih. Doseči to “čutenje z
njegovimi občutki”, o katerem govori
apostol Pavel, tako da vsak izmed nas
misli le to, kar misli Kristus, želi
samo to, kar želi On, se trudi doseči
to, kar se trudi doseči On, ljubi samo
to, kar ljubi On.



Sentite in vobis quod et in Christo
Iesu[6], naj bo v vas torej isto občutje,
ki je bilo tudi v Kristusu Jezusu. Kdo
je gospodar tvojih občutkov? Mar
niso vera, razum in volja veliko
pomembnejši od občutka?

A občutek je nekaj zelo človeškega.
Ko nekaj občutimo, je to za nas nekaj
najbolj resničnega, najbolj iskrenega.
Je prepovedano čutiti, kar čuti
Kristus? Ravno nasprotno! Spontano
občutiti isto kot Jezus Kristus je ideal,
je nekaj najbolj čudovitega!

Zagotovo je pomembnejša vera,
pomembno je, da razmišljamo kot
kristjani, da so v nas krščanska
hotenja. A kdo bi si ne želel, da
njegovo srce bije z Jezusovim srcem?
Če pomislimo na svetniške like,
vidimo, da ne le trdno verujejo,
temveč da tudi v vseh zadevah
razmišljajo resnično po krščansko, da
z vso svojo močjo in vso voljo želijo
tisto, kar želi Jezus. Pri vseh velikih



svetnikih lahko vedno vidimo, kako
njihovo srce bije in odmeva s srcem
Jezusa Kristusa.

Trdno verjamem, da po zakramentih
in po molitvi vse bolj združujemo
naše misli z mislimi Boga, tako da se
bo nekega dne srce prepustilo in
bomo izkusili nekaj čudovitega:
občutili bomo isto kot Jezus Kristus,
zato ne bo več delitve med vero,
mišljenjem in srcem. Postopoma se
bomo zedinili z Njim, če bomo
ohranjali komunikacijo, če bomo
molili. V Jezusovi osebi je vse eno,
spojena sta glava in srce, notranje in
zunanje življenje, delo in molitev,
ljubezen do Boga in ljubezen do
bližnjega. Po izjavah svetnikov ta
edinost pomeni “rojstvo Božjega Sina
v naši duši”. On je v nas.

Apostol Pavel pravi, da “ga je
osvojil”[7] Jezus Kristus, ta Jezus, ki je
torej vse v vsem. Tako lahko skupaj s



sv. Frančiškom Asiškim rečemo: “Ti,
moj Bog in moje vse. Ti si moje vse.”

Kako silno je hrepenenje, ki se zgane
v naši duši! To je hrepenenje, ki je
bilo značilno za vse velike osebnosti
stare zaveze. Pričakovali so
Gospodov prihod. Niso vedeli
natančno, kje se bo to zgodilo,
vendar so hrepeneli po njem, si ga
želeli. Starozavezni preroki so
zbudili prav to željo v božjem
ljudstvu in jo nenehno hranili. Modri
Salomon je dosegel modrost, ker si je
je želel, kot je zapisano v Svetem
pismu: “Ker si prosil za to (…), glej,
bom storil po tvoji besedi.”[8] To je že
bila neke vrste prisotnost Boga med
ljudmi: modrost z višav se je
preobrazila v modrost človeka.

Daniel, eden od največjih prerokov,
si je želel mnogo stvari, imel je velike
želje. Zato mu je Bog dal umljivost in
spoznanje pri njegovih zadolžitvah.
Kralj David zapiše v svojih spevih na



več mestih: “Kakor hrepeni jelen po
potokih voda, tako hrepeni moja
duša po tebi, o Bog.”[9] Ali na drugem
mestu: “Mojo dušo žeja po tebi kakor
izčrpano deželo.”[10] In Kristus je
prišel ter nas odžejal. Hkrati pa je —
po njegovih lastnih besedah —
prinesel na zemljo ogenj in želel si je,
da bi se ta ogenj razširil po vsej
zemlji.[11] Na Gori blagrov je Jezus
razglašal: “Blagor lačnim in žejnim
pravičnosti,”[12] in ves njegov čas
bivanja na tem svetu je hrepenel po
zadnji večerji, pri kateri se je
popolnoma izročil ljudem do konca
sveta: “Srčno sem želel jesti z vami to
pashalno večerjo, preden bom
trpel.”[13] Nazadnje je na križu zopet
rekel: “Žejen sem,”[14] in tako je umrl.
Ni hoje za Kristusom in ni svetosti, če
nismo deležni te žeje. Kajti ljubezen,
ki je vse odrešila, mora biti ljubezen
z vsem našim mišljenjem, z vsem
našim srcem in z vso našo močjo.
Kdo ima takšno ljubezen?



Véliki cerkveni učitelj Tomaž
Akvinski nam bo pojasnil nekaj, kar
rad ponavljam v tolažbo sebi in
tistim, ki me poslušajo: na tem svetu
lahko o zemeljskih dobrinah rečemo,
da je med željo in posedovanjem
vrzel. Lahko si strastno želim nečesa
materialnega, a med to željo in
lastnino zeva prepad. Drugače pa je z
duhovnimi dobrinami: tisti, ki si jih
zares želijo, so jih že pridobili.

Če si zares želim ljubiti Boga, sem ga
že začel ljubiti, ker ta želja po
ljubezni dokazuje, da že ljubim; Bog
je namreč prav tak, kot ga opisujejo
Psalmi: “Zaradi nasilja nad
nesrečnimi, zaradi vzdihovanja
ubogih se bom zdaj vzdignil, govori
Gospod, naklonil bom rešitev njemu,
ki si jo želi.”[15] Ob tem najdemo mir,
pa tudi nek večni nemir. Zato nam
sv. Terezija Avilska svetuje, naj ne
omejujemo, potlačimo ali zatremo
željá. Prav tako nas opominja sv.



Katarina Sienska: “Odpri usta, ki
gorijo od svete želje!”

Sv. Jožefmarija nam je vedno govoril,
da moramo biti ljudje velikih želja,
kot je bil on vse od otroštva, ko si je
še skoraj kot otrok vedno znova z
izmišljeno melodijo popeval Jezusove
besede: “Prišel sem, da vržem ogenj
na zemljo, in kako želim, da bi se že
razplamtel!” Vse svoje življenje je
ponavljal: “Naj spregledam Gospod,
naj spregledam! To ne pomeni le, da
prepoznam tvojo voljo, temveč da
vidim tebe osebno!” Iskal ga je
vsepovsod, v vseh stvareh, videti ga
je hotel v vseh situacijah in vseh
osebah. Molitev, ki je želja po
“nenehni molitvi”[16], je točno ta
nenehna želja. Ko si želimo, mólimo.
Ko ta želja zamre, zamre tudi molitev
v grlu.

Sveti Avguštin takole zapiše v znani
homiliji Ante Te omne desiderium
meum, ki je komentar in



interpretacija ene od vrstic iz
Psalmov: “Gospod, pred teboj je vse
moje hrepenenje.”[17] Pred Teboj. Ne
pred ljudmi, ki vsega tega ne morejo
razumeti. Če zahrepeniš po Njem,
potem ti bo On to poplačal, Oče, ki
vidi na skrivnem. Tvoje hrepenenje
je tvoja molitev. Če to hrepenenje
gori brez prestanka, bo tudi tvoja
molitev nenehna. Apostol Pavel
namreč ni rekel zaman:
“Neprenehoma molite!”[18]

Kot pravi sv. Avguštin, ne moremo
vedno klečati v cerkvi in stegovati
rok. Obstaja pa način, kako lahko
neprenehoma molimo, in to je tisto,
kar iščemo. Kakršnokoli že je tvoje
opravilo, če hrepeniš po Bogu, potem
nenehno moliš. Če nočeš nehati
moliti, ne nehaj hrepeneti!

Tukaj je advent, da bi znova zbudil to
hrepenenje, da bi pregnal malodušje,
da bi znova vzbudil upanje, da bi
ponovno vžgal hrepenenje po Bogu,



da bi okrepil klecava kolena. Advent
bomo torej doživljali, kolikor bomo
zadovoljili to hrepenenje, to voljo, da
bi utripali skupaj z Božjim srcem, da
bi ponovno zaživeli. Ali bolje rečeno:
advent je čas, da začutimo eno samo
hrepenenje: da se Kristus rodi v
meni, da bi bil kot On. Vse ostalo bo
izginilo iz moje glave in mojih rok.
Tedaj ne bom več obremenjen z
osebami, stvarmi ali okoliščinami,
temveč bom resnično ubog v duhu.
Morda bom začutil samoto in bo
moja molitev postala skoraj klic v
noči. A ravno ponoči, v mrazu in
samoti je prišel Kristus na svet.

Le sprejeti moramo to hrepenenje,
pa bomo sprejeli tudi Njega. Ko se bo
rodil Otrok, bo prišlo veselje in On bo
po meni in v meni nadaljeval svoje
odrešilno delo v svetu. Zato vse želje
adventnega časa povzema ta stavek,
klic v bogoslužju: “Pridi Gospod,
nikar se ne múdi!”



Če nas bo doletela ta sreča, da bomo
imeli Jezusa v središču svojega srca,
bomo ponovili tudi besede dveh
učencev, ki sta šla v Emavs: “Ostani z
nama, kajti proti večeru gre in dan se
je že nagnil.”[19]

Razumljivo je, da v tem času upanja
in hrepenenja mislimo na Marijo.
Njena drža je bila preprosta: “Glej,
Gospodova služabnica sem, zgôdi se
mi po tvoji besedi! In Beseda se je v
meni učlovečila.”[20]

Prosimo Marijo, naj nas nauči te
drže, tega hrepenenja, pa se bo
Gospod rodil tudi v naših srcih.

POKORA IN ŽRTEV

Tako preprosti ljudje kot tudi veliki
umi in učenjaki cerkvene zgodovine
so pripovedovali vedno isto zgodbo,
da bi nas naučili sprejeti Gospoda v



naše srce. Revnega kmeta je nekega
dne v njegovi kolibi obiskal sel, ki mu
je naznanil, da ga želi obiskati sam
kralj. Ubogi mož je bil srečen in
presenečen, a obenem tudi obupan.
Kako bom lahko sprejel kralja v svoji
majhni koči? Kako se bom lahko
pripravil in ponudil svojemu
gospodu dostojno bivališče?

In kaj stori? Nemudoma začne čistiti
in urejati hiško, ki je bila umazana,
razmetana in zanemarjena. Tedaj se
zave, da majhno in skromno
pohištvo ni primerno, zato ga zavrže.
Misli si: boljši je prazen in čist
prostor kakor popolnoma neustrezna
oprema. Končno prispe kralj in
njegova prisotnost razsvetli kočo, da
se zdi kot palača. S seboj prinese
pohištvo in vse prekrije veličastvo,
ker nosi s seboj vse svoje bogastvo.

Na začetku adventnega časa vedno
odmeva glas Janeza Krstnika v
puščavi: “Spreobrnite se, kajti



približalo se je nebeško
kraljestvo!”[21] Spokorite se,
pripravite pot Gospodu. Vsi smo
slišali ta klic in včasih se počutimo
nekoliko preobremenjene. Kaj lahko
storim? Kakšna je ta pokora, ki me na
nek način mora očistiti in me
narediti vrednega? Ustvarjeno bitje
nikdar ni vredno, da bi sprejelo
Njega!

Najprej pomislimo na to, da ga
moramo sprejeti v nas samih. Moje
srce ga mora sprejeti. Kakšen sem?
Na svetu ni popolne narave, obstaja
le padla narava, izkrivljeno srce, ali
kot je dejal sv. Avguštin, curvatum in
se, srce, ki teži k temu, da bi bilo
središče našega življenja. Nihče od
nas po naravi ni brez madeža, ne
obstaja idealna narava niti čudovit
značaj. Ob rojstvu vsi prejmemo nek
material, določeno telo in dušo, in ta
sestav duše in telesa bi lahko
imenovali značaj. In kaj naredimo s
tem materialom? Kaj sem naredil s



podarjeno materijo, s svojim
temperamentom? Kakšen je rezultat
mojega oblikovanja, torej mojega
značaja?

Nihče ne sme misliti, da je dokončno
zaznamovan s tem, kar je podedoval.
Vsak material, ki ga prejmemo, ima
svoje prednosti in slabosti, svoje
dobre in slabe strani. V vsakem
prejetem materialu prevladujejo
sposobnosti ali dimenzije, ki odrivajo
vse ostale lastnosti na stranski tir,
kjer se ne razvijajo. Če je nekdo po
naravi pogumen, bo manj nagnjen k
dobroti. Dobrosrčen človek po naravi
ni tako močan; velikodušen pogosto
ni inteligenten, inteligenten človek
pa velikokrat ni velikodušen. Ne bi
mogli reči, da bomo dosegli
ravnovesje, če bomo dali prosto pot
naravi. Ravno nasprotno, vsak izmed
nas bi se moral odločiti za naporno
razvijanje sposobnosti, ki se med
seboj dopolnjujejo. Tega, kar smo
prejeli, ne smemo imeti za nekaj, kar



nas dokončno zaznamuje, niti glede
razvoja naših možnosti niti v smislu
naše lestvice vrednot.

“Takšen sem in tu ni kaj storiti,” je
pogosto in napačno stališče, ki ne
ustreza duhovnemu bistvu osebe.
Človeška zrelost vedno zahteva
odločen boj proti enostranskosti, ki jo
ima v sebi vsak značaj, in zahteva
tudi napor, da bi se razvile lastnosti,
ki jih prirojena materija pušča na
stranskem tiru, ne da bi pri tem
onesposobili prejeto, pač pa da mu
ne bi prepustili nadzora nad
osebnostjo. Pri tem moramo v celoti
vključiti vse sile in poskrbeti, da tudi
najšibkejše sile z naporom duha
postanejo počlovečene. Vsaka vzgoja,
tudi samovzgoja, doseže ravnovesje,
za katero bi ne mogli reči, da nima
svoje oblike. Na osnovi tega
ravnovesja lahko iz vsake osebe žari
tisto najlepše v njej. Kdor je po
naravi koleričen, se mora naučiti
krotkosti; kdor je miren, aktivnosti;



sentimentalen človek bo moral črpati
moči v okolju opore, aktivist pa bo
moral izvajati in okušati predvsem
tišino pogleda vase.

Zadeti je treba tako imenovano “zlato
sredino”, v kateri najdemo to, kar je
dobro, pravilno, krepostno. Naša
puščica naj zadene središče dveh
skrajnosti, ki sta prekomernost in
pomanjkanje. Potrebno se je boriti
vse življenje, vse do zadnjega dne se
moramo spopadati z vsemi izrazi
sebičnosti in iskati ravnovesje. Kajti
tam, kjer značaj ne preseže svoje
lastne nepopolnosti, ne bo potrebne
odprtosti, ali pa bo omejena, in tam
bo umrlo hrepenenje in z njim vsak
poskus, da bi pripravili pot Gospodu.

V tem času utilitarizma — kar je
uporabno, je dobro — in preobilja —
kdo dandanes še ve, kaj pomeni
dovolj? — se potrebe večajo. V tem
času nebrzdane čutnosti postane
ravno ta potreba po zmernosti,



disciplini, zbranosti, notranji
razpoložljivosti glavna zapoved za
samoodkrivanje, za izpopolnjenje
osebe, za zrelost osebnosti in za
srečanje z Bogom, ali bolje rečeno, za
dovzetnost pred Gospodom. “On
prihaja,” pravi srce kot v Visoki
pesmi, “že je tukaj, pred vrati, in
kliče; zunaj je, v temi, na mrazu.
Odpri, zbudi se!”[22]

Askeza je trening in spokornost. To ni
luksuz za puščavnike, temveč velika
potreba tega časa. Brez njiju
vsepovsod prihajajo na dan duhovna
praznina, dolgčas, bolestno iskanje
samega sebe, razpad osebnosti,
depresija in obup. A mi kristjani se
čutimo poklicane k tej vaji, k temu
treningu, k tej spokornosti, ne le iz
psiholoških razlogov, zato da bi
dosegli ravnovesje. Tomaž Akvinski
je spoznal, da zlata sredina ni točka,
ki bi bila enako oddaljena od preveč
in od premalo, temveč da je v
vsakem primeru bližja eni ali drugi



skrajnosti. Zmernost je bližje
skrajnosti frustracije kot skrajnosti
neobrzdanosti; med skrajnostma nič
in vse je središče bližje niču;
velikodušnost je bližje zapravljanju
kot skoposti, potrpežljivost bližje
pasivnosti kot vznemirjenosti in
pogum bližje tveganju kot
strahopetnosti.

Treba se je truditi, da bi izboljšali
svoj značaj in to je prva pokora.
Včasih se je o tem veliko govorilo,
danes ne več. Vendar je snažnost
mojega notranjega bivališča
pomembna za to, da zravnam pot do
Gospoda. Za to imamo božje
spodbude. Kristus je prišel med nas,
da bi nas ozdravil in nas posvetil, On
je izvršil delo odrešenja in
osvoboditve, in sicer po svojem
križu, po svoji pokorščini, s tem, ko je
privzel podobo hlapca. Apostol Pavel
je dejal, da je On “bil kot suženj”[23], s
tem ko je postal služabnik ljudi. To
nas lahko nekoliko vznemiri, zmede,



vzbudi v nas nevero, vendar je to
resničnost: “Sin človekov ni prišel, da
bi mu stregli, ampak da bi stregel.”[24]

Pridobitev te drže za vse življenje je
najboljša vaja, največja pokora za
naš napuh, naš egocentrizem in našo
čutnost. Kristusa bomo v svoje
življenje sprejeli v tolikšni meri,
kolikor bomo prevzeli to držo.
Apostol Pavel pravi, da mora vsak od
nas v svojem življenju dopolniti
Kristusovo trpljenje, ki se dopolnjuje
v našem mesu, kolikor primanjkuje
Kristusovim bridkostim.[25] Žrtev —
celotno življenje je žrtev v
najglobljem pomenu besede —
moramo razumeti ne le v smislu
trpljenja, temveč v smislu žrtvovanja
za božjo slavo in za odrešenje sveta.
Gospodar zgodovine se žrtvuje, se
popolnoma izroči. Tudi naše življenje
mora biti žrtev. Ne gre za to, da bi tu
pa tam naredili kakšno žrtev, temveč
da bi bilo celotno življenje žrtev, da
bi se spremenilo v služenje. To



pomeni, da se kesamo sebičnosti,
napuha in želje po samopotrditvi. To
so glavne pokore, poglavitne žrtve.

Kdor se ne bori, da bi izboljšal svoj
lasten značaj, kdor v svojem življenju
ne žrtvuje nekaj za to, da bi imel
boljši značaj, da bi bolje sprejel Boga
in bližnjega, ne more izpolniti
krščanske poklicanosti.

To je prvo: “Pripravite Gospodovo
pot!”[26] Bôri se, da bi izboljšal svoj
značaj! Kdor se z dobrimi
spodbudami ne spopada z lastno
lenobo, sebičnostjo in nečimrnostjo,
da bi bil boljši sprejemnik, da bi bil
bolj prijeten Bogu in bližnjemu, ni
naredil glavne žrtve.

Še pomembnejša od napora za
izboljšanje lastne osebnosti pa je
dolžnost doma, na delovnem mestu,
v družbi in v Cerkvi. Dolžnost je prva
žrtev, ki jo je treba storiti. Ne le, da je
treba biti bolj vesten, bolj natančen,
bolj točen, temveč je treba predvsem



spoštovati hierarhijo dolžnosti. Ta je
nekaj objektivnega, vendar pa se
lahko glede na situacijo spremeni.
Kot je poudarjal sv. Jožefmarija, nima
nobenega smisla iti k maši, če imamo
doma bolnega otroka ali sozakonca.
Spoštovanje pravilnega vrstnega
reda je pogosto žrtev. Izpolnjevanje
dolžnosti zahteva od mene veliko
prožnosti, neomejeno razpoložljivost
in voljo do spremembe, kar je v naši
družbi redko.

To je tesno povezano z ljubeznijo. Ali
je ljubezen dolžnost? Da, vendar
prav posebna dolžnost. Kajti če
izpolnimo neko obveznost iz
ljubezni, te obveznosti ne čutimo kot
dolžnost; ko ljubimo, se predamo s
srcem. Ljubezen je prav poseben
način izpolnjevanja dolžnosti. Kdor
ljubi, se žrtvuje. Ne obstaja ljubezen,
ki bi ne zahtevala odpovedi, ni
ljubezni, ki pomeni podarjanje
samega sebe, ki je na nek način ne
spremlja frustracija. Vendar če



hočemo živeti življenje žrtve v
zedinjenju s Kristusom, bo celotno
življenje postalo dolžnost ljubezni.
Vsak dan lahko najdemo tisoč
drobnih stvari, ki jih lahko
imenujemo žrtev, ki pa so ljubezen:
da se nasmehneš, ko si utrujen, zelo
zaposlen ali nejevoljen; da skrbiš za
red; da vedno ravnaš umirjeno; da
preženeš sanjarjenje; da ravnaš
blago, a hkrati odločno; da izkoristiš
delovni čas brez prekinitev; da v
prerekanju pustiš zadnjo besedo
drugemu in ne želiš izpasti boljši; da
se izogibaš ironiji; da nikogar ne
ponižuješ; da nikoli ne rečeš: “To sem
že jaz povedal”; da se vzdržiš
opravljanja in godrnjanja; da pozabiš
krutost drugih; da stvari ne
premlevaš; da ostajaš v senci in
služiš; da daš vse od sebe in se ne
nosiš kot heroj. To so čudovite žrtve,
ker so ljubezen.

Sv. Jožefmarija je govoril, da so
najboljše žrtve tiste, ki zahtevajo



izpolnitev dolžnosti in ljubezni do
sočloveka. Vse to je človeško delo in
vsa človeška dela so omejena ter na
nek način vprašljiva, pogosto so
jalova in bedna. Bog si bo sam
izmislil najboljšo žrtev v našem
življenju in On sam nam jo bo
naložil. On točno ve, kaj potrebujem,
da bi bil boljši, da bi premagal svojo
sebičnost in omejil svojo čutnost.
Prav to mi bo na tak ali drugačen
način naložil, jaz pa bom moral to
znati sprejeti, da bo to lahko
najboljše očiščenje mojega značaja.
Predvsem pa je sprejetje
Gospodovega križa to, kar me najbolj
združuje z Njim. Na križu smo —
tako je govoril sv. Jožefmarija —
popolnoma usklajeni s Kristusom in
ta križ je lahko bolezen, razočaranje,
trenutek zapuščenosti, celo trenutek
ohromljenosti, odpora ali strahu. To
so stvari, ki jih ne morem načrtovati.
On mi bo naredil križ po meri, saj je
rekel: “Če hoče kdo iti za menoj, naj
se odpove sebi in vzame svoj križ ter



hodi za menoj.”[27] Zato je potrebno
biti pripravljen in prositi za jasnost,
da bi prepoznali njegov obisk in
objeli njegov križ. Če bomo delali
tako, bomo pripravljeni. On bo prišel
k nam, da bi nas posvetil.

VEČNI POMEN NAŠIH DEJANJ V
ZEDINJENJU S KRISTUSOM

Na véliki praznik božiča se
pripravljamo kot najbolje moremo,
saj nas je svet tako zapletel v svoje
mreže, da smo vse težje zmožni
premišljevanja. Pripravljamo se tudi
zato, ker živimo med množico
nevernih, ki pa želijo božič
praznovati na svoj način.

A kdor se ozre na slovesno
razpoloženje teh dni in jih doživlja z
odprtim srcem, bo nujno pogosto
začutil globoko nelagodje. Mar ni
božični čas idealna tolažba, ki nam



skuša za nekaj časa prikriti val greha
— ki v mnogoterih oblikah prežema
zgodovino človeštva —, ki se oklene
preteklosti in skuša v nas oživiti
droben plamen optimizma? Mar ni
surova realnost prevladujoče verske
nespoštljivosti v nasprotju s splošno
poznanim odrešilnim dejanjem
Božjega Sina, ki je postal človek? Kje
lahko na božič najdemo to opevano
odrešenje človeštva in vsakega
posameznika? Mar ne kaže
krščansko življenje v svetu, v naši
Evropi, znakov dolge, a neizprosne
agonije? Pa vendar praznuje
krščanska katoliška vera na božično
noč dokončno zmagoslavno
odrešenje. To je, strogo gledano,
edini pomen tega praznovanja.

Na prvem mestu je treba poudariti,
da velja odrešenje, ki ga je izvršil
Kristus, samo za greh, ne pa tudi za
posvetne, družbene, cerkvene ali
siceršnje zlorabe, ki smo jim
podvrženi dan za dnem. Odrešenje je



dejanje svobodnega Boga, je dejanje
učlovečenja, po kateri je bila
razveljavljena poguba človeka, ki je
ni bilo mogoče izkoreniniti z zemlje.
Trdo moramo delati, da lahko
verjamemo v tisto najvažnejše v naši
veri in da to tudi resnično živimo: da
se je Bog učlovečil, čeprav je bil še
vedno Bog, a v vsem enak človeku;
da Božji Sin ni postal človek samo na
formalen način, na zunaj, temveč je
resnično prevzel človeškost z vso
težo greha. Tako pravi apostol Pavel:
“On je očistil življenje na zemlji,
življenje v času, ko je s smrtjo in
vstajenjem za vse dosegel
odrešenje.”[28]

Tukaj pa moramo izpostaviti še
nekaj: to odrešenje se daje le tistim,
ki se odprejo, tistim, ki hočejo
sodelovati pri tem božjem dejanju.
To je prostovoljno sodelovanje. Bog
nam ne želi vsiliti niti tistega, kar je
najboljše in najbolj sveto, nikogar ne
želi obvezati. Naredil je največ, kar je



mogel, a za vsakega posameznika je
to le ponudba. Živimo v skrivnosti
Kristusa, Gospoda, Božjega Sina, ki v
človeku skriva božje življenje. Zato
smo vsi “skriti s Kristusom v
Bogu”[29], kot je apostol Pavel razložil
naše življenje. To je prikrita in
istočasno razodeta bistvena
resničnost kristjana par excellence.
Zaradi te skrivnosti je božična
liturgija izkušnja, pri kateri ne gre
zgolj za predstavitev preteklih
dogodkov, ki so se nekoč resnično
zgodili in danes obhajamo spomin
nanje. Ne, liturgija je obhajanje
Kristusove skrivnosti, ki je tako
danes kot včeraj aktualna in
učinkovita kot vir žive milosti in
odrešenja.

Ta skrivnost Kristusovega odrešenja
ni ravna črta od božiča do zadnjega
Gospodovega prihoda, črta, ki ji
vedno znova sledimo z bogoslužjem
ob pomoči domišljije, kot bi leto za
letom gledali isti film. To je cikel:



tam, kjer se neha, se znova začne,
vendar pa na vedno višji stopnji, ker
je nedelja hkrati prvi in osmi dan.
Bogoslužje je oznanjevanje večnosti
in njeno razodetje. Ta večnost je
božja prisotnost, nepremična
prisotnost absolutnega bitja, ki ne
more izginiti. Kristus je to božansko
večnost povezal s časom in
zakramenti, ki jih je postavil in
zaupal Cerkvi, ki obnavljajo in
utrjujejo to vez s svojo živo
skrivnostjo odrešenja. Kakor
učinkujejo zakramenti v vsakem
kristjanu, tako učinkuje tudi
bogoslužje v celotnem telesu.
Usposablja nas, da bi premagali ta
prehodni čas, da bi rešili te svoje
nepovratne dni in bi združili naša
dejanja z dejanji Gospoda, tako da bi
vsako dejanje dobilo neskončen
pomen in bi skupaj z apostolom
Pavlom lahko rekli: to ima večni
pomen.[30] Če smo zedinjeni s
Kristusom, lahko vsaka naša
aktivnost dobi ta večni pomen, to



pomeni, da večno življenje počasi
zori v nas.

Celotna božična liturgija poudarja
prav to aktualnost skrivnosti, ki jo
obhaja: hodie, “danes” se je rodil
Kristus, “danes” apparuit, “danes” 
cantat angeli Gloria in excelsis Deo!
Toda kako je ta “danes” lahko
resničen? Ni povezan z
zgodovinskim dogodkom Jezusovega
rojstva v Betlehemu, temveč z večno
skrivnostjo, ki jo razodeva to rojstvo.
To rojstvo — tako so govorili stari
učitelji teologije in duhovnosti z
Vzhoda in Zahoda — je zakrament v
izvirnem pomenu besede: “Bliža se
dan, ko praznujemo zakrament
Kristusovega rojstva.” Sv. Leon Veliki
zapiše: “Ta dan pripada nedvomno
preteklosti, vendar ne v smislu, da bi
se delovanje razodete skrivnosti že
izčrpalo in nam ne ostaja drugega
kot le spomin. Božje darilo, njegov
lastni Sin, nam je bil dan, da je postal
naše meso. Božje darilo se danes



obnavlja in današnji čas je priča
čudežu, katerega prvi sad je požela
preteklost.” To, da se božji dar
obnavlja, pomeni, da nam bogoslužje
omogoča sodelovati v tej skrivnosti.

Po drugi strani je Kristus še danes in
vedno človek. On ni samo izgledal
kot človek za časa tistih nekaj let na
zemlji, temveč je resnično postal
človek in je kot tak na desnici Očeta.
Še vedno nosi rane svojega pasijona
in trpljenje, ki ga je izkusil na zemlji,
živi v Njem za vedno. Prav tako je še
vedno otrok, tisti otrok, ki ga je rodila
Marija v betlehemskem hlevčku in ki
so ga pozneje počastili sveti trije
kralji.

S psihološkega vidika vsakdo vedno v
sebi nosi svoje otroštvo; tudi rastline
in drevesa črpajo življenje iz
korenin, tudi kadar so dosegla veliko
višino. Prav tako naša prihodnost
vedno raste iz naše preteklosti in
naša preteklost se vedno vrne v



prihodnost; ne ista prihodnost, pa
tudi ne drugačna, temveč
prenovljena.

Na enak način je Kristus danes prav
tisti, ki je živel na zemlji. Ista oseba,
za vedno, s posebej preobraženim
telesom, da lahko večno živi. A oseba
je ista. Za Jezusa je rojstvo pomenilo,
da se je Božji Sin nekega določenega
dne v zgodovini prebudil kot človek.
Za drugo božjo osebo Svete Trojice
sta bila ustvarjena telo in duša. To
telo ni bilo ustvarjeno iz nič, pač pa v
naročju Device Marije. A njegovo
rojstvo je na nek način nova oblika
večnega rojstva Sina iz Očeta, zato se
klic Boga: “Ti si moj sin, danes sem te
rodil,”[31] nanaša na njegovo spočetje
in rojstvo v času. Rojstvo Jezusa
Kristusa v času nosi s seboj nekaj
brezčasnega rojstva Logosa v naročju
Očeta. Če naša najmanjša dejanja po
našem večnem zedinjenju z Jezusom
Kristusom pridobijo večni pomen, bi
moralo biti združenje Kristusove



človeškosti z božanstvom še bolj
občuteno, moralo bi še globlje
povezati človeškost Kristusa z
božanstvom, nepretrgano zvezo
njegove človeške in božanske
osebnosti. Ta nepretrgana zveza se
ne dogaja le v njegovi zavesti, temveč
tudi v odnosu do nas.

Sv. Leon je dejal, da je ta praznik
“praznik našega izvora.” Skupaj z
Njim, ki je naš knez, se rodi tudi
njegovo telo, telo, ki ga oblikujemo
tudi mi, otroci Cerkve. Vidimo torej,
kako se Kristus vedno rojeva. A
njegovo telo ni popolno. Skozi
stoletja mora vključiti vse ljudi, jih
pridružiti svojemu trpljenju in
vstajenju in zatorej tudi svojemu
rojstvu. Od tod izvirajo izrazi
najstarejših oblik bogoslužja Cerkve,
ki so bile zelo realistične. V
mozarabskem obredu, na primer, ki
je eden najstarejših, se za božič moli
tako: “Prosimo te, o Gospod, naj se



tvoje nevidno božanstvo spoji z
nami.”

Nahajamo se v samem središču in
jedru krščanstva, naše vere: sam Bog
je postal človek, da bi mi postali božji
otroci. Admirabile commercium,
kakšna kupčija! Kako čudovita
izmenjava, ko je Stvarnik ljudi
sprejel telo in dušo in se ponižal z
rojstvom iz Device, ne da bi pri tem
sodeloval mož! Vsled tega nam je
dovolil, da smo deležni njegove
božanskosti. Zelo realistična
zahvalna božična molitev pravi:
“Naredi, Gospod, da bomo po tej sveti
izmenjavi oblikovani po tebi in bomo
združili našo naravo s tvojo.”

Aktualnost te izmenjave uresničuje
aktualnost Kristusovega rojstva v
vsakem izmed nas. On, Logos, je naše
resnično upanje, saj se je pomešal
med ljudi, privzel je našo naravo, da
bi se naša človeškost pobožanstvila
in dosegla svetost. Kristus je še vedno



kvas in vsak kristjan, ob krstu že
preobražen v Kristusa, je prekvašen
z njim ter odrešuje in pobožanstvuje
svet.

Ob koncu leta, ki je bilo polno
naporov, preizkušenj, razočaranj,
neuspehov in pričakovanj, je
mogoče, da zaradi utrujenosti in
izčrpanosti občutimo skušnjavo, da
bi pobesili roke. A ravno sedaj bi jih
morali odpreti. To je pravi trenutek,
trenutek ozdravljenja, ker nas On —
samo On — lahko dvigne, potolaži in
reši. “Blizu je Gospod tistim, ki so
skrušenega srca,”[32] in v tej
realistični drži lahko skupaj
praznujemo in se objamemo. Ker je
božič odrešenje, veselje med nami, ki
prihaja z višin!

NASMEH BOGA, KI SE IGRA



Ker je božič praznik Deteta Jezusa ter
nenehno hrepenenje nedolžnosti in
skupne potrebe po dobroti in
preprostosti, so v tem času otroci
pogosto središče družinskih in
družbenih srečanj. Igra, smeh in
pesmi otrok pa niso le znamenje
spontane življenjske moči, izrazne
oblike njihovega razvijajočega se
razuma in osebnosti, temveč tudi
nadvse značilno udejanjenje človeške
eksistence, ki veliko bolj ustreza
načrtu Stvarnika kot naši resnosti in
aktivnosti.

Svoje otroke moramo vzgajati, a
morda bi morali dovoliti, da tudi
otroci učijo nas, ker se z odločilnimi
vprašanji našega življenja ne bomo
spopadli z uporabo moči, znanosti,
izkušenj in pobud, temveč tako, da
bomo v veri sodelovali s skrivnostno
božjo previdnostjo, ki je ne more
doseči nobeno človeško znanje.



Prav gotovo si lahko prizadevamo za
zdravje, rodovitnost in ljubezen; a
prejmemo jih kot dar, kot loterijski
zadetek nepredvidljive igre, katere
pravila pozna samo Bog. Ta igra se je
pričela s prvim dnem zemlje, kot
nam pripoveduje Sveto pismo, ko je
celotna božja modrost, ki je Bog sam,
nesebično ustvarila svet in človeka,
in sicer zgolj iz ljubezni. Sveto pismo
pravi, da je bila v igri božja
modrost[33] in ta igra je bila izvor
vsega vesolja in posamičnih stvari.
“Moje veselje je bilo pri človeških
otrocih.”[34] Ta začetna igra doseže
svoj vrhunec prav v božiču, ko se Bog
spusti na zemljo, da bi bil med
ljudmi.

Kot vemo, se je človek izgubil, ker se
je hotel ločiti od Boga. To je greh vseh
časov. Bog se spusti na zemljo, da bi
te ljudi odrešil. Nenadoma je Bog
tukaj, a ne pojavi se kot mogočnik, ki
bi vse prepričal in spreobrnil s svojo
modrostjo ali kot vsemogočen kralj,



ki si vse podredi, pač pa je Odrešenik
sveta prišel kot otrok v hlevu neke
odročne vasice. To ni
sentimentalnost … To je zgodovinska
resničnost. Bog se z nami, ljudmi,
igra in se nam smehlja. Ne zabava se
z norčevanjem iz našega teatra kakor
Platonov in Aristotelov bog, temveč
se smehlja kot dobra mati zaradi
otrokovega strahu pred kužkom, ali
se smeje kot oče otroka, ki poskuša
prehitro hoditi, pa se spotakne in
pade. Je kot oče, ki se smeje ob
brbljanju svojega otroka, ki še ne zna
govoriti, a se poskuša izraziti.

Smeh Boga je potrjen predvsem na
božični večer z dogodkom,
nepojmljivim v zgodovini nasilnega
ljudstva, ki je vedno trepetalo pred
Bogom in pričakovalo Odrešenika, ki
naj bi mu pomagal do politične
neodvisnosti; pričakovalo je
mogočnega pomočnika. Prišel pa je
ta nasmeh Boga, ki se smehlja, ta
“domnevni” sin revnega tesarja in ta



otrok prinaša resnično odrešenje za
vse človeštvo. Mar ni to božja igra?

Nenačrtne igrive kretnje tega otroka
na slami so tako zdravilne kot so bili
čudeži, ki jih je pozneje storil v
Galileji in Judeji. Jok in smeh v jaslih
sta bila tako učinkovita in odrešilna
kot pozneje njegova smrt na križu, in
kot njegovo zmagoslavje ob vstajenju
in vnebohodu. Bog je vedno Bog in
vse, kar pride od Jezusa, nas rešuje.
Odprimo oči, domišljavi ljudje tega
stoletja, in opazujmo odrešitev sveta,
ki prihaja po tem otroku ter se
naučimo smehljati. Pradavni strah
človeka pred smrtjo se ob pogledu na
te jasli spremeni v nasmeh. On je
hotel na ta način priti na svet in nas
odrešiti, da bi nas, neumne
domišljavce, naučil smehljanja in
zato, da bi z veseljem vstopili v
betlehemsko votlino. Bog iz votline
nas pripravi do tega, da se smejimo
tistim, ki živijo v nebotičnikih,
zavrženi Bog nam dovoli, da se



smejimo tako imenovanim
“pomembnežem”, ubogi Bog nam
dovoli, da se smejimo bogastvu,
nemočni Bog nas pripravi, da se
smejimo oboroženim ljudem in ta
Bog, izpostavljen vsem nevarnosti,
nam dovoli, da se smejimo tistim, ki
so se obdali z najrazličnejšimi
zavarovanji.

Gospod prihaja k nam v podobi
služabnika, da bi nas naučil, kaj v
resnici pomeni vladati. Smehljal se
bo tisti, ki ima svobodno srce, tisti, ki
dan za dnem sprejema odvisnost od
skrivnostne božje previdnosti, tisti, ki
se trudi plesati v ritmu njene
nenavadne glasbe, tisti, ki mu po
mnogih poskusih uspe uskladiti svojo
voljo z voljo Boga. Brez prenehanja
in iz srca se smehlja tisti, ki se
povzpne na svoj lastni križ in na
njem razširi roke, brez kakršnegakoli
razvedrila ali anestezije. Ta nasmeh
je dolžnost kristjana in če izgine iz
našega življenja, je to znamenje, da



smo se oddaljili od Boga, od te
votline, od tega veselja, ki se spušča
med nas. To je znamenje, da smo
postali odrasli, vendar pa bodo v
nebeško kraljestvo lahko vstopili le
otroci.[35]

Vse resnične kreposti se smejejo, kot
na primer potrpežljivost, ki bo rešila
naše duše. “Resna potrpežljivost” ni
krščanska. Krščanska potrpežljivost
se smehlja, prav tako marljivost
tistega, ki služi ljudem in ne svojemu
sebičnemu jazu. Smehlja se
ponižnost, ki kljub vsemu iz srca
sprejme vse omejenosti ustvarjenega
bitja. Smehlja se čistost, ki bo po
Kristusovih besedah gledala Boga[36]

in ki je dosegla svoj vrhunec v Devici
Mariji in je na ta svet prinesla
samega Boga. Smehljata se kesanje in
pokora, če ne gledata toliko samih
sebe, temveč želita ugajati Bogu.
Treba se je veliko smejati, da bi bili
resnično dobri, da bi bili sveti.
Smejati se svetu, tistim, ki se jim



mudi, tistim, ki verjamejo sami vase,
tistim, ki zapravljajo svoje življenje
pred ogledalom, tistim, ki ne
dosežejo ničesar brez dobrikanja in
aplavza, tistim, ki neprestano iščejo
nove teorije, pomembne knjige,
prepričljive govore, nezmotljive
metode … Smejati se meni in tebi,
njej in njemu, ne da bi se pri tem
norčevali, vendar pa tudi tako, da
česarkoli na tem svetu ne jemljemo
preveč resno. Važen je le Bog. Z
besedami sv. Terezije: “Bog edini
zadostuje,” to naj bo temelj našega
vsakdanjega življenja.

Tukaj je torej Otrok. Ob njem ne
more biti nihče žalosten, nihče se ne
more držati resno in se imeti za
pomembnega. Ta nasmeh na noben
način ne žali bede in trpljenja našega
sveta, ker se v resnici ta nasmeh
nemalokrat pokaže med solzami.
Resnični pogumni samarijani,
delovni in dobri, niso besni uporniki
niti bedni idealistični teoretiki niti



zlovoljni kritiki, temveč ljudje, ki so
veliko jokali in je zato njihov smeh
ali nasmeh bolj čist, je nasmeh
tolažbe. Jokati vse do smeha, v
nasprotju z znanim smejanjem do
tistega joka plitkega človeka, pijanca
ali histerika. Kdor je okusil to
mešanico žalosti in veselja, ki se
blešči v jaslicah, ga ne bo nikoli
prevzel obup. Kajti solze, ki jih je
sprejel sam Bog in jih je celo jokal,
bodo vedno sladke, nikdar grenke.
Tok solzá zaradi trpljenja človeštva
prikriva skrivnosten nasmeh
neskončne dobrote in se bo v
poslednjih dneh izlil v morje
dokončne sreče: redebit in die
novissimo.[37]

Poleg tega sta ta smeh in nasmeh
predokus večnosti, obetaven, poln
upanja in pričakovanja, to je ločitev
od bremena zemeljskih bolečin,
osvoboditev od neumnega
narcisizma. Zato so se smehljali vsi
svetniki, mučenci in mistiki, tako kot



Tomaž Akvinski spričo svojega
znanja, Tomaž Moore pred svojo
smrtjo, sv. Terezija Avilska in Mala
Terezija, Janez Krstnik pred svojim
rojstvom, Ivana Orleanska na grmadi
… Ime Janez pomeni “Gospod je
blagoslovil”, poleg tega pa tudi
“nasmeh”, “usmiljenje”, “milost”. Te
kreposti pomagajo izvrševati težke
stvari, ne da bi postale titansko delo.

Vsi nasmehi v zgodovini izvirajo iz te
svete votline podrtega hleva, v kateri
se je naselil učlovečeni Bog, tisti
“zgôdi se po tvoji Besedi”, tisti
magnifikat “milosti polne”, edinega
ustvarjenega bitja, ki je bilo popolno,
Marije, usmiljene, kajti gratia
pomeni dvoje: usmiljenje in milost.
Svetniki so junaki, ki niso dvigovali
veliko prahu …

V teh dneh se bomo skušali nekoliko
ponižati, naredili se bomo majhne,
da bi lahko vstopili v to votlino. Vsaj
enkrat na leto poskušajmo biti otroci,



se znebiti svojega ponosa, svoje
nečimrne resnosti, zato da bomo
nekega dne lahko tudi mi vstopili v
nebeško kraljestvo, ki se v božični
noči odpre na zemlji.

V tej votlini se bomo pred božjim
Otrokom lahko igrali, peli, se drug
drugemu smehljali in se objemali z
veseljem grešnika, ki je spoznal, da je
nepričakovano rešen; kajti Bog bi se
rad kot človek igral z nami. Skupaj
molimo: Gospod Jezus Kristus, prišel
si na ta svet kot naš brat; daj, da
bomo odkrili veselje, ki ni odvisno on
notranjih ali zunanjih okoliščin,
temveč je stanovitno, kakor so
stanovitni tvoji darovi in tvoje
usmiljenje.

Naj čutimo in izžarevamo to veselje,
ki ga ne more zatreti ne trpljenje ne
nikakršna svetna ali cerkvena ovira,
veselje, ki ga niti naši grehi ne
izbrišejo — ker si Ti večji od našega
srca — preprosto in čisto veselje



božjih otrok na zemeljskem
potovanju, veselje, ki bolj kakor vsi
naši govori in dejanja prepriča in
zajame izgubljene, veselje, ki ga imaš
v zakramentih vedno pripravljenega
za vse, ki ga nikdar več nočemo
zanemariti, veselje, ki nas naredi
dobre, dobre do tebe in do naših
bližnjih.

Daj, da bi naš smeh in nasmeh nikoli
ne vsebovala ironije ošabnosti,
temveč naj bosta odsev in
nadaljevanje veselja božične noči, ki
deli ljubezen, angelov, ki so takrat
peli, sanjavega Jožefa ter premile in
čiste Device Marije.

DOBROTA UČLOVEČENEGA BOGA

“Veselite se!” nam Cerkev nenehno
ponavlja v dneh pred božičem z
besedami apostola Pavla: Iterum
dico. “Ponavljam vam, veselite se. (…)



Gospod je blizu.”[38] On je bil vedno
blizu, v vseh stvareh, saj bi v
nasprotnem primeru ne obstajali niti
mravlja na zemlji, niti kos v zraku,
niti galaksije, niti oceani. On je Bitje
vseh bitij. Izliva se nad vse, kajti On
je ljubezen in vsem daje del svojega
bitja. Če bi ne bil vsepovsod prisoten
v vseh stvareh, bi se gore zrušile, vse
bi bilo v trenutku uničeno. Božja
prisotnost je absolutno potrebna, da
lahko karkoli na tem svetu diha in
živi.

A Bog je še bolj prisoten v človeku —
če lahko tako rečemo —, ker mu je
On sam vdahnil svojega duha. Človek
živi od Božjega Duha in zato je
narejen po njegovi podobi, kot
njegova podobnost in Bog je v njem
bolj prisoten kot v kamnu, drevesu
ali zvezdi. On je v meni, zato jaz sem,
živim, kakor je dejal apostol Pavel
prebivalcem Aten, in ipso, “v njem
živimo, se gibljemo in smo.”[39] Ta
božja prisotnost v vseh stvareh in še



posebej v človeku ni kakor zrak,
kakor atmosfera, ki omogoča
življenje, temveč resnični temelj
samega bitja, vir našega dihanja,
naše svobode in našega dostojanstva.

Pred natanko dva tisoč leti je Bog
uresničil načrt, ki je bil, kot vse
božansko, večen, od nekdaj prisoten
v Božjem Duhu. Je resnično
nezaslišan božji izum in to vedno bo,
nova oblika njegove prisotnosti v
svetu. Pravimo ji učlovečenje. Pred
dva tisoč leti je Bog postal človek. To
je lahko reči, vendar je povsem
nerazumljivo, prav tako kot je
nerazumljiv Bog sam. Kako lahko
Bog postane človek? Kako lahko
postane Stvarnikova stvar? To je pač
čudež vseh čudežev: to, da je On sam
vstopil v svoje stvarstvo, da je On, ki
je večen, vstopil v čas, da je On, ki je
čisti duh, vstopil v materialnost
sveta. Izumil in ustvaril je nekaj
novega: telo in dušo zase; Jezusovo



telo in dušo za drugo osebo Presvete
Trojice.

Pred dvema tisočletjema je vstopil v
svet v popolnoma novi obliki, kot
stvar med stvarmi, vendar pa kot
posebna stvar, kajti On je in bo
vedno Bog. Ta prihod na zemljo je
Bog že pred tem naznanil
izraelskemu ljudstvu. Med njimi je
ustvaril upanje, da bo On sam tisti, ki
bo prišel. To ljudstvo je verjelo v
Boga, v edinega Boga, v nasprotju z
mišljenjem vseh ostalih politeističnih
kultur. On jim ni razodel le: “Jaz sem
edini Bog,” temveč tudi “Prišel bom k
vam.”

Oni niso vedeli, iz kakšnega razloga
se bo to zgodilo, ker so se doživljali
kot grešnike, saj so izdali tega
edinega Boga in so velikokrat zaupali
nesmiselnim malikom okoliških
poganskih ljudstev. Bog jih je vedno
znova vodil nazaj. Drugi narodi so jih
premagali in zatirali, štirideset let so



blodili po puščavi, vedno so se morali
spopadati. Toda ta Bog, ki jih je vodil,
jim je po prerokih dal spoznati, da bo
On nekega dne prišel kot oseba, kot
obljubljeni odrešenik. Vsi so Ga
pričakovali.

In zgodilo se je, da se je prav pred
dva tisoč leti pojavil ta skriti Bog.
Apostol Pavel to pove z naslednjimi
besedami, ki so name naredile
poseben vtis, zato jih vedno znova
ponavljam: Nekega dne se je v
človeški zgodovini pojavil skriti Bog,
vendar pa, presenetljivo, ne kakor
vsemogočni Bog, ki bi uničeval
malike, kaznoval grešnike in nagradil
pravične, ne kakor kralj kraljev,
gospod nad vojskami. “Pojavili sta se
dobrota in človekoljubnost Boga,
našega odrešenika.”[40]

Resnično se moramo skloniti in
vstopiti v to majhno votlino, da bi
videli in opazovali prihod velikega
Boga. Pojavili sta se dobrota in



ljubezen našega Odrešenika do ljudi,
da bi nas osvobodil napačnih
predstav glede božje narave in dela,
da bi nas pritegnil k svoji popolnosti,
ki je v dobroti in usmiljenju. Božje je
postalo vidno. Kaj je to božje?
Dobrota in človeškost Boga, ki nas
sedaj obišče v “človeški obliki”, da bi
nas mogli ta božja človeškost in
dobrota pritegniti in nas voditi na
naši poti.

Dobrota in usmiljenje, v tem je božja
popolnost, krščanska popolnost in
tudi naše poslanstvo v svetu, ki ga
imenujemo apostolat. To poslanstvo,
evangelizacija, je v tem, da
pokažemo to dobroto in usmiljenje.
Dobrota, ki vedno in povsod vodi k
temu, da delamo dobro in govorimo
dosledno; ne gre namreč za to, da bi
pripadali jedru neke morale, temveč
izhajata iz narave samega Boga,
kakor je Jezus odgovoril tistemu, ki
ga je bil nagovoril z “dobri učitelj”:
“Nihče ni dober razen enega, Boga”[41]



in tisto, “kar prihaja od njega.” Zato
je vsaka stvar po sebi dobra.
Človekov greh je mogoč le zato, ker
ima človek kot božja podobnost
resnično svobodo. Zato se lahko
odvrne od poti k svojemu cilju, lahko
zanika samega sebe. Le tako lahko
človek zapusti dobroto ter zanika
svoj lastni izvor ter pot, ki je zanj
določena. Sicer pa so vse stvari, kot
božje stvaritve, dobre.

Pogosto lahko slišimo staro trditev
nekega inteligentnega poganskega
filozofa, da “se dobro rado širi”.
Nalezljivo je in zame je to edina
razlaga stvarjenja. Čemu je Bog
ustvaril svet? On je polnost bivanja,
ne potrebuje drugega bitja zato, da bi
bil bogatejši, čudovitejši, mogočnejši.
Edina razlaga stvarjenja, dejstva, da
smo tukaj in dihamo, je ta, da je Bog
dober, tako dober, da pusti, da
njegova dobrota prekipeva. Zato je
Jezus nekoč rekel — in sv.
Jožefmarija je to vsepovsod oznanjal



—, da je cilj nas ljudi, ustvarjenih po
božji podobi, ta: da smo popolni,
kakor je popoln nebeški Oče.

Jezus je to dejal veliki skupini ljudi,
ne skupinici izbrancev: “Bodite torej
popolni, kakor je popoln vaš nebeški
Oče,”[42] “on namreč daje svojemu
soncu, da vzhaja nad hudobnimi in
dobrimi, ter pošilja dež pravičnim in
krivičnim.”[43] Popolnost Boga je
dobrota. Bistvo Boga je ljubezen. In
ta nedoumljiva ljubezen se je
pojavila kot dobrota, apparuit kot 
benignitas in humanitas. Bodimo
resnično dobri in človeški, saj se je
Bog takšen pojavil na svetu. Jezus
pooseblja prav to in zato je On edini
vzor.

Kristjani lahko občudujemo svetnike,
njihovo čaščenje je del naše katoliške
vere. Če bi ga odpravili, bi se zelo
osiromašili. Vendar pa imamo le en
vzor: učlovečenega Boga, Jezusa
Kristusa. On sam se je predstavil kot



vzor, ki mu moramo slediti. Med
zadnjo večerjo, ko se je poslavljal od
apostolov, je v nekem trenutku
pokleknil, da bi jim umil noge: Bog
na kolenih! On, ki je Filipu rekel:
“Kdor je videl mene, je videl
Očeta.”[44] A ne le po tem dejanju,
temveč tudi po besedah: “Vi me
kličete ‘Učitelj’ in ‘Gospod’. In prav
govorite, saj to sem. Če sem torej jaz,
Gospod in Učitelj, vam umil noge, ste
tudi vi dolžni drug drugemu umivati
noge.[45] Zgled sem vam namreč dal,
da bi tudi vi delali tako, kakor sem
jaz vam storil.”[46]

Ta dobrota ni majhna stvar, ta
dobrota ni poteza drugotnega
pomena: spada v bistvo naše
krščanske poklicanosti in to pomeni,
da to ni nekaj preprostega, pač pa od
nas zahteva napor. Če hočemo biti
dobri, se moramo obvladati vsak
trenutek dneva in pred vsakim
človekom. Na ta način izpolnimo
svoje poslanstvo.



Nekemu zelo prizadevnemu
mladeniču je sv. Jožefmarija nekoč
rekel: “Izpolnjuješ zahteven načrt
življenja: vstajaš zgodaj, moliš,
prejemaš zakramente, veliko delaš
ali študiraš, si zmeren, se mrtvičiš …
vendar opažaš, da ti nekaj manjka!
Ponesi v svoj pogovor z Bogom tale
razmislek: ker svetost — boj, da bi jo
dosegel — pomeni polnost ljubezni,
moraš pregledati svojo ljubezen do
Boga zaradi Njega in do drugih.
Morda boš potem odkril velike
pomanjkljivosti, skrite v tvoji duši,
proti katerim se sploh nisi boril: nisi
dober otrok, dober brat, dober
tovariš, dober prijatelj, dober kolega;
in ker neurejeno ljubiš ‘svojo svetost’,
si nevoščljiv. Žrtvuješ se v mnogih
‘osebnih’ podrobnostih, zato si
navezan sam nase, na svojo osebnost,
pravzaprav ne živiš za Boga niti za
druge: samo zase.”[47] Vsak predan in
“prizadeven” kristjan bi si moral
pogosto na ta neusmiljeni način
izprašati vest, kajti kakor je dejal sv.



Janez od Križa, “Na večer svojega
življenja bomo sojeni po ljubezni.”

Pravijo, da je bil sv. Frančišek Saleški
vzkipljive narave in da je bil do
kalvinistov posebno grob, vendar pa
se je z leti popolnoma spremenil in
postal vzor dobrote v zgodovini naše
Cerkve. To je naporno, vendar
plodno delo: “Z eno kapljico medu
ujamemo več muh kakor z litrom
žolča.” Ko mu je nekoč prednica
nekega samostana v pismu potožila,
da v njihovi skupnosti vladata nemir
in mlačnost, da sestre ne živijo
ljubezni do bližnjega in da tudi ne
spoštujejo pravil, ter povprašala
svetega ustanovitelja, kaj naj stori, ji
je ta preprosto odgovoril: “Bolje je
več dobrote kot več strogosti.”

Učlovečenje ljubezni, ki je odrešila
svet, je dobrota, ki se je pojavila na
božič. Prosímo za to dobroto. Morda
je to najboljše zdravilo za današnjo
družbo in našo sveto Cerkev. V času



stiske, strahu in utrujenosti nam ne
pomaga toliko poduk modreca kakor
dobrota kristjana. Daje nam tolažbo
in varnost, kajti na ta način se nam
kaže učlovečeni Bog.

Pomislimo na to, da se je ta božja
dobrota učlovečila v naročju žene!
Polna Svetega Duha je Marija spočela
od Boga prihajajočo dobroto in ji
dala svoje lastno meso in kri, tako da
se je božja dobrota lahko spremenila
v resnično človeškost. Do tega ne
smemo biti brezbrižni ali na to
pozabiti. Zato jo spet in spet
pozdravljamo z besedami Salve
regina, mater misericordiae in
zaključujemo slavno molitev z
besedami: “O milostljiva, o
dobrotljiva, o sladka Devica Marija!”

Copyright © www.si.opusdei.org

https://www.si.opusdei.or


[1] Prim. Ps 68,29.

[2] Iz 35,3.

[3] Beseda advent izvira iz lat.
adventus in pomeni “(Kristusov)
prihod”, kar je izpeljanka iz glagola
advenire, “priti”. (op. prev.)

[4] Prim. Gal 4,19.

[5] Lk 10,42.

[6] Flp 2,5.

[7] Prim. Fil 3,12.

[8] Prim. 1 Kr 3,11-12.

[9] Ps 42,2.

[10] Ps 143,6.

[11] Prim. Lk 12,49.

[12] Mt 5,6.



[13] Lk 22,15.

[14] Jn 19,28.

[15] Ps 12,6.

[16] Prim. Lk 18,1.

[17] Ps 38,10.

[18] 1 Tes 5,17.

[19] Lk 24,29.

[20] Prim. Lk 1,38.

[21] Mt 3,2.

[22] Vp 5,2.

[23] Flp 2,7.

[24] Mt 20,28.

[25] Kol 1,24.

[26] Mt 3,3.

[27] Mt 16,24.



[28] Prim. 2 Kor 5,21.

[29] Prim. Kol 3,3.

[30] Prim. Kor 4,17.

[31] Ps 2,7.

[32] Ps 34,19.

[33] Prim. Prg 8,30.

[34] Prg 8,31.

[35] Prim. Mt 18,3.

[36] Prim. Mt 5,8.

[37] Prim. Prg. 31,25.

[38] Flp 4,4-5.

[39] Apd 17,28.

[40] Prim Tit 3,4.

[41] Lk 18,19.

[42] Mt 5,48.



[43] Mt 5,45.

[44] Jn 14,9.

[45] Jn 13,13-14.

[46] Jn 13,15.

[47] Sv. Jožefmarija Escrivá, Brazda,
št. 739.

Joan B. Torelló

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/e-knjiga-hrepenenje-po-
bogu/ (23. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-hrepenenje-po-bogu/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-hrepenenje-po-bogu/
https://opusdei.org/sl-si/article/e-knjiga-hrepenenje-po-bogu/

	E-knjiga: “Hrepenenje po Bogu”

