
opusdei.org

Živeti je zame
Kristus (7) – Čut
poslanstva (2. del)

Za apostolat značilen
dinamizem je ljubezen, ki je
božji dar: »V božjem otroku sta
prijateljstvo in ljubezen eno:
božja luč, ki daje
toplino« (Kovačnica, št. 565).
Cerkev raste zaradi ljubezni
svojih vernikov, in šele potem
prideta struktura in
organizacija, ki sta v službi te
ljubezni in njen sad.

4. Apr. 2025



Sv. Luka z živimi potezami opisuje
življenje prvih vernikov v
Jeruzalemu po binkoštih: »Dan za
dnem so se enodušno in vztrajno
zbirali v templju, lomili kruh po
domovih ter uživali hrano z veselim
in preprostim srcem. Hvalili so Boga
in vsi ljudje so jih imeli radi. Gospod
pa jim je vsak dan pridruževal te, ki
so našli odrešenje« (Apd 2,46-47). A
kmalu se je začelo nasprotovanje:
aretacija Janeza in Petra, Štefanovo
mučeništvo in nazadnje javno
preganjanje.

Ravno v teh okoliščinah pa evangelist
pove nekaj presenetljivega: »Tisti, ki
so se razkropili, so vsepovsod
oznanjali besedo« (Apd 8,4).
Vsakogar začudi dejstvo, da v
trenutkih, ko je bilo njihovo življenje
v resni nevarnosti, niso prenehali
oznanjevati odrešenja. In to ni
osamljen dogodek, pač pa odseva
nenehno gibanje. Malo pozneje
najdemo podobno novico: »Tisti, ki



so se razbežali pred preganjanjem ob
Štefanovi smrti, so prišli do Fenikije,
Cipra in Antiohije; vendar so besedo
oznanjali samo Judom« (prim. Apd
11,19). Kaj je gnalo tiste prve vernike,
da so ljudem, ki so jih srečevali,
govorili o Gospodu celó v trenutku,
ko so bežali pred preganjanjem?
Žene jih veselje, ki so ga našli in ki
jim napolnjuje srce: »Kar smo torej
videli in slišali, oznanjamo tudi vam,
da bi bili tudi vi v občestvu z
nami« (1 Jn 1,3). Oznanjajo ga
preprosto zato, »da bi bilo naše
veselje dopolnjeno« (1 Jn 1,4).
Ljubezen, ki so jo srečali na svoji poti
… morajo deliti z drugimi. Veselje je
nalezljivo. Ali ne bi mogli tega živeti
tudi kristjani današnjega časa?

Pot prijateljstva

Neka podrobnost v tem prizoru iz 
Apostolskih del je zelo pomenljiva.
Med tistimi, ki so se razkropili, »pa je
bilo tudi nekaj mož s Cipra in iz



Cirene, ki so po prihodu v Antiohijo
navezali stike tudi z Grki in jim
prinesli evangelij o Gospodu
Jezusu« (Apd 11,20). Kristjani se niso
zadrževali v zaprtih krogih niti niso
čakali, da pridejo v kraje, ki bi bili
prikladni za oznanjevanje Življenja
in Svobode, ki so ju prejeli. Vsakdo je
svojo vero naravno delil z ljudmi, ki
mu jih je Bog poslal na pot, v okolju,
ki mu je bilo pač najbližje. Na
primer, Filip z Etiopijcem, ki se je
vračal iz Jeruzalema, ali zakonca
Ákvila in Prískila z mladim Apolom
(prim. Apd 8,26-40; 18,24-26). Zaradi
božje ljubezni, ki je navdajala
njihovo srce, so skrbeli za vse te ljudi
in z njimi delili tisti zaklad, »ki nam
daje veličino in tiste, ki ga prejmejo,
more narediti boljše in srečnejše«.[1]

Če izhajamo iz božje bližine, bomo
lahko nagovorili tiste, ki so v naši
bližini, ter z njimi delili novo
Življenje, ki nam ga daje Gospod. Na
ta način bo, tako kot nekoč, tudi sedaj
mogoče reči: »Gospodova roka je bila



z njimi in veliko ljudi se je
spreobrnilo h Gospodu in sprejelo
vero« (Apd 11,21).

Druga misel, ob kateri se lahko
zadržimo v luči te zgodbe, pa je to, da
je bolj kot s strukturiranim in
organiziranim delovanjem Cerkev
rasla – in raste – zaradi ljubezni
svojih vernikov. Struktura in
organizacija sta prišli pozneje, ravno
kot nekaj, kar je v službi te ljubezni
in njen sad. V zgodovini Dela
opazimo nekaj podobnega. Tisti, ki so
najprej sledili svetemu Jožefmariju,
so imeli druge radi z iskreno
ljubeznijo in to je bilo okolje, v
katerem si je božje sporočilo utiralo
pot. Kot pripovedujejo o prvem
študentskem domu: »“Tisti z Ulice
Luchana 33” so bili prijatelji,
zedinjeni v istem krščanskem duhu,
ki ga je razdajal oče. Kdor se je
počutil prijetno v vzdušju,
ustvarjenem okoli Jožefmarija in
ljudi v njegovi bližini, je zato prišel



nazaj. Dejansko si v stanovanje na
Ulici Luchana prišel zaradi povabila,
ostal pa si tam zaradi prijateljstva.«[2]

Koristno je, da se spomnimo na ta
vidik zgodovine Cerkve in Dela, ko se
skupaj z rastjo, ki je prišla z leti,
pojavi tveganje, da bi se bolj zanašali
na apostolske dejavnosti kot pa na
delo, ki ga lahko opravi vsak
posameznik. Oče nas je želel pred
nedavnim spomniti na to: »V
sedanjih okoliščinah evangelizacije je
še toliko potrebneje dati prednost, če
je le mogoče, osebnemu odnosu,
vidiku, ki je v središču načina
izvrševanja apostolata, ki ga je sveti
Jožefmarija našel v evangeljskih
besedilih.«[3]

V resnici je naravno, da je tako. Če je
apostolatu lastni dinamizem
ljubezen, ki je božji dar, potem »sta v
kristjanu, v božjem otroku, […]
prijateljstvo in ljubezen eno: božja
luč, ki daje toplino«.[4] Prijateljstvo je



naklonjenost in za božjega otroka je
to pristna ljubezen. Cilj torej ni imeti
prijatelje, zato da bi lahko opravljali
apostolat, marveč sta prijateljstvo in
apostolat izraza ene in iste ljubezni.
Še več, »prijateljstvo sámo je
apostolat; prijateljstvo sámo je
dialog, pri katerem dajemo in
prejemamo luč; pri katerem se
porajajo načrti v skupnem
odkrivanju obzorij; pri katerem se
veselimo dobrega in se podpiramo v
težavah; pri katerem nam je lepo, ker
Bog hoče, da smo zadovoljni«.[5] Ni
odveč, če se vprašamo: Kako skrbim
za svoje prijatelje? Delim z njimi
veselje, ki izhaja iz mojega
zavedanja, da sem za Boga
pomemben? Po drugi strani pa – si
prizadevam doseči več ljudi,
posameznikov, ki niso nikdar srečali
vernika, da bi jih približal k božji
ljubezni?

Na križpotjih sveta



»Če namreč oznanjam evangelij,
nimam pravice, da bi se ponašal, saj
je to zame nujnost. Kajti gorje meni,
če evangelija ne bi oznanjal!« (1 Kor
9,16). Te besede sv. Pavla so za
Cerkev stalen opomin. Ravno tako je
njegovo zavedanje, da je od Boga
izvoljen za neko poslanstvo, vedno
aktualen vzor: »Ko bi namreč to delal
na lastno pobudo, bi imel pravico do
plačila. Če pa tega ne delam na lastno
pobudo, mi je zaupano
poslanstvo« (1 Kor 9,17). Apostol
narodov se je zavedal, da je bil
poklican, da ponese ime Jezusa
Kristusa »pred pogane in kralje in
Izraelove sinove« (Apd 9,15), in zato
je čutil sveto nujnost, da doseže
vsakega od njih.

Ko ga je na njegovem drugem
potovanju Sveti Duh popeljal v
Grčijo, se je Pavlovo srce razširilo in
se vnemalo ob tem, ko je zaznaval
žejo po Bogu v svoji okolici. Ko je v
Atenah čakal na svoja tovariša, ki sta



ostala v Bereji, pripoveduje sv. Luka,
da »ga je v dno duše prizadelo, ker je
videl, kako je mesto polno
malikov« (Apd 17,16). Najprej se je –
kot je bila njegova navada – odpravil
v shodnico. Vendar se mu je to zdelo
malo in je, kakor hitro je bilo
mogoče, šel tudi na agoro, potem pa
so ga Atenčani sami prosili, naj vsem
skupaj spregovori in jim predstavi
»ta novi nauk, ki ga oznanjaš« (Apd
17,19). Tako je Pavel na atenskem
Areopagu, kjer so se srečevali najbolj
aktualni in vplivni miselni tokovi,
oznanil ime Jezusa Kristusa.

Tako kot apostol smo tudi mi
»poklicani, da s prizadevnostjo in
spontanostjo prispevamo k
izboljšanju sveta in kulture našega
časa, tako da bi se odprla za božje
načrte glede človeštva: cogitationes
cordis eius, misli njegovega srca
ostanejo od roda do roda (Ps 33[32],
11)«.[6] Nekaj naravnega je, da se v
številnih krščanskih vernikih rodi



želja, da bi dosegli tiste kraje, ki
»imajo velik vpliv na prihodnjo
podobo družbe«.[7] Pred dva tisoč leti
so bile to Atene in Rim. Kateri pa so
danes tisti kraji? So v njih navzoči
kristjani, ki morejo v njih biti
»prijeten Kristusov vonj« (2 Kor
2,15)? In mi, ali lahko kaj storimo, da
bi se približali tem krajem, ki pogosto
niti niso več fizični kraji? Pomislimo
na velika prizorišča, kjer mnogo ljudi
sprejema ključne odločitve
življenjskega pomena … Pomislimo
pa tudi na predele našega kraja,
našega okoliša, na naše delovno
mesto. Koliko lahko tam doseže
navzočnost nekoga, ki širi bolj
pravičen in solidaren pogled na
človeka, ki ne dela razlik med
bogatimi in revnimi, zdravimi in
bolnimi, domačini in tujci, itd.

Če dobro pomislimo, je vse to
sestavni del poslanstva vernikov
laikov v Cerkvi. Kot je nakazal drugi
vatikanski cerkveni zbor, »jih Bog



kliče, da bi z izvrševanjem svoje
lastne naloge in ob vodstvu
evangeljskega duha kakor kvas od
znotraj prispevali k posvečevanju
sveta in da bi na ta način predvsem s
pričevanjem svojega življenja in z
žarom svoje vere, upanja in ljubezni
razodevali Kristusa drugim«.[8] Ta
klic, ki je skupen vsem vernikom
laikom, se na poseben način udejanja
v tistih, ki smo prejeli poklicanost v
Opus Dei. Sveti Jožefmarija je
apostolat svojih hčerá in sinov opisal
kot »intravenozno injekcijo v
krogotoku družbe«.[9] V njih je videl
prizadevanje, da bi ponesli »Kristusa
v vsa okolja, kjer se odvijajo človeške
dejavnosti: v tovarno, v laboratorij,
na polje, v obrtniško delavnico, na
ceste velikih mest in na gorske poti«,
[10] ter ga s svojim delom postavili »na
vrh vseh zemeljskih dejavnosti«.[11]

V želji ohraniti živo to temeljno
značilnost Dela nas je oče v svojem
prvem pismu kot prelat opogumljal,



da bi »v vseh spodbujali navdušenje
za njihov poklic: v tistih, ki še
študirajo in gojijo velike želje po
izgradnji družbe, kakor tudi v tistih,
ki svoj poklic že opravljajo; dobro je,
da s pravimi nameni spodbujajo
sveto željo, da bi prišli daleč in pustili
sledi«.[12] Ne gre za to, da bi se gnali
za »zadnjimi kriki tehnike« zgolj iz
hlepenja po izvirnosti, temveč za
zavedanje, da za vernike Opus Dei
»biti na tekočem, razumeti moderni
svet predstavlja nekaj naravnega in
nagonskega, ker so – skupaj s sebi
enakimi, drugimi državljani – oni
tisti, ki ta svet izgrajujejo in mu
dajejo modernost«.[13] To je čudovita
naloga, ki od nas zahteva nenehno
prizadevanje, da bi stopili ven iz
našega majhnega sveta in povzdignili
pogled na neizmerno obzorje
odrešenja: ves svet pričakuje
poživljajočo navzočnost kristjanov!
Kaj pa mi? »Kolikokrat nas vleče, da
bi udobno ostali na obrežju! Toda
Gospod nas kliče, da odrinemo na



odprto morje in vržemo mreže bolj
globoko (prim. Lk 5,4). Vabi nas, da
iztrošimo svoje življenje v njegovi
službi. Oklepajoč se njega si upamo
vse svoje talente postaviti v služenje
drugim. Ko bi le čutili priganjanje
njegove ljubezni (prim. 2 Kor 5,14) in
bi mogli reči s sv. Pavlom: “Gorje
meni, če evangelija ne bi
oznanjal!” (1 Kor 9,16).«[14]

Razpoložljivost za uresničevanje
Dela

Poleg želje po prinašanju odrešenja
mnogim ljudem je v apostolovem
srcu tudi »skrb za vse Cerkve« (2 Kor
11,28). Potrebe so v Cerkvi bile
navzoče od vsega začetka: Apostolska
dela poročajo, da je Barnaba »prodal
svojo njivo in prinesel denar ter ga
položil k nogam apostolov« (Apd
4,37); sv. Pavel v mnogih svojih
pismih omenja, da pripravlja nabirko
za kristjane v Jeruzalemu. Tudi v tem
pogledu Delo ni bilo izjema. Le teden



dni po svojem prvem prihodu v Rim,
30. junija 1946, pošlje sv. Jožefmarija
pismo članom Generalnega sveta, ki
je bil takrat v Madridu: »Čim bo
mogoče, nameravam priti v Madrid
in se vrniti v Rim. Treba je – Ricardo!
[15] – pripraviti šeststo tisoč pezet, res
je nujno. To se, ob naši veliki gmotni
stiski, zdi nekaj norega. Kljub vsemu
pa moramo obvezno tukaj dobiti
hišo.«[16] Gmotne potrebe, povezane s
hišami v Rimu, so se komaj začele, in
tako kot prvi kristjani so vsi v Delu
gledali nanje kot na nekaj zelo
svojega. V zadnjih letih je g. Javier
ganjen pripovedoval zgodbo o dveh
duhovnikih, ki sta prišla v Urugvaj,
da bi začela z delom Opus Dei. Ko sta
bila že nekaj časa v državi, sta
prejela zajetno donacijo, ki bi ju
rešila iz stiske, ki ju je pestila. Vseeno
pa nista niti za trenutek oklevala in
sta jo v celoti poslala kot prispevek za
hiše v Rimu.



Gmotne potrebe se v času
Jožefmarijevega življenja niso
končale, ampak ostajajo – in bodo
ostale vedno. Hvala Bogu se
dejavnosti po vsem svetu množijo in
pri tem je treba poskrbeti tudi za
vzdrževanje že obstoječih. Zato je
enako pomembno, da se ohranja živ
čut odgovornosti za te potrebe. Kot
nas spominja oče, »nas bo naša
ljubezen do Cerkve gnala, da bomo
priskrbeli sredstva za razvoj
apostolskega dela«.[17] Ne gre le za to,
da dodamo svoj doprinos, temveč
predvsem, da se to prizadevanje rodi
iz naše ljubezni do Dela.

Enako bi lahko rekli o čudovitem
izrazu naše vere v božji izvor
poklicanosti k uresničevanju Opus
Dei na zemlji. Dobro vemo, kako se je
sv. Jožefmarija radostil ob veseli
izročitvi, ki jo je gledal v svojih
hčerah in sinovih. V enem svojih
zadnjih pisem se je Gospodu
zahvaljeval, ker so živeli »popolno



razpoložljivost – znotraj obveznosti
svojega osebnega stanú, sredi sveta –
za služenje Bogu v Delu«.[18] V
trenutkih prerekanja in negotovosti,
ki je vladala v Cerkvi in v svetu, je ta
velikodušna izročitev zasijala
posebej svetlo: »Mladi in manj mladi
so se povsem naravno selili iz kraja v
kraj ali pa so zvesto in neutrudno
vztrajali na istem mestu; če je bilo
potrebno, so zamenjali okolje,
prekinili svoje delo in svoj trud
usmerili v drugačno dejavnost, ki je
bila koristnejša z apostolskega
vidika; naučili so se novih stvari,
rade volje so sprejeli to, da se skrijejo
in izginejo ter dajo prednost drugim:
navzgor in navzdol.«[19]

Zagotovo, četudi je glavna aktivnost
Dela osebni apostolat vsakega od
njegovih vernikov,[20] ne gre pozabiti,
da na korporativen način spodbuja
tudi nekatere socialne, vzgojne in
dobrodelne dejavnosti. To so
drugačni izrazi iste goreče ljubezni,



ki jo je Bog položil v naše srce. Razen
tega tudi izobraževanje, ki ga nudi
Delo, zahteva »določeno strukturo«,
[21] neobsežno, vendar nujno
potrebno. Isti čut poslanstva, ki nas
žene, da se približamo mnogim
ljudem in skušamo biti kvas v
središčih odločanja v sodobnem
svetu, ohranja v nas neko zdravo
skrb za te potrebe celotnega Dela.

Številni verniki Opus Dei – samski in
poročeni – delajo v najrazličnejših
apostolskih dejavnostih. Nekateri se
ukvarjajo z izobraževanjem in
vodenjem v Delu. Čeprav to ni bistvo
njihovega poklica, je odprtost za
takšne naloge del njihovega
konkretnega načina za uresničevanje
Opus Dei. Zato jih oče spodbuja, naj
ohranjajo »navdušenje za svoj
poklic« in se obenem »aktivno in
velikodušno dajejo na razpolago, da
bi se z enakim poklicnim
navdušenjem posvečali
izobraževalnim in vodstvenim



nalogam«.[22] Ne gre za to, da bi te
naloge sprejemali kot neko naloženo
zadolžitev, ki ne bi imela ničesar
skupnega z osebnim življenjem.
Nasprotno, to je nekaj, kar se rodi iz
zavedanja poklicanosti k veliki
nalogi in hotenja po zgledu sv. Pavla,
da bi postal »služabnik vseh, da bi jih
čim več pridobil« (1 Kor 9,19). Te
naloge dejansko so »strokovno delo,
ki zahteva posebno in skrbno
usposabljanje«.[23] Kadar torej
sprejemamo tovrstne zadolžitve, jih
sprejmemo s čutom poslanstva ter jih
izvršujemo v želji, da bi vsakdo
doprinesel svoje peščeno zrnce. Iz
istega razloga pa to človeka ne sme
odtrgati od sveta, temveč bo to način,
da ostane sredi sveta in ga skuša
spraviti z Bogom, ter os, okoli katere
se vrti njegovo posvečevanje.

V prvotni Cerkvi so učenci bili »kakor
eno srce in ena duša« (Apd 4,32).
Živeli so drug za drugega v
čudovitem bratstvu: »Kdo je slaboten,



ne da bi bil tudi jaz slaboten? Kdo pa
se spotika, ne da bi tudi mene
žgalo?« (2 Kor 11,2). Od tam, kjer so
srečali veselje evangelija, so ves svet
navdajali z lučjo. Vsi so čutili skrb za
to, da mnogo ljudi privedejo h
krščanskemu odrešenju. Vsi so želeli
sodelovati pri delu apostolov: z
razdajanjem svojega lastnega
življenja, z gostoljubnostjo, z gmotno
pomočjo, ali pa tako, da so stopili v
njihovo službo, tako kot Pavlovi
spremljevalci na njegovem
potovanju. To ni podoba iz
preteklosti, marveč čudovita
resničnost, katere utelešenje
gledamo v Cerkvi in v Delu, in ki smo
jo poklicani utelesiti tudi danes, z vso
dejanskostjo našega svobodnega
odgovora na božji dar.

Lucas Buch



[1] Papež Frančišek, Apost. spod. 
Gaudete et Exsultate, 19. 3. 2018, št.
131.

[2] J. L. González Gullón, DYA – La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933–1939), Rialp,
Madrid, str. 196.

[3] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017, št. 9.

[4] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 565.

[5] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 9. 1.
2018, št. 14.

[6] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017, št. 8.

[7] Prav tam, št. 29.

[8] Drugi vatikanski koncil, Dogm.
konst. Lumen gentium, št. 31.

[9] Sv. Jožefmarija, Navodilo, 19. 3.
1934, št. 42.



[10] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 105.

[11] Prav tam, št. 183.

[12] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017, št. 8.

[13] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 26.

[14] Papež Frančišek, Apost. spod. 
Gaudete et Exsultate, 19. 3. 2018, št.
130.

[15] Ricardo Fernández Vallespín je
bil takrat generalni upravitelj Dela,
zato je bila njegova naloga skrb za
gmotne potrebe.

[16] A. Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 3. knjiga.

[17] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017, št. 8.

[18] Sv. Jožefmarija, Pismo 14. 2.
1974, št. 5.



[19] Prav tam.

[20] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 51.

[21] Prav tam, št. 63.

[22] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017, št. 8.

[23] Sv. Jožefmarija, Pismo 29. 9.
1957, št. 9.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/cut-poslanstva-2/ (20. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/cut-poslanstva-2/
https://opusdei.org/sl-si/article/cut-poslanstva-2/

	Živeti je zame Kristus (7) – Čut poslanstva (2. del)

