
opusdei.org

TEMA 15. Cerkev in
država

Odrešenje, ki ga je uresničil
Kristus, in posledično
poslanstvo Cerkve je usmerjeno
k človeku v njegovi celovitosti,
torej k osebi, ki živi v družbi.

18. Dec. 2013

1. Poslanstvo Cerkve v svetu

Odrešenje, ki ga je uresničil Kristus,
in posledično poslanstvo Cerkve je
usmerjeno k človeku v njegovi
celovitosti: zaradi tega se Cerkev,
kadar uči svoj družbeni nauk,



nikakor ne oddaljuje od svojega
poslanstva, temveč ga zvesto
izpolnjuje. Še več, evangelizacija ne
bi bila pristna, če ne bi upoštevala
odnosa med evangelijem in osebnim
ravnanjem, tako na individualni kot
na družbeni ravni. Poleg tega Cerkev
živi v svetu in razumljivo in celo
obvezujoče je, da je z njim v
harmoničnem odnosu, tako da
spoštuje zgradbo in namen, ki sta
lastna naravi različnih človeških
organizacij.

Tako torej Cerkev ima poslanstvo, ki
je tudi pravica, da se ukvarja z
družbenimi problemi; in kadar to
počne, »je ni mogoče obtožiti, da s
tem presega specifično področje
svoje pristojnosti, še manj pa od
Gospoda prejeto zapoved.«[1]

Poslanstvo Cerkve ne tem področju
ni omejeno na predlaganje neke
etične normative. Bolj temeljno gre
za to, da pokaže na evangeljsko



razsežnost družbenega življenja,
skladno s celotno resnico o človeku,
da uči o ravnanju, ki je skladno s to
resnico, in da spodbuja izpolnjevanje
tega nauka.

Dejansko med krščanskim življenjem
in človeškim napredovanjem obstaja
globoka in bistvena povezava:
antropološka zveza, teološka vez in
dolžnost ljubezni.[2] Ta harmonija pa
vendar ne pomeni pomešanosti: cilj
krščanskega ravnanja je
poistovetenje s Kristusom; njegova
osvoboditev je v osnovi osvoboditev
od greha, ki vsekakor zahteva
prizadevanje za področne
osvoboditve.[3] To razločevanje je
temelj avtonomnosti zemeljskih
zadev.

Nauk cerkvenega učiteljstva na tem
področju zatorej ne posega v
tehnične vidike niti ne predlaga
sistemov družbene organizacije, kar
ne spada v njegovo poslanstvo. Ta



doktrina želi zgolj oblikovati
človekovo vest; na ta način pa ne
ovira avtonomnosti, ki pripada
zemeljskim stvarnostim.[4]

Tako cerkveni hierarhiji ne pripada
neposredna vloga pri organizaciji
družbe; njena naloga je učiti in na
pristen način interpretirati moralna
načela na tem področju. Zaradi tega
Cerkev sprejema kateri koli družbeni
sistem, ki spoštuje človeško
dostojanstvo; verniki pa morajo
družbeni nauk sprejemati z
razumom, voljo in z dejanji (prim. Lk
10,16; Katekizem, 2032 in 2037).

2. Odnos med Cerkvijo in državo

Religija in politika sta različni
področji, vendar ne ločeni, saj se
veren človek in državljan stapljata v
eni osebi, ki je poklicana k
izpolnjevanju tako svojih verskih
dolžnosti, kot svojih družbenih,
ekonomskih in političnih dolžnosti.
Vendar pa je potrebno, da »se verniki



naučijo dobro razlikovati med tistimi
pravicami in dolžnostmi, ki jih
obvezujejo, ker pripadajo Cerkvi, in
med tistimi, katere jim gredo, ker so
udje človeške družbe. Prizadevajo
naj si, da bi oboje med seboj skladno
združevali, in naj pomnijo, da jih
mora v vsaki časni zadevi voditi
krščanska vest, ker ne moremo
nobene človeške dejavnosti, tudi ne v
časnih rečeh, odtegniti božjemu
gospostvu. V našem času je kar
najbolj potrebno, da ta razlika, pa
tudi skladnost kar najjasneje
odsevata v načinu delovanja
vernikov.«[5] Lahko rečemo, da je
način, kako morajo katoliki živeti
Gospodov nauk, povzet v teh
besedah: »Dajte torej cesarju, kar je
cesarjevega, in Bogu, kar je
božjega« (Mt 22,21).

Razmerje med Cerkvijo in državo
torej vsebuje razlikovanje brez
ločenosti, ter enoto brez mešanja
obeh elementov (prim. Mt 22,15-21).



Ta odnos bo pravilen in plodovit, če
sledi trem temeljnim načelom:
sprejemanje obstoja etičnega
področja, ki je pred politično sfero in
jo oblikuje; razločevanje med
poslanstvom religije in politike;
naklonjenost do sodelovanja med
tema dvema področjema.

a) Moralne vrednote morajo
oblikovati politično življenje

Predlog “etične države", ki hoče
urejati moralno vedenje državljanov,
je v veliki meri ovržena teorija, saj
pogosto privede do totalitarizma ali
vsaj nakazuje izrazito avtoritarno
težnjo. Državi ne pripada odločanje o
tem, kaj je dobro in kaj slabo, po
drugi strani pa ima obveznost, da
išče in spodbuja skupno dobro, in v
ta namen mora včasih urejati
ravnanje državljanov.

Vendar pa zavračanje “etične države"
ne sme pripeljati do nasprotne
zmote: do njene moralne



“nevtralnosti", kar v resnici ne
obstaja niti ni mogoče. Moralne
vrednote dejansko kažejo na
kriterije, ki spodbujajo celovit razvoj
osebnosti; ta razvoj v svoji družbeni
razsežnosti je del skupnega
zemeljskega dobrega; glavno
odgovornost za skupno dobro pa ima
država. Država mora med drugim
spodbujati moralno ravnanje ljudi,
vsaj v družbenem življenju.

b) Cerkev in država se razlikujeta po
svoji naravi in po svojih ciljih

Cerkev je od Kristusa prejela
apostolsko poslanstvo: »Pojdite torej
in naredite vse narode za moje
učence: krščujte jih v ime Očeta in
Sina in Svetega Duha« (Mt 28,19-20).
S naukom in apostolsko dejavnostjo
Cerkev prispeva k pravilni ureditvi
časnih stvari, tako da bi pomagale
človeku dosegati njegov končni cilj in
ga ne bi od njega odvračale.



Sredstva, ki jih Cerkev uporablja za
uresničevanje svojega poslanstva, so
predvsem duhovna: oznanjanje
evangelija, podeljevanje
zakramentov, molitev. Uporabljati
mora tudi materialna sredstva,
primerna naravi njenih članov, ki so
človeška bitja (prim. Apd 4,32-37; 1 
Tim 5,18); ta sredstva morajo biti
vedno skladna z evangelijem. Cerkev
poleg tega potrebuje neodvisnost za
uresničevanje svojega poslanstva v
svetu, ne pa prevlade, ki bi bila
političnega ali ekonomskega značaja
(prim. Katekizem, 2246; Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 426).[6]

Država je institucija, ki izhaja iz
naravne družbenosti človeka, katere
namen je časno skupno dobro civilne
družbe; to dobro ni zgolj materialno,
ampak tudi duhovno, saj so člani
družbe osebe s telesom in dušo.
Družbeni napredek poleg
materialnih sredstev zahteva še
mnoga druga sredstva, duhovnega



značaja: mir, red, pravičnost,
svoboda, varnost itd. Te dobrine je
mogoče doseči le z udejanjanjem
družbenih kreposti, ki jih mora
država spodbujati in varovati (npr.
javna moralnost).

Različnost med religioznim in
političnim področjem s seboj prinaša
to, da država ne uživa nekakšne
“sakralnosti" niti ne sme upravljati s
človekovo vestjo, saj se moralni
temelj politike nahaja zunaj nje;
poleg tega Cerkev nima prisilne
politične oblasti; kar zadeva
pripadnost Cerkvi, je le-to s civilnega
vidika prostovoljno, njena oblast je
duhovnega značaja in ne nalaga
političnih rešitev v smislu, da bi bila
le ena prava. Na ta način se država in
Cerkev urejata skladno s funkcijami,
ki jima pripadajo, in to je koristno za
versko in družbeno svobodo.

Od tod izhajata dve pomembni
pravici: pravica do verske svobode,



ki sestoji v nedotakljivosti verskega
področja glede na prisilo s strani
države; in pravica do svobode
ravnanja v časnih zadevah, ki jo
imajo katoliki v razmerju do
cerkvene hierarhije, čeprav to
vključuje obveznost slediti
cerkvenemu učiteljstvu (prim. ZCP,
227). Razen tega Cerkev »s tem, da
uči evangeljsko resnico in da
razsvetljuje vsa področja človeške
dejavnosti s svojim naukom in s
pričevanjem vernikov, hkrati
spoštuje in pospešuje tudi politično
svobodo in odgovornost
državljanov.«[7]

c) Sodelovanje med Cerkvijo in državo

Razločevanje med Cerkvijo in državo
ne pomeni — kot že rečeno — njune
popolne ločenosti niti tega, da bi
morala Cerkev svoje delovanje
omejiti na zasebno in duhovno
področje. Cerkev se zagotovo »ne
more in ne sme postaviti na mesto



države. Toda v boju za pravičnost
tudi ne more in ne sme stati ob
strani.«[8] V tem pogledu ima Cerkev
pravico in dolžnost, da »uči svoj nauk
o družbi (socialni nauk), neovirano
spolnjuje svojo nalogo med ljudmi
ter izreka nravno sodbo, in to tudi
glede zadev političnega področja,
kadar to zahtevajo osnovne osebne
pravice ali zveličanje duš.«[9]

Tako npr. Cerkev more in mora
povedati, da je neki zakon
nepravičen, ker je v nasprotju z
naravnim zakonom (zakoni o splavu
ali ločitvi), ali da so določene navade
ali situacije nemoralne, četudi jih
dopušča civilna oblast, ali da katoliki
ne smejo dajati svoje podpore
osebam ali strankam, katerih cilji
nasprotujejo božji postavi in zaradi
tega tudi človeški osebi in skupnemu
dobremu.[10]

Tako Cerkev kot politična aktivnost
— ki jo voditelji izvajajo preko



različnih institucij ali preko strank —
sta, čeprav na različen način, v službi
človeka, in »to službo bosta opravljali
tem učinkoviteje v prid vsem, čim
bolj zdravo bo njuno sodelovanje.«[11]

Če politična skupnost (se pravi
družba v svoji celoti: voditelji in
vódeni posamezniki določene
države) Cerkev ignorira, se postavlja
v kontradikcijo sama s sabo, saj ovira
pravice in dolžnosti določenega dela
državljanov, in sicer katoliških
vernikov.

Praktične oblike urejanja teh
odnosov so lahko različne glede na
okoliščine: npr. način v državah s
katoliško tradicijo ne bo isti kot v
drugih deželah, kjer je navzočnost
katolikov manjšinska.

Bistveni vidik, ki ga je vedno treba
spoštovati, je varovanje pravice do
verske svobode.[12] Paziti na
spoštovanje te pravice pomeni paziti
na spoštovanje celotnega družbenega



reda. Pravica do družbene in civilne
svobode v verskih zadevah, je vir in 
povzetek vseh človekovih pravic.[13]

V mnogih državah ustava (ali sistem
temeljnih zakonov, ki urejajo
vodenje države) obsežno zagotavlja
versko svobodo vseh državljanov in
verskih skupin; po tej poti lahko tudi
Cerkev najde zadostno svobodo za
izpolnjevanje svojega poslanstva in
prostor za razvoj svojih apostolskih
iniciativ.[14]

Razen tega, če je mogoče, Cerkev
skuša z državo vzpostavljati
sporazume, v splošnem imenovane
konkordati, v katerih se dogovorijo
konkretne rešitve cerkvenih
vprašanj, povezanih z namenskostjo
države: svoboda Cerkve in njenih
ustanov pri izvrševanju njenega
poslanstva, dogovori na
ekonomskem področju, prazniki itd.

3. Obravnavanje mešanih zadev



Obstajajo področja, v katera morata
posegati tako Cerkev kot država z
vidika njunih lastnih pristojnosti in
namenskosti (t.i. mešane zadeve), kot
npr. vzgoja, zakon, družbeno
komuniciranje, oskrba pomoči
potrebnih.[15] V teh zadevah je še
posebej potrebno sodelovanje, da bi
vsaka stran mogla izpolnjevati svoje
poslanstvo, ne da bi jo druga pri tem
ovirala.[16]

a) Cerkev je pristojna, da ureja
zakonsko skupnost katoličanov,
četudi je le eden izmed zakoncev
katolik; tudi zato, ker je zakon
zakrament in Cerkvi pripada naloga
določati pravila za njegovo
podeljevanje. Po drugi strani pa je
država pristojna, da ureja učinke
civilnega reda: ureditev premoženja
med zakonci ipd. (prim. ZCP, 1059).
Država ima dolžnost, da katolikom
prizna pravico do sklepanja
cerkvenega zakona.



b) Vzgoja otrok — tudi v verskih
zadevah — pripada staršem po
naravnem zakonu; oni so tisti, ki
morajo določiti vrsto pouka, ki ga
želijo za svoje otroke, in sredstva, ki
jih bodo uporabili za dosego tega
cilja (šola, verouk itd.).[17] Tam, kjer
iniciativa staršev in družbenih
skupin ne bi bila zadostna, mora
država subsidiarno vzpostaviti svoje
šole, pri čemer mora vselej spoštovati
pravico staršev do usmerjanja vzgoje
njihovih otrok.

Ta pravica vključuje to, da lahko
spodbujajo in vodijo šole, v katerih
njihovi otroci prejemajo ustrezno
vzgojo; upoštevajoč socialno vlogo
takšnih šol, jih mora država
priznavati in subvencionirati.[18] Prav
tako pa vključuje to, da njihovi otroci
v šolah — državnih ali ne — hodijo k
pouku, ki je v skladu z njihovim
verskim prepričanjem.[19]



V pristojnosti države je, da določa
predpise v zvezi z izobraževanjem, ki
so potrebni za skupno dobro (ravni,
stopnje, dostopnost šolanja za vse,
obvezne vsebine za pridobitev
določene stopnje izobrazbe,
priznavanje nazivov itd.). Gre za
tiranijo, če si država, čeprav to počne
na posreden način, skuša pridržati
zase monopol nad izobraževanjem
(prim. ZCP, 797).

Cerkvi vedno pripada naloga določati
in bedeti nad vsem, kar zadeva
poučevanje in širjenje katoliške vere:
učni načrti, vsebine, knjige,
primernost učiteljev. To je del oblasti
učiteljstva, ki pripada cerkveni
hierarhiji, in pravica Cerkve, s katero
brani in jamči za svojo istovetnost ter
za celovitost svojega nauka. Nihče se
torej ne more sam postaviti za
učitelja katoliškega nauka (v šolah
katere koli stopnje), če to ni
odobreno s strani cerkvene oblasti
(prim. ZCP, 804-805).



Cerkev ima tudi pravico ustanavljati
lastne (uradno katoliške)
izobraževalne centre, ki so priznani
in prejemajo državno pomoč pod
istimi pogoji kot ostale državne
izobraževalne ustanove, ne da bi se
zaradi tega morali odpovedati
katoliški usmeritvi ali svoji
odvisnosti od cerkvene oblasti (prim.
ZCP, 800).

c) Nadalje ima Cerkev pravico širiti
socialne iniciative, ki so skladne z
njenim verskim poslanstvom
(bolnišnice, sredstva obveščanja,
sirotišnice, centri za sprejem pomoči
potrebnih), in ima pravico do tega,
da država te “katoliške" dejavnosti
prizna pod istimi pogoji kot ostale
tovrstne iniciative, ki jih vodijo druge
osebe (davčne oprostitve, nazivi
zaposlenih, subvencije, sodelovanje
prostovoljcev, možnost za
prejemanje donacij itd.).

4. Laičnost in laicizem



Zelo aktualna tema je razlikovanje
med laičnostjo in laicizmom.
Laičnost pomeni, da je država
neodvisna od cerkvenih zakonov;
medtem ko laicizem zagovarja
avtonomijo politike glede na moralni
red in na božje načrte, ter teži k
zapiranju religije na povsem zasebno
področje. Na ta način krši pravico do
verske svobode in škoduje
družbenemu redu (prim. Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 572).
Pristna laičnost se izogiba dvema
skrajnostma: vsiljevanju moralne
teorije, ki bi civilno družbo
spremenila v nekakšno etično
državo[20], in apriornemu zavračanju
moralnih vrednot, ki izhajajo iz
kulturnih, religioznih in drugih
okolij, za katere velja svobodna
pripadnost in oblast z njimi ne sme
upravljati.[21]

Razen tega je treba poudariti, da bi
bilo iluzorno in nepravično zahtevati
od vernikov, naj v politiki ravnajo



“tako, kot da Bog ne bi obstajal". To je
iluzorno, ker vsi ljudje delujejo na
podlagi svojih kulturnih prepričanj
(religioznih, filozofskih, političnih
itd.), ki izhajajo iz določene
veroizpovedi ali pa ne; to so torej
prepričanja, ki vplivajo na družbeno
obnašanje državljanov. Bilo bi tudi
nepravično, kajti nekatoličani se
ravnajo po svojih doktrinah,
neodvisno od njihovega izvora.

Delovanje v politiki skladno z lastnim
verskim prepričanjem, če le-to
ustreza človeškemu dostojanstvu, ne
pomeni, da bi bila politika podrejena
religiji; to pomeni, da je politika v
službi osebe in zato mora spoštovati
moralne zahteve, kar z drugimi
besedami pomeni, da mora
spoštovati in spodbujati dostojanstvo
vsakega človeškega bitja. Politična
dejavnost, ki jo ženejo
transcendentni motivi, je ravno tako
popolnoma v skladu s človeško
naravo in zatorej takšno



prizadevanje spodbuja ter prinaša
boljše rezultate.

5. Družbeni pluralizem katoličanov

Vse, kar je bilo do sedaj povedano, se
sklada z legitimnim pluralizmom
katoličanov na družbenem področju.
Dejansko je iste koristne cilje mogoče
doseči po različnih poteh; zato je
povsem razumljiv pluralizem v
mnenjih in v ravnanju za doseganje
nekega družbenega cilja. Naravno je,
da si privrženci vsake izmed rešitev
legitimno prizadevajo, da bi jo
uresničili; kljub temu pa nobena
opcija nima jamstva, da bi bila edina
ustrezna alternativa — med drugim
zato, ker politika v veliki meri
operira z bodočimi možnostmi: je
umetnost za uresničevanje možnega
—, še manj pa ima zagotovilo, da je
edina, ki ustreza nauku Cerkve[22]:
»Nihče nima pravice prilaščati si
cerkveno avtoriteto izključno v prid
svojemu mnenju.«[23]



V tem smislu imajo vsi verniki, zlasti
pa laiki, pravico, da se v Cerkvi
prizna njihova zakonita neodvisnost
pri upravljanju časnih zadev po
njihovem lastnem prepričanju in
prioritetah, če so le skladne s
katoliškim naukom. Imajo pa
dolžnost, da ne vpletajo Cerkve v
svoje osebne odločitve in družbeno
nastopanje ter se izogibajo temu, da
bi te rešitve predstavljali kot 
katoliške rešitve.[24]

Pluralizem ni nekakšno manjše zlo,
temveč je — tako kot svoboda —
pozitiven element civilnega in
verskega življenja. Bolje je sprejeti
različnost v časnih zadevah, kot pa
doseči neko namišljeno učinkovitost
s pomočjo enačenja opcij za ceno
omejevanja osebne svobode.
Pluralizma pa ne smemo
zamenjevati z etičnim relativizmom.
[25] Še več, pristni pluralizem zahteva
celoto vrednot kot oporo družbenih
odnosov.



Pluralizem je moralno sprejemljiv,
dokler gre za odločitve, usmerjene v
osebno in družbeno dobro; ni pa
sprejemljiv, če odločitev nasprotuje
naravnemu zakonu, javnemu redu in
temeljnim pravicam človeške osebe
(prim. Katekizem, 1901). Ob
izogibanju tej skrajnosti je koristno
spodbujati pluralizem v časnih
zadevah, kot nekaj dobrega za
osebno, družbeno in cerkveno
življenje.

Enrique Colom

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425

II. vatikanski koncil, Konst. Gaudium
et spes, 74-76; izjava Dignitatis
humanae, 1-8; 13-14



Janez Pavel II., Apost. spod. 
Christifideles laici, 30. 12. 88, 36-44

Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, pridiga Strastno
ljubiti svet, v Pogovori z msgr.
Escrivájem, 113-123

Kongregacija za nauk vere, 
Doktrinalno navodilo o nekaterih
vprašanjih, ki zadevajo udejstvovanje
in vedenje katoličanov v političnem
življenju, 24. 11. 2002

Kompendij družbenega nauka Cerkve,
49-55; 60-71; 189-191; 238-243;
377-427.

[1]Janez Pavel II., Okr. Sollicitudo rei
socialis, 30. 12. 1987, 8. Prim. Pavel
VI., Apost. spod. Evangelii nuntiandi,
8. 12. 1975, 29 in 30; Janez Pavel II., 
Govor v Puebli, III; Okr. Redemptor



hominis, 4. .3. 1979, 15; Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 64 in 71.

[2]Prim. Pavel VI., Apost. spod. 
Evangelii nuntiandi, 31. Povezanost
človeškega z božjim je zelo značilna
za Opus Dei: njegov ustanovitelj je
pravil, da je celotno življenje
njegovih vernikov »služenje
izključno nadnaravnim ciljem, kajti
Opus Dei ni in nikoli ne bo — ne
more biti — časno orodje; istočasno
pa je človeško služenje, saj si
prizadevate le za to, da dosežete
krščansko popolnost v svetu, na čist
način, z vašim popolnoma
svobodnim in odgovornim
ravnanjem na vseh področjih
državljanske aktivnosti.
Požrtvovalno služenje, ki ne
ponižuje, marveč vzgaja, razširja srce
— ga naredi bolj rimskega, v
najvišjem pomenu te besede — in
spodbuja prizadevanje za čast in
dobro ljudi v vsake države: da bi bilo
vsak dan manj revnih, manj



nevednih, manj duš brez vere, manj
obupanih, manj vojn, manj
negotovosti, več ljubezni in več
miru« (Sv. Jožefmarija, Pismo 31. 5.
1943, št. 1 v J.L. Illanes, F. Ocáriz, P.
Rodríguez, El Opus Dei en la Iglesia,
Rialp, Madrid 1993, str. 178).

[3]Prim. Pavel VI., Apost. spod. 
Evangelii nuntiandi, 9, 33-35;
Kongregacija za nauk vere, Libertatis
conscientia, 23. 3. 1986, 23.

[4]Glede vrednot, ki spodbujajo
razvoj človeškega dostojanstva, pravi
Kompendij: »Spoštovanje zakonite
avtonomije zemeljskih stvarnosti
Cerkev navaja, da si ne pridržuje
posebne pristojnosti tehničnega in
časnega reda, kar pa je ne ovira, da
se ne bi oglasila in tako pokazala, da
se te vrednote v različnih človekovih
odločitvah potrjujejo ali pa,
nasprotno, zanikajo« (Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 197). Prim.
II. vatikanski koncil, Konst. Gaudium



et spes, 36 in 42; Pavel VI., Enc. 
Populorum progressio, 26. 3. 1967, 13;
Janez Pavel II., Okr. Sollicitudo rei
socialis, 41; Kompendij družbenega
nauka Cerkve, 68 in 81.

[5]II. vatikanski koncil, Konst. Lumen
gentium, 36. Prim. Katekizem, 912.

[6]Prim. II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 76; Dignitatis
humanae, 13.

[7]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 76.

[8]Benedikt XVI., Okr.Deus caritas
est, 25. 12. 2005, 28. Prim. Benedikt
XVI., Govor v Veroni, 19. 10. 2006.

[9]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 76.

[10]Prim. prav tam, 40 in 41.

[11]Prav tam, 76. Prim. Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 425.



[12]Ta pravica ne pomeni, da je
človek pred Bogom svoboden, da
izbere eno ali drugo religijo, obstaja
namreč le ena resnična religija in
človek je obvezan iskati resnico ter
se je okleniti, ko jo enkrat najde
(prim. II. vatikanski koncil, Dignitatis
humanae, 1). Pravica do verske
svobode »je v tem, da morajo biti vsi
ljudje prosti od siljenja tako s strani
posameznikov kakor tudi s strani
družbenih skupnosti in katerekoli
človeške oblasti; in to tako, da v
verskih rečeh ni dovoljeno nikogar
siliti, da bi ravnal zoper svojo vest,
niti ga ovirati, da ne bi — znotraj
zahtevanih meja — ravnal po svoji
vesti zasebno in javno, naj bo sam ali
združen z drugimi« (II. vatikanski
koncil, Dignitatis humanae, 2).

»Spoštovanje pravice do verske
svobode s strani države je znamenje
spoštovanja do preostalih temeljnih
človekovih pravic, saj implicitno
priznava obstoj nekega reda, ki



presega politično razsežnost bivanja,
reda, ki se poraja iz območja
svobodnega pristopanja k skupnosti
odrešenja, ki je pred državo« (Janez
Pavel II., Govor, 9. 1. 1989, 6).
Pravimo, da je skupnost odrešenja
pred državo, ker se človek vanjo
vključi z namenom doseči cilj, ki se
nahaja na višji ravni od ciljev
politične skupnosti.

[13]Prim. Janez Pavel II., Okr. 
Centesimus annus, 1. 5. 1991, 47.

Pravica do svobode v verskih
zadevah »je povezana z vsemi
ostalimi oblikami svobode«; še več,
vse te jo »zahtevajo kot svoj
temelj« (Janez Pavel II., Govor, 23. 3.
1991, 2).

[14]Prim. II. vatikanski koncil, Izjava 
Dignitatis humanae, 13.

[15]Vedno, kadar okoliščine to
dopuščajo, vzpostavi Sveti sedež z
državami diplomatske odnose, da bi



na ta način omogočal stalni dialog
glede zadev, ki zanimajo obe strani
(prim. Kompendij družbenega nauka
Cerkve, 427).

[16]Zato je treba jasno povedati, da
»ni res, da biti dober katoličan in
zvesto služiti civilni družbi
predstavlja nasprotje. Kajti ni
razloga, da bi Cerkev in država med
seboj trčili pri legitimnem izvajanju
svojih oblasti glede na poslanstvo, ki
jima ga je Bog zaupal« (Sv.
Jožefmarija, Brazda, 301).

[17]»Pravica in dolžnost vzgoje sta za
starše prvobitni in
neodtujljivi« (Katekizem, 2221). Prim.
Janez Pavel II., Apost. spod. 
Familiaris consortio, 22. 11. 1981, 36.

[18]Prim. Janez Pavel II., Apost. spod.
Familiaris consortio, 40.

[19]»Kot tisti, ki so prvi odgovorni za
vzgojo svojih otrok, imajo starši
pravico, da izberejo zanje šolo, ki



ustreza njihovim lastnim
prepričanjem. To je temeljna pravica.
Dolžnost staršev je, kolikor je to
mogoče, izbrati šole, ki jim bodo
najbolje pomagale pri njihovi nalogi
krščanskih vzgojiteljev (KV 6). Javne
oblasti so dolžne, da zajamčijo to
pravico staršev in zagotovijo stvarne
pogoje za njeno
izvajanje« (Katekizem, 2229).

[20]Prim. Pavel VI., Apost. pismo 
Octogesima adveniens, 14. 5. 1971, 25;
Janez Pavel II., Okr. Centesimus
annus, 25.

[21]Prim. Kongregacija za nauk vere, 
Doktrinalno navodilo o nekaterih
vprašanjih, ki zadevajo udejstvovanje
in vedenje katoličanov v političnem
življenju, 24. 11. 2002, 6; Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 571.

[22]Prim. II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 75; Pavel VI., Apost.
pismo Octogesima adveniens, 50; 



Kompendij družbenega nauka Cerkve,
417.

[23]Prav tam, 43.

[24]Prim. Sv. Jožefmarija, Pogovori,
117.

[25]»Relativistično pojmovanje
pluralizma nima nič opraviti z
legitimno svobodo katoliških
državljanov, da se med političnimi
izbirami, združljivimi z vero in z
naravnim moralnim zakonom,
odločijo za tisto, ki po njihovi presoji
bolj ustreza zahtevam skupnega
dobrega. Politična svoboda ni in ne
more biti utemeljena na relativistični
ideji, da so vsa pojmovanja o
človekovem dobrem enako resnična
in enako vredna, ampak je
utemeljena na dejstvu, da politične
dejavnosti od primera do primera
merijo v zelo konkretno uresničitev
resničnega človeškega in družbenega
dobrega v dobro opredeljenem
zgodovinskem, zemljepisnem,



ekonomskem, tehnološkem in
kulturnem zgodovinskem okolju. Iz
konkretnosti uresničitve in
raznolikosti okoliščin v splošnem
vzniknejo mnogotere usmeritve in
rešitve, ki pa morajo biti moralno
sprejemljive« (Kongregacija za nauk
vere, Doktrinalno navodilo o
nekaterih vprašanjih, ki zadevajo
udejstvovanje in vedenje katoličanov v
političnem življenju, 24. 11. 2002, 3).
Prim. Kompendij družbenega nauka
Cerkve, 569 in 572.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/cerkev-in-drzava/ (3. Feb.
2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/cerkev-in-drzava/
https://opusdei.org/sl-si/article/cerkev-in-drzava/

	TEMA 15. Cerkev in država

