opusdei.org

BoZje otrostvo

Clanek o boZjem otrostvu iz
Leksikona svetega Jozefmarija.

26. Mar. 2022

BozZje otrostvo

Ko je nastopila polnost ¢asa, je Bog
Oce poslal svojega veCnega Sina na ta
svet, da bi postal ¢lovek ter nas s tem
odresil in nam podelil posinovljenje
(prim. Gal 4,4-5), se pravi mozZnost,
da resni¢no postanemo Ocetovi
sinovi v Kristusu po Svetem Duhu.
Razodetje boZjega ocCetovstva je eno
temeljnih elementov krs¢anskega



sporocila. Bog za ljudi skrbi z
ljubeznijo, tako kot oCe skrbi za svoje
otroke. Priznanje boZjega otrosStva je
kakor brazda, ki zaznamuje
zgodovino krscanske duhovnosti ter
se s posebno mocjo in raznolikimi
poudarki kaze pri nekaterih
svetnikih in duhovnih piscih. V
primeru svetega JoZefmarija se
kontemplacija in doZivetje
kristjanovega bozZjega otrostva
odrazata na posebej vzviSen in
korenit nacin, kot temelj celotnega
duhovnega Zivljenja. V njegovem
nauku je »v srediScu Cut bozZjega
otrostva«.™

Kontemplativni izvor nekega
nauka

Nauk svetega Jozefmarija v sploSnem
ni le izraz znanosti na podlagi
akademskega preucevanja, Ceprav je
pridobil dobro poznavanje teoloSke
znanosti, temvec je predvsem izraz
modrosti, ki je sad kontemplacije. Kot



je zapisal sv. Tomaz Akvinski:
»Modrost je poznavanje bozjih reci,
zato spada na podrocje
kontemplacije.«”

Ta kontemplativni izvor je pri svetem
JoZefmariju Se posebej izstopajoC v
povezavi z njegovim dozivljanjem in
oznanjevanjem boZzjega otrostva. Po
eni strani je to bila kontemplacija,
doseZena s pogostim in poglobljenim
premisljevanjem razodete resnice.
Tako je na primer 22. septembra
1931 zapisal: »Premisljeval sem o
dobrotah Boga do mene in poln
notranjega veselja bi na ulici zaklical,
da bi ves svet izvedel za mojo
sinovsko hvaleZznost: OcCe, OcCe! In — Ce
Ze nisem krical — sem ga po tiho
klical tako (Oce!), velikokrat,
prepri¢an, da mu ugajam.«”

Ta meditacija in kontemplacija, ki je
njegovo duso navdajala z radostno
hvaleznostjo, je bila podlaga, nad
katero mu je Bog sam v doloCenem



trenutku, Se isto leto — 16. oktobra
1931 - naklonil izjemno globoko vlito
kontemplacijo. Leta pozneje jo je sv.
JoZefmarija opisal takole: »Zacutil
sem Gospodovo delovanje, zaradi
katerega je v mojem srcu in na mojih
ustnicah z mocjo necesa
zapovedovalno potrebnega vzbrstel
ta nezni vzklik: Abba! Pater! Bil sem
na ulici, na tramvaju.«'* Pomemben
element tega daru je bila ravno ta
posebna okoliS¢ina (»na ulici, na
tramvaju«), ki je zaznamovala
osrednji vidik njegovega sporocila:
posvecevanje sredi ¢casnih dejavnosti,
tako da smo »kontemplativni sredi
sveta«.”

BoZje otrostvo, temelj duhovnega
Zivljenja

Ena najznacilnejSih in najpogostejsih
trditev svetega Jozefmarija o boZjem
otroStvu izraZa njegov temeljni
znacaj v krScanskem zivljenju. Vcasih
je to povezoval posebej z Opus Dei:



»BoZje otrostvo je temelj duha Opus
Dei.«'” Vendar v njegovem misljenju
ta temeljni znacaj pripada
krs¢anstvu na sploh, kajti vsem
kristjanom govori, ko pravi: »Bozje
otrostvo je vesela resnica, tolazilna
skrivnost. Bozje otro$tvo napolni vse
nase duhovno Zivljenje.«"”

Gre torej ne samo za dar
posinovljenja, marvec za to, da
zavest, ki veruje v ta dar, oblikuje
celotno Zivljenje. V tem smislu sv.
Jozefmarija pogosto govorine le o
bozjem otroStvu, ampak tudi o »Cutu
boZjega otrostva«. Tako bo o vsakem
kristjanu dejal, da je »temelj
njegovega duhovnega Zivljenja Cut za
bozje otrostvo«.™

BoZje otrostvo ni neka dolocena
krepost, ki bi imela svoja lastna
dejanja, ampak je trajno stanje
krepostnega ¢loveka. Zato ne
ravnamo kot bozji otroci s kakSnimi
doloCenimi dejanji: »Ne moremo biti



boZji otroci obCasno, Ceprav je nekaj
trenutkov posebej namenjenih
premisljevanju, prodiranju v pomen
naSega boZjega otroStva, Ki je srcika
poboznosti.«®

PobozZnost je sinovom in héeram
lastna krepost, ki jo v nadnaravnem
smislu izpopolnjuje ustrezni dar
Svetega Duha; ta nam omogoca, da se
priznavamo za boZzje otroke ter v
vsakem trenutku skladno s tem
ravnamo. Zato »je poboznost, ki se
rodi iz boZjega otrosStva, globoka drza
duse, ki sCasoma preoblikuje celo
Zivljenje: prisotna je v vseh mislih, v
vseh Zeljah, v vsakem notranjem
vzgibu.«™”

Ta temeljni znacaj, s katerim sv.
JozZefmarija opisuje bozje otrostvo, ni
zgolj neka asketska izbira, temvec
konstitutivno dejstvo krs¢anskega
bivanja. Ustreza namrec razodeti
resnici, ki na razlicne nacine
predstavlja posinovljenje kot sam cilj



zveliCavnega uteleSenja vecne
Besede: »Ob polnosti ¢asov je Bog
Oce poslal svojega edinorojenega
Sina, da bi znova vzpostavil mir; da z
odreSenjem ¢loveka od greha
adoptionem filiorum reciperemus (Gal
4,5), da bi mi prejeli posinovljenje,
bili odreSeni jarma greha, da bi lahko
postali delezni boZje zaupnosti Svete
Trojice.«™"

V nauku svetega JoZefmarija se
temeljni znacaj boZjega otrostva
odraZa tudi v dejstvu, da je svetost, h
kateri so vsi poklicani, ravno polnost
boZjega otrostva: »Svetost, tako za
duhovnika kot za laika, ni nic¢
drugega kot popolnost krScanskega
Zivljenja, ni ni¢ drugega kot polnost
bozjega otrostva, kajti v o¢eh nasega
Oceta Boga imamo vsi enak poloZaj
bozjih otrok.«™

Sam pojem polnosti posinovljenja
nakazuje, da bozje otrostvo ne ostane
zgolj na ravni izvora in podobnosti,



ki bi bila enkrat za vselej dana z
milostjo, temvec je Ziva stvarnost, ki
tako kot sama milost raste do svoje
polnosti. To je mogocCe razumeti v
luci tega, da bozje otrostvo in
poistovetenje s Kristusom sovpadata.

BoZje otrostvo in poistovetenje s
Kristusom

Ko je Bog leta 1931 svetemu
JoZefmariju dal s posebno globino
izkusiti bozje otrostvo, so bili za
ustanovitelja Opus Dei teZavni in
trpljenja polni Casi. Leta pozneje se je
Se enkrat vrnil k tistemu dogodku:
»Ko mi je Gospod posiljal tiste
udarce, takrat, okrog leta
enaintrideset, jaz tega nisem
razumel. Sredi tiste silne grenkobe
pa kar naenkrat te besede: Ti si moj
sin (Ps 2,7), ti si Kristus. In jaz sem
zmogel le ponavljati: Abba, Pater!
Abba, Pater! Abba! Abba! Abba! Sedaj
to vidim v novi luci, kakor novo
odkritje: kako se z leti pokaZze



Gospodova roka, roka bozje
Modrosti, Vsemogocnega. Ti, Gospod,
si mi dal razumeti, da imeti kriz
pomeni najti sreco, veselje. In razlog
—to vidim jasneje kot kdajkoli prej —
je ta: imeti kriZ pomeni poistovetiti
se s Kristusom, pomeni biti Kristus in
zato bozji sin« (Meditacija, 28. 4.
1963).

»Biti Kristus pomeni biti boZji sin« —
boZje otrostvo je poistovetenje s
Kristusom, z Ocetovim Edinorojenim
Sinom. Ne gre samo za podobnost s
Kristusom, za to, da imamo njegova
Custva, njegove reakcije, njegov
pogled na stvarnost itd. (Ceprav je
vkljuceno tudi to: »To Cutite v sebi,
kar je tudi v Kristusu Jezusu« — Flp
2,5). Pac pa to pomeni biti v istem in
edinem odnosu, ki ga ima Kristus z
Bogom Ocetom; v edinem odnosu, ki
dopusca nagovarjanje Oceta z
izrazom Abba, kot pravi sv. Pavel:
»Prejeli [ste] duha posinovljenja, v
katerem klicemo: Aba, Oce!«™



»Kristjanova istovetnost temelji na
tem, da je boZji sin v Kristusu in zato
—receno z besedami bl. JoZefmarija,
ki sem jih tolikokrat slisal — se
zaveda, da je alter Christus, ipse
Christus, drugi Kristus, sam
Kristus.«" To poistovetenje se na
korenit na¢in uresnicuje na krizu:
imeti kriz pomeni poistovetiti se s
Kristusom, biti Kristus in zato biti
boZji sin. Gre za modrostno in
Zivljenjsko spoznanje, ki ga lahko
neposredno povezujemo z Rim 8,17:
»Ce smo otroci, smo tudi dediéi:
dedici pri Bogu, sodedici pa s
Kristusom, Ce le trpimo z njim, da
bomo z njim tudi poveli¢ani.« To ne
pomeni zgolj trpeti »kakor Kristus,
temvec trpeti »s Kristusome. Ceprav
se besedilo nanasa na povelicanje (s
Kristusom) kot na pridobitev
sinovske dediS¢ine, oznacuje tudi
povezavo med bozjim otrostvom in
trpljenjem »s« Kristusom.



Besedilo in sobesedilo tega
modrostnega dognanja — »imeti kriz
pomeni poistovetiti se s Kristusom,
biti Kristus in zato biti boZji sin« —
zahtevata, da pomena ne skréimo na
zgolj posnemanje ali nravno
podobnost z Jezusom Kristusom.

[...]
DelezZnost pri sinovstvu Besede

Znotraj okvirov doktrinalne razprave
se sv. Jozefmarija navezuje na bogato
teoloSko izrocilo, ki boZje otrostvo
dojema kot deleznost pri sinovstvu
Besede: »Po krstni milosti smo bili
postavljeni za bozje otroke. S to
svobodno odlocitvijo Boga je bilo
Clovekovo naravno dostojanstvo
neprimerljivo povzdignjeno. In Ce je
greh to cudovito dejstvo unicil, pa ga
je odreSenje ponovno vzpostavilo na
Se Cudovitejsi nacin ter nam
omogocilo, da smo Se v ve¢ji meri

delezni boZjega sinovstva Besede.«™



Sveti Tomaz Akvinski pogosto
uporablja pojem deleZnosti v zvezi z
bozjim sinovstvom Besede (prim.
npr.S. Th,, q.23,a.4s.c.;q.24,a. 3
c.). Biti deleZen sinovstva Njega, ki je
Edinorojeni — OCetov edinorojeni Sin
—, pomeni delno, na omejen nacin,
posedovati tisto, kar v Njem obstaja
kot celota in neskonc¢nost; tako da ta
deleZnost ne pomnoZi niti ne
zmanjsa te Enote-Celote. Je delno
posedovanje samega odnosa
(samostojno obstojeCega sinovstva)
med Besedo in Oc¢etom, odnosa, iz
katerega izvira sama oseba Sina. To
delno posedovanje, to, da smo delno
sinovi Boga Oceta, je stvarnost, ki
more in mora rasti — tako kot s tem
nelocljivo povezana milost — vse do
tiste polnosti, ki pomeni svetost.

Ta deleznost isto¢asno pomeni
vzpostavljajoCo navzocnost celote v
bitju, ki je deleZno te presezne celote:
smo otroci Oceta po Kristusu, s
Kristusom in v Kristusu: »Veliko se



zahvaljuj Jezusu, kajti po Njem, z
Njim in v Njem se ti lahko imenujes
bozji otrok.«""® Tradicionalni izraz
teoloSke govorice sinovi v Sinu je bil
ze vKkljuCen v uciteljstvo Cerkve
(prim. Gaudium et spes, St. 22;
Dominum et vivificantem, St. 32 in
52). Torej smo »boZji otroci, bratje
Besede, ki je meso postala, Tistega, o
katerem je bilo reCeno: V njej je bilo
Zivljenje in Zivljenje je bilo u¢ ljudi (Jn
1,4). Otroci ludi, bratje luci, to
smo.«"” Ne da bi prenehal biti
Ocetov Edinorojeni Sin, je Kristus
prvorojenec med mnogimi brati (Rim
8,29).

Bili smo »poklicani v bozjo
intimnost«"® zato dejanje
posinovljenja, ki je sicer dejanje ad
extra, in torej skupno vsem trem
boZjim osebam, ima cilj, ki pa je ad
intra: nasa deleznost pri notranjem
zivljenju Trojice kot sinovi v Sinu po
Svetem Duhu. In Kker je to sinovstvo v
Sinu, smo, Ceprav nas je veliko, v



resnici »eno v Kristusu« (prim. Rim
12,5) in sestavljamo Kristusovo Telo
(prim. 1 Kor 12).

[...]
BozZje otrostvo in molitev

Ko ucenci Gospoda prosijo, naj jih
nauci moliti, zasliSijo v odgovor
molitev ocenas (prim. Lk 11,1-2). V
zvezi s tem prizorom pravi sv.
JoZefmarija: »Bodite pozorni na to,
kar je v tem odgovoru
presenetljivega: ucenci Zivijo ob
Jezusu Kristusu in sredi njihovih
klepetov jim Gospod pokaZze, kako
naj molijo. Razodene jim veliko
skrivnost boZjega usmiljenja: da smo
bozji otroci in da se lahko zaupno
pogovarjamo z Njim, kakor otrok
kramlja s svojim ocetom. «™

BoZje otrostvo v tolikSni meri
zaznamuje krscansko molitev, da le-
ta ni ni¢ drugega kot odnos otroka s
svojim ocCetom; dialog, ki se obiCajno



zacCne z ustnimi molitvami, pozneje
pa se nadaljuje kot kontemplacija
brez hrupa besed. To pogovarjanje z
Bogom je zaznamovano z
zaupanjem, njegova vsebina pa
zaobjema vse nase Zivljenje, vse,
»kar utripa v nasi glavi in v naSem
srcu: veselje, Zalost, upi,
neprijetnosti, uspehi, porazi, vse do
najmanjSih podrobnosti naSega dne.
Kajti prepricali se bomo, da vse v
zvezi z nami zanima nasega
nebeskega Oceta.«*”

Tista znacilnost ¢uta za bozje
posinovljenje, ki jo imenujemo
duhovno otrostvo, se v prvi vrsti
odraZa v molitvi in iz nje se prenasa
na vse Clovekovo bivanje. »Duhovno
otroStvo gotovo ni isto kot
posinovljenje, vendar ga
predpostavlja in ni ni¢ drugega kot
posledica boZjega ocetovstva.«*"
Sveti Jozefmarija ni predlagal
konkretne poti oziroma nacina, po
katerem naj bi kristjan udejanjal



bistvo duhovnega otrostva, ki ga je
oznanjal Jezus Kristus (prim. Mt
18,3). Vsekakor pa je ucil, da se je
»potrebno nauciti biti kakor otroci,
potrebno se je nauciti biti bozji
otroci. Hkrati pa drugim posredovati
ta nacin razmiSljanja, ki nas bo sredi
naravnih Sibkosti naredil trdne v veri
(1 Pt 5,9), rodovitne v delih ter gotove
na poti.«**

Po drugi strani pa bozje otrostvo ne
pridoda zgolj sinovskega znacaja
dialogu z Bogom, temvec se v molitvi
bistveno izraza, ker je udeleZenost v
veclni bozji Besedi. Bozje otrostvo se
odraza v vzkliku Abba, Pater!

[...]

Veselje in spreobrnjenje boZjih
otrok

»Veselje je nujna posledica bozjega
otroStva, zavedanja, da nas s posebno
naklonjenostjo ljubi nas Oce Bog, ki



nas sprejema, nam pomaga in nam
odpusca.«*

Nadnaravnega veselja, ki je sad
Svetega Duha in korenini v boZjem
otroStvu, ne zasenci dejstvo, da vsako
Clovesko Zivljenje na tem svetu na
tak ali drugacen nacin spremlja
trpljenje. Se ve¢: »Prav ta
nadnaravna dopustitev trpljenja
isto¢asno pomeni najvecjo
pridobitev. Jezus je s smrtjo na krizu
premagal smrt; Bog iz smrti potegne
Zivljenje. Zato bozji otrok ne sme biti
kot nekdo, ki se vda v svojo tragi¢no
usodo, temvec mora njegov odnos
temeljiti na zadovoljstvu cloveka, ki
Ze vnaprej okusa zmago. «**

Poleg tega se lahko trpljenje
spremeni v vir narascajocega veselja,
kajti za kristjana srecanje s
trpljenjem pomeni, da se sreca s
kriZzem, na kriZu pa postane ipse
Christus, boZji sin. In zato, »Ce smo
poslusni boZji volji, bo kriZ tudi za



nas vstajenje, povisanje. V nas se bo
korak za korakom izpolnilo Jezusovo
zivljenje. Mogoce bo trditi, da smo
skusali biti dobri boZji otroci, da smo
delali dobro kljub nasSim slabostim in
osebnim napakam, pa naj bodo Se
tako Stevilne.«*!

Ne le boleCina, ampak tudi izkuSnja
greha bi zasencila - celo unicila -
veselje, Ce se ne bi zatekli k veri v
ljubezen Boga, ki nas posinovi kot
otroke v Kristusu. Na primer
»liturgija postnega Casa vcasih
privzame tragicni prizvok, kot
posledica premisljevanja o pomenu
Clovekove oddaljitve od Boga. A to ni
zadnja beseda. Zadnjo besedo izrece
Bog, to je beseda njegove odreSilne in
usmiljene ljubezni, in zaradi tega
beseda nasSega boZjega otroStva.«
Zato »zavest o naSem bozjem
otroStvu daje veselje naSemu
spreobrnjenju, pove nam, da se
vracamo v Ocetovo hi$o.«"*” Tako da
se bomo, »ne glede na to, kakSne

[26]



vrste napako bi utegnili zagresSiti,
celo najhujSo, brez omahovanja
odzvali in se vrnili na to odlicno
stezo bozjega otroStva, ki se konca v
odprtih in pri¢akujoc¢ih rokah nasega
Oceta Boga.«"*®

Cut boZjega otrostva je notranje
povezan z upanju lastnim
optimizmom, ki ¢loveka vodi k
ljubezni do sveta, ki je iz rok naSega
Oceta Boga izSel kot dober, in ga
spodbuja, da se z Zivljenjem sooca z
jasnim zavedanjem, da je mogoce
delati dobro in premagati greh. BoZje
otroStvo »z upanjem navdaja nase
notranje boje in nam daje zaupljivo
preprostost majhnih otrok. Se vec,
prav zato, ker smo boZji otroci, lahko
z ljubeznijo in ob¢udovanjem zremo
na vse stvari, ki so iz$le iz rok Boga
Oceta Stvarnika. Na ta nacin smo
kontemplativni sredi sveta in ga
ljubimo.«"*” Poleg tega pa je
»omogoceno novemu ¢loveku, temu
novemu cepicu med boZzjimi otroki



(prim. Rim 6,4-5), osvoboditi vse
stvarstvo nereda, da se vse stvari
prenovijo v Kristusu (prim. Ef 1,5-10),
Ki jih je spravil z Bogom.«"*”

Fernando Ocariz

™ Prim. Jezus prihaja mimo,
Predstavitev.

2l Ad I Co, Lec. VI, 19.

Bl Zasebni zapiski, §t. 296; v: Andrés
Vazquez de Prada, Ustanovitelj Opus
Dei, 1. knjiga, str. 352.

" pismo 9. 1. 1959, §t. 60.

®l Jezus prihaja mimo, §t. 65.
! Prav tam, $t. 64.

"I Prav tam, §t. 65.

®1 Kovacnica, $t. 987.



® pogovori, §t. 102.

U9 BoZji prijatelji, §t. 146.

" Jezus prihaja mimo, $t. 65.
12 pismo 2. 2. 1945, &t. 8.

31 Rim 8,15; prim. Jezus prihaja
mimo, St. 64, 118, 136 idr.

14 Echevarria, 2001, str. 19; prim.
Jezus prihaja mimo, St. 11, 96, 104,
107, 115 idr.

"SI pismo 19. 3. 1967, §t. 93.
"% Kovacnica, $t. 265.

U7 Jezus prihaja mimo, §t. 66.
"*I Prav tam, $t. 133.

"1 BoZji prijatelji, §t. 145.

200 prav tam, §t. 245.

U Derville, 2009, str. 284.



“21 Bozji prijatelji, §t. 148.

231 Kovaénica, $t. 332.

4 Jezus prihaja mimo, $t. 168.
I prav tam, $t. 21.

261 prav tam, §t. 66.

7 prav tam, $t. 64.

81 Bozji prijatelji, §t. 148.

9 Jezus prihaja mimo, §t. 65.

B30 prav tam.

Photo: Sabine Ojeil on Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/bozje-otrostvo/ (18. Jan.
2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/bozje-otrostvo/
https://opusdei.org/sl-si/article/bozje-otrostvo/

	Božje otroštvo

