
opusdei.org

Božje otroštvo

Članek o božjem otroštvu iz
Leksikona svetega Jožefmarija.

26. Mar. 2022

Božje otroštvo

Ko je nastopila polnost časa, je Bog
Oče poslal svojega večnega Sina na ta
svet, da bi postal človek ter nas s tem
odrešil in nam podelil posinovljenje
(prim. Gal 4,4-5), se pravi možnost,
da resnično postanemo Očetovi
sinovi v Kristusu po Svetem Duhu.
Razodetje božjega očetovstva je eno
temeljnih elementov krščanskega



sporočila. Bog za ljudi skrbi z
ljubeznijo, tako kot oče skrbi za svoje
otroke. Priznanje božjega otroštva je
kakor brazda, ki zaznamuje
zgodovino krščanske duhovnosti ter
se s posebno močjo in raznolikimi
poudarki kaže pri nekaterih
svetnikih in duhovnih piscih. V
primeru svetega Jožefmarija se
kontemplacija in doživetje
kristjanovega božjega otroštva
odražata na posebej vzvišen in
korenit način, kot temelj celotnega
duhovnega življenja. V njegovem
nauku je »v središču čut božjega
otroštva«.[1]

Kontemplativni izvor nekega
nauka

Nauk svetega Jožefmarija v splošnem
ni le izraz znanosti na podlagi
akademskega preučevanja, čeprav je
pridobil dobro poznavanje teološke
znanosti, temveč je predvsem izraz
modrosti, ki je sad kontemplacije. Kot



je zapisal sv. Tomaž Akvinski:
»Modrost je poznavanje božjih reči,
zato spada na področje
kontemplacije.«[2]

Ta kontemplativni izvor je pri svetem
Jožefmariju še posebej izstopajoč v
povezavi z njegovim doživljanjem in
oznanjevanjem božjega otroštva. Po
eni strani je to bila kontemplacija,
dosežena s pogostim in poglobljenim
premišljevanjem razodete resnice.
Tako je na primer 22. septembra
1931 zapisal: »Premišljeval sem o
dobrotah Boga do mene in poln
notranjega veselja bi na ulici zaklical,
da bi ves svet izvedel za mojo
sinovsko hvaležnost: Oče, Oče! In – če
že nisem kričal – sem ga po tiho
klical tako (Oče!), velikokrat,
prepričan, da mu ugajam.«[3]

Ta meditacija in kontemplacija, ki je
njegovo dušo navdajala z radostno
hvaležnostjo, je bila podlaga, nad
katero mu je Bog sam v določenem



trenutku, še isto leto – 16. oktobra
1931 – naklonil izjemno globoko vlito
kontemplacijo. Leta pozneje jo je sv.
Jožefmarija opisal takole: »Začutil
sem Gospodovo delovanje, zaradi
katerega je v mojem srcu in na mojih
ustnicah z močjo nečesa
zapovedovalno potrebnega vzbrstel
ta nežni vzklik: Abba! Pater! Bil sem
na ulici, na tramvaju.«[4] Pomemben
element tega daru je bila ravno ta
posebna okoliščina (»na ulici, na
tramvaju«), ki je zaznamovala
osrednji vidik njegovega sporočila:
posvečevanje sredi časnih dejavnosti,
tako da smo »kontemplativni sredi
sveta«.[5]

Božje otroštvo, temelj duhovnega
življenja

Ena najznačilnejših in najpogostejših
trditev svetega Jožefmarija o božjem
otroštvu izraža njegov temeljni
značaj v krščanskem življenju. Včasih
je to povezoval posebej z Opus Dei:



»Božje otroštvo je temelj duha Opus
Dei.«[6] Vendar v njegovem mišljenju
ta temeljni značaj pripada
krščanstvu na sploh, kajti vsem
kristjanom govori, ko pravi: »Božje
otroštvo je vesela resnica, tolažilna
skrivnost. Božje otroštvo napolni vse
naše duhovno življenje.«[7]

Gre torej ne samo za dar
posinovljenja, marveč za to, da
zavest, ki veruje v ta dar, oblikuje
celotno življenje. V tem smislu sv.
Jožefmarija pogosto govori ne le o
božjem otroštvu, ampak tudi o »čutu
božjega otroštva«. Tako bo o vsakem
kristjanu dejal, da je »temelj
njegovega duhovnega življenja čut za
božje otroštvo«.[8]

Božje otroštvo ni neka določena
krepost, ki bi imela svoja lastna
dejanja, ampak je trajno stanje
krepostnega človeka. Zato ne
ravnamo kot božji otroci s kakšnimi
določenimi dejanji: »Ne moremo biti



božji otroci občasno, čeprav je nekaj
trenutkov posebej namenjenih
premišljevanju, prodiranju v pomen
našega božjega otroštva, ki je srčika
pobožnosti.«[9]

Pobožnost je sinovom in hčeram
lastna krepost, ki jo v nadnaravnem
smislu izpopolnjuje ustrezni dar
Svetega Duha; ta nam omogoča, da se
priznavamo za božje otroke ter v
vsakem trenutku skladno s tem
ravnamo. Zato »je pobožnost, ki se
rodi iz božjega otroštva, globoka drža
duše, ki sčasoma preoblikuje celo
življenje: prisotna je v vseh mislih, v
vseh željah, v vsakem notranjem
vzgibu.«[10]

Ta temeljni značaj, s katerim sv.
Jožefmarija opisuje božje otroštvo, ni
zgolj neka asketska izbira, temveč
konstitutivno dejstvo krščanskega
bivanja. Ustreza namreč razodeti
resnici, ki na različne načine
predstavlja posinovljenje kot sam cilj



zveličavnega utelešenja večne
Besede: »Ob polnosti časov je Bog
Oče poslal svojega edinorojenega
Sina, da bi znova vzpostavil mir; da z
odrešenjem človeka od greha 
adoptionem filiorum reciperemus (Gal
4,5), da bi mi prejeli posinovljenje,
bili odrešeni jarma greha, da bi lahko
postali deležni božje zaupnosti Svete
Trojice.«[11]

V nauku svetega Jožefmarija se
temeljni značaj božjega otroštva
odraža tudi v dejstvu, da je svetost, h
kateri so vsi poklicani, ravno polnost
božjega otroštva: »Svetost, tako za
duhovnika kot za laika, ni nič
drugega kot popolnost krščanskega
življenja, ni nič drugega kot polnost
božjega otroštva, kajti v očeh našega
Očeta Boga imamo vsi enak položaj
božjih otrok.«[12]

Sam pojem polnosti posinovljenja
nakazuje, da božje otroštvo ne ostane
zgolj na ravni izvora in podobnosti,



ki bi bila enkrat za vselej dana z
milostjo, temveč je živa stvarnost, ki
tako kot sama milost raste do svoje
polnosti. To je mogoče razumeti v
luči tega, da božje otroštvo in
poistovetenje s Kristusom sovpadata.

Božje otroštvo in poistovetenje s
Kristusom

Ko je Bog leta 1931 svetemu
Jožefmariju dal s posebno globino
izkusiti božje otroštvo, so bili za
ustanovitelja Opus Dei težavni in
trpljenja polni časi. Leta pozneje se je
še enkrat vrnil k tistemu dogodku:
»Ko mi je Gospod pošiljal tiste
udarce, takrat, okrog leta
enaintrideset, jaz tega nisem
razumel. Sredi tiste silne grenkobe
pa kar naenkrat te besede: Ti si moj
sin (Ps 2,7), ti si Kristus. In jaz sem
zmogel le ponavljati: Abba, Pater!
Abba, Pater! Abba! Abba! Abba! Sedaj
to vidim v novi luči, kakor novo
odkritje: kako se z leti pokaže



Gospodova roka, roka božje
Modrosti, Vsemogočnega. Ti, Gospod,
si mi dal razumeti, da imeti križ
pomeni najti srečo, veselje. In razlog
– to vidim jasneje kot kdajkoli prej –
je ta: imeti križ pomeni poistovetiti
se s Kristusom, pomeni biti Kristus in
zato božji sin« (Meditacija, 28. 4.
1963).

»Biti Kristus pomeni biti božji sin« –
božje otroštvo je poistovetenje s
Kristusom, z Očetovim Edinorojenim
Sinom. Ne gre samo za podobnost s
Kristusom, za to, da imamo njegova
čustva, njegove reakcije, njegov
pogled na stvarnost itd. (čeprav je
vključeno tudi to: »To čutite v sebi,
kar je tudi v Kristusu Jezusu« – Flp
2,5). Pač pa to pomeni biti v istem in
edinem odnosu, ki ga ima Kristus z
Bogom Očetom; v edinem odnosu, ki
dopušča nagovarjanje Očeta z
izrazom Abba, kot pravi sv. Pavel:
»Prejeli [ste] duha posinovljenja, v
katerem kličemo: Aba, Oče!«[13]



»Kristjanova istovetnost temelji na
tem, da je božji sin v Kristusu in zato
– rečeno z besedami bl. Jožefmarija,
ki sem jih tolikokrat slišal – se
zaveda, da je alter Christus, ipse
Christus, drugi Kristus, sam
Kristus.«[14] To poistovetenje se na
korenit način uresničuje na križu:
imeti križ pomeni poistovetiti se s
Kristusom, biti Kristus in zato biti
božji sin. Gre za modrostno in
življenjsko spoznanje, ki ga lahko
neposredno povezujemo z Rim 8,17:
»Če smo otroci, smo tudi dediči:
dediči pri Bogu, sodediči pa s
Kristusom, če le trpimo z njim, da
bomo z njim tudi poveličani.« To ne
pomeni zgolj trpeti »kakor Kristus«,
temveč trpeti »s Kristusom«. Čeprav
se besedilo nanaša na poveličanje (s
Kristusom) kot na pridobitev
sinovske dediščine, označuje tudi
povezavo med božjim otroštvom in
trpljenjem »s« Kristusom.



Besedilo in sobesedilo tega
modrostnega dognanja – »imeti križ
pomeni poistovetiti se s Kristusom,
biti Kristus in zato biti božji sin« –
zahtevata, da pomena ne skrčimo na
zgolj posnemanje ali nravno
podobnost z Jezusom Kristusom.

[…]

Deležnost pri sinovstvu Besede

Znotraj okvirov doktrinalne razprave
se sv. Jožefmarija navezuje na bogato
teološko izročilo, ki božje otroštvo
dojema kot deležnost pri sinovstvu
Besede: »Po krstni milosti smo bili
postavljeni za božje otroke. S to
svobodno odločitvijo Boga je bilo
človekovo naravno dostojanstvo
neprimerljivo povzdignjeno. In če je
greh to čudovito dejstvo uničil, pa ga
je odrešenje ponovno vzpostavilo na
še čudovitejši način ter nam
omogočilo, da smo še v večji meri
deležni božjega sinovstva Besede.«[15]



Sveti Tomaž Akvinski pogosto
uporablja pojem deležnosti v zvezi z
božjim sinovstvom Besede (prim.
npr. S. Th., q. 23, a. 4 s. c.; q. 24, a. 3
c.). Biti deležen sinovstva Njega, ki je
Edinorojeni – Očetov edinorojeni Sin
–, pomeni delno, na omejen način,
posedovati tisto, kar v Njem obstaja
kot celota in neskončnost; tako da ta
deležnost ne pomnoži niti ne
zmanjša te Enote-Celote. Je delno
posedovanje samega odnosa
(samostojno obstoječega sinovstva)
med Besedo in Očetom, odnosa, iz
katerega izvira sama oseba Sina. To
delno posedovanje, to, da smo delno
sinovi Boga Očeta, je stvarnost, ki
more in mora rasti – tako kot s tem
neločljivo povezana milost – vse do
tiste polnosti, ki pomeni svetost.

Ta deležnost istočasno pomeni
vzpostavljajočo navzočnost celote v
bitju, ki je deležno te presežne celote:
smo otroci Očeta po Kristusu, s
Kristusom in v Kristusu: »Veliko se



zahvaljuj Jezusu, kajti po Njem, z
Njim in v Njem se ti lahko imenuješ
božji otrok.«[16] Tradicionalni izraz
teološke govorice sinovi v Sinu je bil
že vključen v učiteljstvo Cerkve
(prim. Gaudium et spes, št. 22; 
Dominum et vivificantem, št. 32 in
52). Torej smo »božji otroci, bratje
Besede, ki je meso postala, Tistega, o
katerem je bilo rečeno: V njej je bilo
življenje in življenje je bilo luč ljudi (Jn
1,4). Otroci luči, bratje luči, to
smo.«[17] Ne da bi prenehal biti
Očetov Edinorojeni Sin, je Kristus 
prvorojenec med mnogimi brati (Rim
8,29).

Bili smo »poklicani v božjo
intimnost«;[18] zato dejanje
posinovljenja, ki je sicer dejanje ad
extra, in torej skupno vsem trem
božjim osebam, ima cilj, ki pa je ad
intra: naša deležnost pri notranjem
življenju Trojice kot sinovi v Sinu po
Svetem Duhu. In ker je to sinovstvo v
Sinu, smo, čeprav nas je veliko, v



resnici »eno v Kristusu« (prim. Rim
12,5) in sestavljamo Kristusovo Telo
(prim. 1 Kor 12).

[…]

Božje otroštvo in molitev

Ko učenci Gospoda prosijo, naj jih
nauči moliti, zaslišijo v odgovor
molitev očenaš (prim. Lk 11,1-2). V
zvezi s tem prizorom pravi sv.
Jožefmarija: »Bodite pozorni na to,
kar je v tem odgovoru
presenetljivega: učenci živijo ob
Jezusu Kristusu in sredi njihovih
klepetov jim Gospod pokaže, kako
naj molijo. Razodene jim veliko
skrivnost božjega usmiljenja: da smo
božji otroci in da se lahko zaupno
pogovarjamo z Njim, kakor otrok
kramlja s svojim očetom.«[19]

Božje otroštvo v tolikšni meri
zaznamuje krščansko molitev, da le-
ta ni nič drugega kot odnos otroka s
svojim očetom; dialog, ki se običajno



začne z ustnimi molitvami, pozneje
pa se nadaljuje kot kontemplacija 
brez hrupa besed. To pogovarjanje z
Bogom je zaznamovano z
zaupanjem, njegova vsebina pa
zaobjema vse naše življenje, vse,
»kar utripa v naši glavi in v našem
srcu: veselje, žalost, upi,
neprijetnosti, uspehi, porazi, vse do
najmanjših podrobnosti našega dne.
Kajti prepričali se bomo, da vse v
zvezi z nami zanima našega
nebeškega Očeta.«[20]

Tista značilnost čuta za božje
posinovljenje, ki jo imenujemo
duhovno otroštvo, se v prvi vrsti
odraža v molitvi in iz nje se prenaša
na vse človekovo bivanje. »Duhovno
otroštvo gotovo ni isto kot
posinovljenje, vendar ga
predpostavlja in ni nič drugega kot
posledica božjega očetovstva.«[21]

Sveti Jožefmarija ni predlagal
konkretne poti oziroma načina, po
katerem naj bi kristjan udejanjal



bistvo duhovnega otroštva, ki ga je
oznanjal Jezus Kristus (prim. Mt
18,3). Vsekakor pa je učil, da se je
»potrebno naučiti biti kakor otroci,
potrebno se je naučiti biti božji
otroci. Hkrati pa drugim posredovati
ta način razmišljanja, ki nas bo sredi
naravnih šibkosti naredil trdne v veri
(1 Pt 5,9), rodovitne v delih ter gotove
na poti.«[22]

Po drugi strani pa božje otroštvo ne
pridoda zgolj sinovskega značaja
dialogu z Bogom, temveč se v molitvi
bistveno izraža, ker je udeleženost v
večni božji Besedi. Božje otroštvo se
odraža v vzkliku Abba, Pater!

[…]

Veselje in spreobrnjenje božjih
otrok

»Veselje je nujna posledica božjega
otroštva, zavedanja, da nas s posebno
naklonjenostjo ljubi naš Oče Bog, ki



nas sprejema, nam pomaga in nam
odpušča.«[23]

Nadnaravnega veselja, ki je sad
Svetega Duha in korenini v božjem
otroštvu, ne zasenči dejstvo, da vsako
človeško življenje na tem svetu na
tak ali drugačen način spremlja
trpljenje. Še več: »Prav ta
nadnaravna dopustitev trpljenja
istočasno pomeni največjo
pridobitev. Jezus je s smrtjo na križu
premagal smrt; Bog iz smrti potegne
življenje. Zato božji otrok ne sme biti
kot nekdo, ki se vda v svojo tragično
usodo, temveč mora njegov odnos
temeljiti na zadovoljstvu človeka, ki
že vnaprej okuša zmago.«[24]

Poleg tega se lahko trpljenje
spremeni v vir naraščajočega veselja,
kajti za kristjana srečanje s
trpljenjem pomeni, da se sreča s
križem, na križu pa postane ipse
Christus, božji sin. In zato, »če smo
poslušni božji volji, bo križ tudi za



nas vstajenje, povišanje. V nas se bo
korak za korakom izpolnilo Jezusovo
življenje. Mogoče bo trditi, da smo
skušali biti dobri božji otroci, da smo
delali dobro kljub našim slabostim in
osebnim napakam, pa naj bodo še
tako številne.«[25]

Ne le bolečina, ampak tudi izkušnja
greha bi zasenčila – celo uničila –
veselje, če se ne bi zatekli k veri v
ljubezen Boga, ki nas posinovi kot
otroke v Kristusu. Na primer
»liturgija postnega časa včasih
privzame tragični prizvok, kot
posledica premišljevanja o pomenu
človekove oddaljitve od Boga. A to ni
zadnja beseda. Zadnjo besedo izreče
Bog, to je beseda njegove odrešilne in
usmiljene ljubezni, in zaradi tega
beseda našega božjega otroštva.«[26]

Zato »zavest o našem božjem
otroštvu daje veselje našemu
spreobrnjenju, pove nam, da se
vračamo v Očetovo hišo.«[27] Tako da
se bomo, »ne glede na to, kakšne



vrste napako bi utegnili zagrešiti,
celo najhujšo, brez omahovanja
odzvali in se vrnili na to odlično
stezo božjega otroštva, ki se konča v
odprtih in pričakujočih rokah našega
Očeta Boga.«[28]

Čut božjega otroštva je notranje
povezan z upanju lastnim
optimizmom, ki človeka vodi k
ljubezni do sveta, ki je iz rok našega
Očeta Boga izšel kot dober, in ga
spodbuja, da se z življenjem sooča z
jasnim zavedanjem, da je mogoče
delati dobro in premagati greh. Božje
otroštvo »z upanjem navdaja naše
notranje boje in nam daje zaupljivo
preprostost majhnih otrok. Še več,
prav zato, ker smo božji otroci, lahko
z ljubeznijo in občudovanjem zremo
na vse stvari, ki so izšle iz rok Boga
Očeta Stvarnika. Na ta način smo
kontemplativni sredi sveta in ga
ljubimo.«[29] Poleg tega pa je
»omogočeno novemu človeku, temu
novemu cepiču med božjimi otroki



(prim. Rim 6,4-5), osvoboditi vse
stvarstvo nereda, da se vse stvari
prenovijo v Kristusu (prim. Ef 1,5-10),
ki jih je spravil z Bogom.«[30]

Fernando Ocáriz

[1] Prim. Jezus prihaja mimo,
Predstavitev.

[2] Ad I Co, Lec. VI, 19.

[3] Zasebni zapiski, št. 296; v: Andrés
Vázquez de Prada, Ustanovitelj Opus
Dei, 1. knjiga, str. 352.

[4] Pismo 9. 1. 1959, št. 60.

[5] Jezus prihaja mimo, št. 65.

[6] Prav tam, št. 64.

[7] Prav tam, št. 65.

[8] Kovačnica, št. 987.



[9] Pogovori, št. 102.

[10] Božji prijatelji, št. 146.

[11] Jezus prihaja mimo, št. 65.

[12] Pismo 2. 2. 1945, št. 8.

[13] Rim 8,15; prim. Jezus prihaja
mimo, št. 64, 118, 136 idr.

[14] Echevarría, 2001, str. 19; prim. 
Jezus prihaja mimo, št. 11, 96, 104,
107, 115 idr.

[15] Pismo 19. 3. 1967, št. 93.

[16] Kovačnica, št. 265.

[17] Jezus prihaja mimo, št. 66.

[18] Prav tam, št. 133.

[19] Božji prijatelji, št. 145.

[20] Prav tam, št. 245.

[21] Derville, 2009, str. 284.



[22] Božji prijatelji, št. 148.

[23] Kovačnica, št. 332.

[24] Jezus prihaja mimo, št. 168.

[25] Prav tam, št. 21.

[26] Prav tam, št. 66.

[27] Prav tam, št. 64.

[28] Božji prijatelji, št. 148.

[29] Jezus prihaja mimo, št. 65.

[30] Prav tam.

Photo: Sabine Ojeil on Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/bozje-otrostvo/ (18. Jan.
2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/bozje-otrostvo/
https://opusdei.org/sl-si/article/bozje-otrostvo/

	Božje otroštvo

