
opusdei.org

TEMA 4. Božja
narava in njegovo
delovanje

Ob soočenju z besedo Boga, ki
se razodene, je na mestu samo
češčenje in zahvala, človek od
osuplosti pade na kolena pred
Bogom, ki je transcendenten in
postane “interior intimo meo”.

28. Dec. 2013

1. Kdo je Bog?

V teku zgodovine so si vse kulture
zastavljale to vprašanje; to potrjuje
tudi dejstvo, da se prvi znaki



civilizacije na splošno nahajajo v
okolju kulta in religije. Verovati v
Boga je na prvem mestu za ljudi vseh
časov.[1] Bistvena razlika je v tem, v
katerega Boga človek veruje. V
nekaterih poganskih verstvih so
častili sile narave kot konkretne
izraze svetega in na voljo so imeli
hierarhično urejeno množico bogov.
V stari Grčiji, na primer, je bilo tudi
najvišje božanstvo med mnoštvom
bogov po svoji strani podvrženo
absolutni nujnosti, ki je obsegala svet
in bogove same.[2] Mnogi
strokovnjaki s področja zgodovine
religij so mnenja, da je v precejšnjem
številu ljudstev prišlo do postopnega
izgubljanja po nekem “prvotnem
razodetju" edinega Boga; v vsakem
primeru pa je celo v najbolj
degradiranem obredju ali pa v
navadah mogoče najti odsev in
znamenja resnične religioznosti:
čaščenje, žrtev, duhovništvo,
izročanje, molitev, zahvala itd.



Razum je tako v Grčiji kot drugod
poskušal religijo očistiti in pokazati,
da mora biti najvišje božanstvo
istovetno z Dobrim, z Lepoto in z
Bitjo sámo, kolikor je vir vsega
dobrega, vsega lepega in vsega, kar
obstaja. Vendar to nakazuje na druge
probleme, in sicer na oddaljitev
vernika od Boga, kajti na ta način je
najvišje božanstvo postalo izolirano
v popolni samozadostnosti, saj je že
samo možnost vzpostaviti odnos z
božanstvom predstavljala znamenje
šibkosti. Poleg tega tudi ni razrešena
prisotnost zla, ki se na nek način zdi
nujna, ker je vrhovno počelo
povezano z verigo vmesnih bitij,
neprekinjeno vse do sveta.

Judovsko-krščansko razodetje je ta
okvir radikalno spremenilo: Bog je v
Svetem pismu predstavljen kot
stvarnik vsega, kar obstaja, in izvor
vsakršne naravne sile. Obstoj Boga je
absolutno pred obstojem sveta, ki je
skrajno odvisen od Boga. V tem je



pojem presežnosti: med Bogom in
svetom je neskončna razdalja in med
njima ne obstaja nujna povezava.
Človek in vse stvarstvo bi mogla ne
obstajati, in v tem, kar sta, sta vedno
odvisna od nekoga drugega; medtem
ko Bog je, in sicer je sam od sebe. Ta
neskončna razdalja, ta absolutna
človekova majhnost pred Bogom
kaže, da je vse, kar obstaja, hoteno od
Boga po njegovi volji in svobodi: vse,
kar obstaja, je dobro in je sad
ljubezni (prim. 1 Mz 1). Božja moč ni
omejena niti v prostoru niti v času,
zato je njegovo stvarjenjsko dejanje
absoluten dar: je ljubezen. Njegova
moč je tako velika, da hoče
vzdrževati odnos z ustvarjeninami;
in jih celo rešiti, če bi se zaradi svoje
svobode oddaljile od Stvarnika. Zato
je treba izvor zla umestiti v povezavi
z morebitno napačno uporabo
svobode s strani človeka — kar se je
dejansko zgodilo, kot pripoveduje
Geneza, glej 1 Mz 3 —, ne pa kot
nekaj notranje lastnega materiji.



Obenem je treba zaradi pravkar
omenjenega priznati, da je Bog
oseba, ki deluje s svobodo in z
ljubeznijo. Religije in filozofija so se
spraševale kaj je Bog; nasprotno pa
razodetje človeka spodbuja, da se
vpraša kdo je Bog (prim. Kompedij,
37); Bog, ki mu prihaja naproti in išče
človeka, da bi mu spregovoril kot
prijatelj (prim. 2 Mz 33, 11). Tako Bog
Mojzesu razodene svoje ime »Jaz
sem, ki sem« (2 Mz 3, 14) kot dokaz,
da je zvest zavezi in da ga bo
spremljal v puščavi, ki je simbol
skušnjav v življenju. To je
skrivnostno ime[3], ki nam vsekakor
daje spoznavati bogastvo,
zaobseženo v njegovi nedoumljivi
skrivnosti: samo On je, od vekomaj in
za vedno, tisti, ki presega svet in
zgodovino, vendar za svet tudi skrbi
in zgodovino vodi. On je naredil nebo
in zemljo ter ju ohranja. On je zvesti
in previdni Bog, vselej blizu svojemu
ljudstvu, da bi ga odrešil. On je Sveti
v pravem pomenu besede, “bogat v



usmiljenju" (Ef 2, 4), vedno
pripravljen odpuščati. »Je duhovno,
presegajoče, vsemogočno, večno,
osebno in popolno Bitje. Je resnica in
ljubezen« (Kompendij, 40).

Tako je torej razodetje predstavljeno
kot absolutna novost, kot dar, ki ga
človek prejme od zgoraj in ki ga
mora sprejeti s hvaležnim
priznanjem in religiozno
ustrežljivostjo. Zato razodetje ne
more biti omejeno zgolj na človeška
pričakovanja, ampak gre mnogo dlje:
ob soočenju z besedo Boga, ki se
razodene, je na mestu samo češčenje
in zahvala, človek od osuplosti pade
na kolena pred Bogom, ki je
transcendenten in postane interior
intimo meo[4], bližji meni kot pa jaz
sam, in ki išče človeka v vseh
okoliščinah njegovega obstoja:
»Stvarnik nebes in zemlje, edini Bog,
ki je vir vse biti, ta edini stvariteljski
Logos, ta stvariteljski Um osebno
ljubi človeka, še več, strastno ga ljubi



in želi biti ljubljen tudi sam. Zaradi
tega ta stvariteljski Um, ki istočasno
ljubi, daje življenje zgodovini, ki je
zgodba o ljubezni (…), ljubezni, ki je
polna neizčrpne zvestobe in
usmiljenja; to je ljubezen, ki odpušča
onkraj vsakih meja.«[5]

2. Kakšen je Bog?

Bog Svetega pisma ni nekakšna
projekcija človeka, kajti njegovo
absolutno presežnost je mogoče
odkriti samo od zunaj glede na svet,
torej kot sad razodetja; to pomeni, da
ni razodetja, ki bi bilo tako rekoč
znotraj sveta. Oziroma, rečeno na
drug način, narava kot kraj božjega
razodevanja[6] nas vedno usmerja k
presegajočemu Bogu. Brez te
perspektive človeku ne bi bilo
mogoče priti do teh resnic. Bog je
obenem zahteven[7] in ljubeč,
mnogo bolj kot bi si človek drznil
upati. Dejansko si zlahka
predstavljamo vsemogočnega Boga,



težje pa nam je priznati, da nas ta
vsemogočnost lahko ljubi.[8] Med
človekovim pojmovanjem in
razodeto podobo Boga obstaja
istočasno prekinjenost in
neprekinjenost, kajti Bog je Dobro,
Lepota, Bit, kot pravi filozofija, toda
obenem ta Bog ljubi mene, ki v
primerjavi z Njim nisem nič. To, kar
je večno, išče to, kar je časno, in s
tem se radikalno spremenijo naša
pričakovanja in naše gledanje na
Boga.

Na prvem mestu je Bog eden, vendar
ne v matematičnem smislu kakor
točka, marveč je eden v absolutnem
pomenu tistega Dobrega, tiste Lepote,
tiste Biti, iz katere vse izhaja. Lahko
rečemo, da je eden, ker ni drugega
boga in ker ni razdeljen; obenem pa
je treba tudi reči, da je eden zato, ker
je vir vsake edinosti. Zares brez
Njega vse razpade in se vrne v
nebivanje: njegova edinost je edinost
Ljubezni, ki je tudi Življenje in daje



življenje. Tako je torej ta edinost
neskončno več kakor preprosto
zanikanje mnogoterosti.

Edinost vodi k priznanju Boga kot
edinega resničnega. Še več, On je
Resnica ter mera in izvir vsega, kar je
resnično (prim. Kompendij, 41); to pa
zato, ker je ravno On Bit. Včasih
obstaja strah pred tem istovetenjem,
ker se zdi, da ko rečemo, da je
resnica ena, postane vsakršen dialog
nemogoč. Zato je tako pomembno
upoštevati, da Bog ni resničen v
človeškem pomenu besede, ki je
vedno delen pomen. Temveč je v
Njem Resnica istovetna z Bitjo, z
Dobrim in z Lepoto. Ne gre za zgolj
logično ali formalno resnico, ampak
za resnico, ki se istoveti z Ljubeznijo,
ki je občestvo v polnem pomenu
besede: stvarjenjsko izlitje, obenem
izključujoče in vesoljno, notranje
življenje, v katerem je udeležen
človek. Ne govorimo o resničnosti
formul ali idej, ki nikoli ne



zadostujejo, temveč o resnici
stvarnosti, ki v primeru Boga
sovpada z Ljubeznijo. Razen tega,
reči, da je Bog Resnica, pomeni reči,
da je Resnica Ljubezen. To ne vzbuja
nikakršnega strahu in ne omejuje
svobode. Zato božja
nespremenljivost in njegova edinost
sovpadata z njegovo Resnico, v
smislu, da je to resnica Ljubezni, ki
ne mine.

Tako vidimo, da je za pristno
krščansko razumevanje božjih
lastnosti potrebno združiti trditev o
vsemogočnosti z dobroto in
usmiljenjem. Samo potem, ko smo
razumeli, da je Bog vsemogočen in
večen, se lahko odpremo silni resnici,
da je prav ta Bog Ljubezen, hotenje
po Dobrem, vir vse Lepote in
vsakršnih darov.[9] Zato so podatki,
ki jih nudi filozofski premislek,
bistvenega pomena, četudi so na nek
način nezadostni. Ko sledimo tej poti
od značilnosti, ki jih dojemamo kot



prvotne, do tistih, ki jih je mogoče
razumeti samo preko osebnega
srečanja z razodevajočim se Bogom,
začnemo slutiti, kako so te lastnosti
izražene z različnimi termini samo v
našem jeziku, medtem ko v božji
stvarnosti sovpadajo in so istovetni.
Edini je Resnični in Resnični je
istoveten Dobremu ter Ljubezni. Z
drugačno podobo lahko rečemo, da
naš razum deluje nekako kot prizma,
ki razčleni svetlobo na različne
barve, med katerimi je vsaka zase
ena božja lastnost; v Bogu pa
sovpadajo z njegovo Bitjo, ki je
Življenje in vir vsakega življenja.

3. Kako spoznavamo Boga?

Po tem, kar smo povedali, lahko
spoznamo Boga izhajajoč iz njegovih
del: samo srečanje z Bogom, ki
človeka ustvarja in odrešuje, nam
lahko razodene, da je Edini obenem
tudi Ljubezen in vir vsega Dobrega.
Tako je Bog priznan ne samo kot um



— Logos po grško —, ki daje svetu
racionalnost (do te mere, da so ga
nekateri pomešali s svetom, kot se je
dogajalo v grški filozofiji in kot se
znova dogaja v primeru nekaterih
modernih filozofij), temveč je
priznan kot osebna volja, ki ustvarja
in ki ljubi. Tako gre za živega Boga;
še več, za Boga, ki je Življenje sámo.
Na ta način Bog, kot Bit, ki je živa ter
ima voljo, življenje in svobodo, v
svoji neskončni popolnosti ostaja
vedno nedoumljiv; oziroma, ga ni
mogoče zreducirati na človeške
pojme.

Preko tega, kar obstaja, preko
gibanja, popolnosti itd., je mogoče
priti do dokaza o obstoju najvišjega
Bitja, ki je vir tega gibanja, teh
popolnosti itd. Toda, da bi spoznali
osebnega Boga, ki je Ljubezen, ga je
treba iskati v njegovem delovanju v
zgodovini v korist ljudem in zaradi
tega je potrebno razodetje. Ob
gledanju na njegovo odrešenjsko



delovanje odkrijemo njegovo Bit na
enak način, kot postopoma
spoznavamo kakšno osebo preko
druženja z njo.

V tem smislu sestoji spoznavanje
Boga vedno in samo v tem, da ga
priznamo, kajti On je neskončno večji
od nas. Vsako spoznanje o Njem
prihaja od Njega in je njegov dar, sad
njegove odprtosti, njegove pobude.
Ko se bližamo temu spoznanju, mora
biti zato naše ravnanje drža globoke
ponižnosti. Noben končen um ne
more zaobjeti Tistega, ki je
Neskončni, nobena moč si ne more
podvreči Vsemogočnega. Lahko ga
spoznavamo samo po tem, kar nam
On daje, t.j. po udeleženosti pri
njegovih dobrinah, ki temelji v
njegovih dejanjih ljubezni do
vsakega posameznika.

Zaradi tega je naše spoznanje o Njem
vselej analogično: kadar nekaj
trdimo o Njem, moramo hkrati



zanikati, da bi ta popolnost v Njem
obstajala v smislu omejitev, ki jih
vidimo v ustvarjenem svetu. Izročilo
govori o trojni poti: trditev, zanikanje
in odličnost, pri čemer zadnje izmed
gibanj uma sestoji v trditvi o božji
popolnosti, ki je onkraj tega, kar
človek zmore misliti, in ki je izvor
vseh uresničitev te popolnosti, vidnih
v svetu. Na primer, lahko je priznati,
da je Bog velik, težje pa se je
zavedati, da je On tudi majhen, kajti
v ustvarjenem svetu sta si veliko in
majhno v nasprotju. Kljub temu, če
pomislimo, da biti majhen lahko
pomeni popolnost, kot je vidno v
fenomenu nanotehnologije, potem
mora biti Bog tudi izvor te popolnosti
in v Njem mora ta popolnost
sovpadati z veličino. Zato moramo
zanikati, da je majhen (ali velik) v
omejenem smislu, ki ga imamo v
ustvarjenem svetu, da bi očistili to
lastnost in prešli k odličnosti.
Posebno upoštevanja vreden vidik je
krepost ponižnosti, ki je Grki niso



šteli med kreposti. Ker je to
popolnost, mora Bog krepost
ponižnosti ne samo imeti, temveč se
z njo istoveti. Tako pridemo do
presenetljivega sklepa, da je Bog
Ponižnost; zato ga lahko spoznamo
samo v drži ponižnosti, ki ni nič
drugega kot udeleženost pri
podarjanju samega Sebe.

Vse to pomeni, da je mogoče
krščanskega Boga spoznati preko
zakramentov in preko molitve
Cerkve, ki ponavzočuje njegovo
odrešenjsko delovanje za ljudi vseh
časov.

Giulio Maspero

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve, 199-231;
268-274

Kompendij katekizma, 36-43; 50

Priporočeno branje



Sv. Jožefmarija, homilija Ponižnost, 
Božji prijatelji, 104-109

[1] Ateizem je moderen pojav, ki ima
verske korenine, kolikor zanika
absolutno resnico o Bogu in se pri
tem opira na resnico, ki je ravno tako
absolutna, torej na negacijo
njegovega obstoja. Ravno zaradi tega
je ateizem glede na religijo
sekundaren pojav in ga lahko
razumemo tudi kot nekakšno “vero"
v negativnem smislu. Podobno lahko
rečemo o sodobnem relativizmu.
Brez razodetja si teh pojavov
absolutne negacije ne bi bilo mogoče
zamisliti.

[2] Bogovi so bili podvrženi Hadu, ki
je vse skupaj vodil z mnogokrat
brezsmiselno nujnostjo: od tod izhaja
tragično občutje eksistence, ki je



značilno za grško misel in
književnost.

[3] »Bog se razodene Mojzesu kot živi
Bog, “Bog Abrahamov, Bog Izakov in
Bog Jakobov" (2 Mz 3,6). Prav tako
Bog razodene Mojzesu svoje
skrivnostno ime: “Jaz sem, ki sem
(YHWH)". Neizrekljivo božje ime so
že v časih stare zaveze nadomeščali z
besedo Gospod. Tako se v novi zavezi
Jezus, z imenom Gospod, javlja kot
pravi Bog (Kompendij, 38). Božje ime
dopušča tri možne interpretacije: 1)
Bog razodene, da ga ni mogoče
spoznati, in tako od človeka odvrne
skušnjavo, da bi izkoriščal svoje
prijateljstvo z Njim, kakor je bil
pogost primer uporabe magije v
povezavi s poganskimi božanstvi; na
ta način potrdi tudi svojo presežnost;
2) po uporabljenem hebrejskem
izrazu Bog potrdi, da bo vedno z
Mojzesom, ker je zvest in stoji ob
strani človeku, ki zaupa v Njega; 3)
skladno z grškim prevodom Biblije se



Bog razodene kot Bit sama (prim. 
Kompendij, 39), kar se ujema s tem,
kar je slutila filozofija.

[4] Sv. Avguštin, Izpovedi, 3, 6, 11.

[5] Benedikt XVI., Discurso en la IV
Asamblea Eclesial Nacional Italiana,
19. 10. 2006.

[6] Janez Pavel II., Enc. Fides et ratio,
14. 9. 1998 , 19.

[7] Bog od človeka — od Abrahama
— zahteva, da zapusti svoje varno
okolje, zaupa majhnim, pričakuje
nekaj, kar usmerja logika, drugačna
od človeške, kot je bilo v primeru
Ozeja. Jasno je, da to ne more biti
projekcija človeških hrepenenj in
želja.

[8] »Kako je sploh mogoče, da bi to
spoznali, opazili, da nas Bog ljubi, in
ne bi tudi sami znoreli od ljubezni?
Pustiti moramo, da nam te resnice
naše vere prodrejo v dušo, dokler v



celoti ne spremenijo našega življenja.
Bog nas ljubi, Vsemogočni, On, ki je
naredil nebesa in zemljo!« (Sv.
Jožefmarija, Jezus prihaja mimo, 144).

[9] »Bog se razodeva Izraelu kot tisti,
čigar ljubezen je močnejša od
očetove ali materine ljubezni do
svojih otrok ali od ljubezni ženina do
svoje neveste. Bog “je Ljubezen" sam
v sebi (1 Jn 4,8.16), ki se popolnoma
in zastonjsko podarja in ki “je svet
tako ljubil, da je dal svojega
edinorojenega Sina, da bi svet po
njem zveličal" (Jn 3,16-17). Ko Bog
pošilja svojega Sina in Svetega Duha,
razodeva, da je Bog sam večno
izmenjavanje ljubezni« (Kompendij,
42).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/bozja-narava-in-njegovo-
delovanje/ (19. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/bozja-narava-in-njegovo-delovanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/bozja-narava-in-njegovo-delovanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/bozja-narava-in-njegovo-delovanje/

	TEMA 4. Božja narava in njegovo delovanje

