opusdei.org

TEMA 4. BoZja
narava in njegovo
delovanje

Ob soocenju z besedo Boga, ki
se razodene, je na mestu samo
ceSCenje in zahvala, Clovek od
osuplosti pade na kolena pred
Bogom, ki je transcendenten in
postane “interior intimo meo”.

28. Dec. 2013

1. Kdo je Bog?

V teku zgodovine so si vse kulture
zastavljale to vprasanje; to potrjuje
tudi dejstvo, da se prvi znaki



civilizacije na splosno nahajajo v
okolju kulta in religije. Verovati v
Boga je na prvem mestu za ljudi vseh
Casov.[1] Bistvena razlika je v tem, v
katerega Boga Clovek veruje. V
nekaterih poganskih verstvih so
Castili sile narave kot konkretne
izraze svetega in na voljo so imeli
hierarhi¢no urejeno mnoZico bogov.
V stari Gr¢iji, na primer, je bilo tudi
najvisje bozanstvo med mnostvom
bogov po svoji strani podvrzeno
absolutni nujnosti, ki je obsegala svet
in bogove same.[2] Mnogi
strokovnjaki s podrocja zgodovine
religij so mnenja, da je v precejSnjem
Stevilu ljudstev prislo do postopnega
izgubljanja po nekem “prvotnem
razodetju" edinega Boga; v vsakem
primeru pa je celo v najbolj
degradiranem obredju ali pa v
navadah mogoce najti odsev in
znamenja resnicne religioznosti:
caSCenje, Zrtev, duhovnistvo,
izroCanje, molitev, zahvala itd.



Razum je tako v Grciji kot drugod
poskusal religijo ocistiti in pokazati,
da mora biti najvisje bozZanstvo
istovetno z Dobrim, z Lepoto in z
Bitjo samo, kolikor je vir vsega
dobrega, vsega lepega in vsega, kar
obstaja. Vendar to nakazuje na druge
probleme, in sicer na oddaljitev
vernika od Boga, kajti na ta nacin je
najvisje boZanstvo postalo izolirano
v popolni samozadostnosti, saj je Ze
samo moznost vzpostaviti odnos z
boZanstvom predstavljala znamenje
Sibkosti. Poleg tega tudi ni razreSena
prisotnost zla, ki se na nek nacin zdi
nujna, ker je vrhovno pocelo
povezano z verigo vmesnih bitij,
neprekinjeno vse do sveta.

Judovsko-krsc¢ansko razodetje je ta
okvir radikalno spremenilo: Bog je v
Svetem pismu predstavljen kot
stvarnik vsega, kar obstaja, in izvor
vsakrsne naravne sile. Obstoj Boga je
absolutno pred obstojem sveta, ki je
skrajno odvisen od Boga. V tem je



pojem preseznosti: med Bogom in
svetom je neskonc¢na razdalja in med
njima ne obstaja nujna povezava.
Clovek in vse stvarstvo bi mogla ne
obstajati, in v tem, kar sta, sta vedno
odvisna od nekoga drugega; medtem
ko Bog je, in sicer je sam od sebe. Ta
neskoncna razdalja, ta absolutna
Clovekova majhnost pred Bogom
kaZe, da je vse, kar obstaja, hoteno od
Boga po njegovi volji in svobodi: vse,
kar obstaja, je dobro in je sad
ljubezni (prim. 1 Mz 1). Bozja moc ni
omejena niti v prostoru niti v ¢asu,
zato je njegovo stvarjenjsko dejanje
absoluten dar: je Jjubezen. Njegova
moc je tako velika, da hoce
vzdrZevati odnos z ustvarjeninami;
in jih celo resiti, Ce bi se zaradi svoje
svobode oddaljile od Stvarnika. Zato
je treba izvor zla umestiti v povezavi
z morebitno napacno uporabo
svobode s strani ¢loveka — kar se je
dejansko zgodilo, kot pripoveduje
Geneza, glej 1 Mz 3 —, ne pa kot
nekaj notranje lastnega materiji.



Obenem je treba zaradi pravkar
omenjenega priznati, da je Bog
oseba, ki deluje s svobodo in z
ljubeznijo. Religije in filozofija so se
spraSevale kaj je Bog; nasprotno pa
razodetje Cloveka spodbuja, da se
vprasa kdo je Bog (prim. Kompedij,
37); Bog, ki mu prihaja naproti in iSce
Cloveka, da bi mu spregovoril kot
prijatelj (prim. 2 Mz 33, 11). Tako Bog
Mojzesu razodene svoje ime »Jaz
sem, ki sem« (2 Mz 3, 14) kot dokaz,
da je zvest zavezi in da ga bo
spremljal v puscavi, ki je simbol
skusnjav v zivljenju. To je
skrivnostno ime[3], ki nam vsekakor
daje spoznavati bogastvo,
zaobsezZeno v njegovi nedoumljivi
skrivnosti: samo On je, od vekomaj in
za vedno, tisti, ki presega svet in
zgodovino, vendar za svet tudi skrbi
in zgodovino vodi. On je naredil nebo
in zemljo ter ju ohranja. On je zvesti
in previdni Bog, vselej blizu svojemu
ljudstvu, da bi ga odresil. On je Sveti
v pravem pomenu besede, “bogat v



usmiljenju” (Ef 2, 4), vedno
pripravljen odpuscati. »Je duhovno,
presegajoce, vsemogocno, vecno,
osebno in popolno Bitje. Je resnica in
ljubezen« (Kompendij, 40).

Tako je torej razodetje predstavljeno
kot absolutna novost, kot dar, ki ga
Clovek prejme od zgoraj in ki ga
mora sprejeti s hvaleznim
priznanjem in religiozno
ustreZljivostjo. Zato razodetje ne
more biti omejeno zgolj na ¢loveska
pricakovanja, ampak gre mnogo dlje:
ob sooCenju z besedo Boga, ki se
razodene, je na mestu samo cescenje
in zahvala, ¢lovek od osuplosti pade
na kolena pred Bogom, ki je
transcendenten in postane interior
intimo meo[4], blizji meni kot pa jaz
sam, in ki iS¢e ¢loveka v vseh
okoliS¢inah njegovega obstoja:
»Stvarnik nebes in zemlje, edini Bog,
ki je vir vse biti, ta edini stvariteljski
Logos, ta stvariteljski Um osebno
ljubi ¢loveka, Se vec, strastno ga ljubi



in Zeli biti ljubljen tudi sam. Zaradi
tega ta stvariteljski Um, ki isto¢asno
ljubi, daje Zivljenje zgodovini, ki je
zgodba o ljubezni (...), ljubezni, ki je
polna neizcrpne zvestobe in
usmiljenja; to je ljubezen, ki odpusca
onkraj vsakih meja.«[5]

2. Kaksen je Bog?

Bog Svetega pisma ni nekaksna
projekcija Cloveka, kajti njegovo
absolutno preseznost je mogoce
odkriti samo od zunaj glede na svet,
torej kot sad razodetja; to pomeni, da
ni razodetja, ki bi bilo tako rekoc
znotraj sveta. Oziroma, receno na
drug nacin, narava kot kraj bozjega
razodevanja[6] nas vedno usmerja k
presegajoCemu Bogu. Brez te
perspektive ¢loveku ne bi bilo
mogoce priti do teh resnic. Bog je
obenem zahteven[7] in ljubec,
mnogo bolj kot bi si ¢lovek drznil
upati. Dejansko si zlahka
predstavljamo vsemogocnega Boga,



teZje pa nam je priznati, da nas ta
vsemogocnost lahko ljubi.[8] Med
Clovekovim pojmovanjem in
razodeto podobo Boga obstaja
istoc¢asno prekinjenost in
neprekinjenost, kajti Bog je Dobro,
Lepota, Bit, kot pravi filozofija, toda
obenem ta Bog ljubi mene, ki v
primerjavi z Njim nisem nic. To, kar
je vecno, iScCe to, kar je ¢asno, in s
tem se radikalno spremenijo nasa
pricakovanja in naSe gledanje na
Boga.

Na prvem mestu je Bog eden, vendar
ne v matematicnem smislu kakor
tocka, marvec je eden v absolutnem
pomenu tistega Dobrega, tiste Lepote,
tiste Biti, iz katere vse izhaja. Lahko
recemo, da je eden, ker ni drugega
boga in ker ni razdeljen; obenem pa
je treba tudi reci, da je eden zato, ker
je vir vsake edinosti. Zares brez
Njega vse razpade in se vrne v
nebivanje: njegova edinost je edinost
Ljubezni, Ki je tudi Zivljenje in daje



zivljenje. Tako je torej ta edinost
neskoncno vec kakor preprosto
zanikanje mnogoterosti.

Edinost vodi k priznanju Boga kot
edinega resni¢nega. Se ve¢, On je
Resnica ter mera in izvir vsega, kar je
resnicno (prim. Kompendij, 41); to pa
zato, ker je ravno On Bit. V¢asih
obstaja strah pred tem istovetenjem,
ker se zdi, da ko recemo, da je
resnica ena, postane vsakrSen dialog
nemogocC. Zato je tako pomembno
uposStevati, da Bog ni resnicen v
CloveSkem pomenu besede, ki je
vedno delen pomen. Temvec je v
Njem Resnica istovetna z Bitjo, z
Dobrim in z Lepoto. Ne gre za zgolj
logi¢no ali formalno resnico, ampak
za resnico, ki se istoveti z Ljubeznijo,
ki je obCestvo v polnem pomenu
besede: stvarjenjsko izlitje, obenem
izkljuCujocCe in vesoljno, notranje
Zivljenje, v katerem je udelezen
Clovek. Ne govorimo o resni¢nosti
formul ali idej, ki nikoli ne



zadostujejo, temvec o resnici
stvarnosti, ki v primeru Boga
sovpada z Ljubeznijo. Razen tega,
reci, da je Bog Resnica, pomeni reci,
da je Resnica Ljubezen. To ne vzbuja
nikakrSnega strahu in ne omejuje
svobode. Zato bozja
nespremenljivost in njegova edinost
sovpadata z njegovo Resnico, v
smislu, da je to resnica Ljubezni, ki
ne mine.

Tako vidimo, da je za pristno
krs¢ansko razumevanje bozjih
lastnosti potrebno zdruZiti trditev o
vsemogocnosti z dobroto in
usmiljenjem. Samo potem, ko smo
razumeli, da je Bog vsemogocCen in
vecen, se lahko odpremo silni resnici,
da je prav ta Bog Ljubezen, hotenje
po Dobrem, vir vse Lepote in
vsakr$nih darov.[9] Zato so podatki,
ki jih nudi filozofski premislek,
bistvenega pomena, cetudi so na nek
nacin nezadostni. Ko sledimo tej poti
od znacilnosti, ki jih dojemamo kot



prvotne, do tistih, ki jih je mogoce
razumeti samo preko osebnega
sreCanja z razodevajoCim se Bogom,
zaénemo slutiti, kako so te lastnosti
izraZene z razlicnimi termini samo v
naSem jeziku, medtem ko v boZji
stvarnosti sovpadajo in so istovetni.
Edini je Resni¢ni in Resnicni je
istoveten Dobremu ter Ljubezni. Z
drugacno podobo lahko re¢emo, da
nas razum deluje nekako kot prizma,
ki razcleni svetlobo na razli¢ne
barve, med katerimi je vsaka zase
ena bozja lastnost; v Bogu pa
sovpadajo z njegovo Bitjo, ki je
Zivljenje in vir vsakega Zivljenja.

3. Kako spoznavamo Boga?

Po tem, kar smo povedali, lahko
spoznamo Boga izhajajoc iz njegovih
del: samo srecanje z Bogom, ki
Cloveka ustvarja in odresSuje, nam
lahko razodene, da je Edini obenem
tudi Ljubezen in vir vsega Dobrega.
Tako je Bog priznan ne samo kot um



— Logos po grsko —, ki daje svetu
racionalnost (do te mere, da so ga
nekateri pomesali s svetom, kot se je
dogajalo v grski filozofiji in kot se
znova dogaja v primeru nekaterih
modernih filozofij), temvec je
priznan kot osebna volja, ki ustvarja
in ki ljubi. Tako gre za Zivega Boga;
Se vec, za Boga, ki je Zivljenje samo.
Na ta nacin Bog, kot Bit, ki je Ziva ter
ima voljo, Zivljenje in svobodo, v
svoji neskoncni popolnosti ostaja
vedno nedoumljiv; oziroma, ga ni
mogoce zreducirati na Cloveske
pojme.

Preko tega, kar obstaja, preko
gibanja, popolnosti itd., je mogoce
priti do dokaza o obstoju najvisjega
Bitja, ki je vir tega gibanja, teh
popolnosti itd. Toda, da bi spoznali
osebnega Boga, ki je Ljubezen, ga je
treba iskati v njegovem delovanju v
zgodovini v korist ljudem in zaradi
tega je potrebno razodetje. Ob
gledanju na njegovo odreSenjsko



delovanje odkrijemo njegovo Bit na
enak nacin, kot postopoma
spoznavamo kaksno osebo preko
druZenja z njo.

V tem smislu sestoji spoznavanje
Boga vedno in samo v tem, da ga
priznamo, kajti On je neskon¢no vecji
od nas. Vsako spoznanje o Njem
prihaja od Njega in je njegov dar, sad
njegove odprtosti, njegove pobude.
Ko se blizamo temu spoznanju, mora
biti zato naSe ravnanje drZa globoke
poniznosti. Noben koncen um ne
more zaobjeti Tistega, ki je
Neskonc¢ni, nobena moc si ne more
podvreci Vsemogocnega. Lahko ga
spoznavamo samo po tem, kar nam
On daje, t.j. po udeleZenosti pri
njegovih dobrinah, ki temelji v
njegovih dejanjih ljubezni do
vsakega posameznika.

Zaradi tega je naSe spoznanje o Njem
vselej analogi¢no: kadar nekaj
trdimo o Njem, moramo hkrati



zanikati, da bi ta popolnost v Njem
obstajala v smislu omejitev, ki jih
vidimo v ustvarjenem svetu. Izrocilo
govori o trojni poti: trditev, zanikanje
in odli¢nost, pri Cemer zadnje izmed
gibanj uma sestoji v trditvi o bozji
popolnosti, ki je onkraj tega, kar
Clovek zmore misliti, in Ki je izvor
vseh uresnicitev te popolnosti, vidnih
v svetu. Na primer, lahko je priznati,
da je Bog velik, teZje pa se je
zavedati, da je On tudi majhen, kajti
v ustvarjenem svetu sta si veliko in
majhno v nasprotju. Kljub temu, Ce
pomislimo, da biti majhen lahko
pomeni popolnost, kot je vidno v
fenomenu nanotehnologije, potem
mora biti Bog tudi izvor te popolnosti
in v Njem mora ta popolnost
sovpadati z veli¢ino. Zato moramo
zanikati, da je majhen (ali velik) v
omejenem smislu, ki ga imamo v
ustvarjenem svetu, da bi ocistili to
lastnost in presli k odli¢nosti.
Posebno upoStevanja vreden vidik je
krepost poniznosti, ki je Grki niso



Steli med kreposti. Ker je to
popolnost, mora Bog krepost
poniznosti ne samo imeti, temvec se
z njo istoveti. Tako pridemo do
presenetljivega sklepa, da je Bog
PoniZnost; zato ga lahko spoznamo
samo v drzi poniznosti, ki ni ni¢
drugega kot udeleZenost pri
podarjanju samega Sebe.

Vse to pomeni, da je mogoce
krScanskega Boga spoznati preko
zakramentov in preko molitve
Cerkve, ki ponavzocuje njegovo
odreSenjsko delovanje za ljudi vseh
casov.

Giulio Maspero
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve, 199-231;
268-274

Kompendij katekizma, 36-43; 50

Priporoceno branje



Sv. Jozefmarija, homilija PoniZnost,
BoZji prijatelji, 104-109

[1] Ateizem je moderen pojav, ki ima
verske korenine, kolikor zanika
absolutno resnico o Bogu in se pri
tem opira na resnico, ki je ravno tako
absolutna, torej na negacijo
njegovega obstoja. Ravno zaradi tega
je ateizem glede na religijo
sekundaren pojav in ga lahko
razumemo tudi kot nekaksno “vero"
v negativnem smislu. Podobno lahko
recemo o sodobnem relativizmu.
Brez razodetja si teh pojavov
absolutne negacije ne bi bilo mogoce
zamisliti.

[2] Bogovi so bili podvrzeni Hadu, ki
je vse skupaj vodil z mnogokrat
brezsmiselno nujnostjo: od tod izhaja
tragicno obcCutje eksistence, ki je



znacilno za grsko misel in
knjiZevnost.

[3] »Bog se razodene Mojzesu kot zivi
Bog, “Bog Abrahamov, Bog Izakov in
Bog Jakobov" (2 Mz 3,6). Prav tako
Bog razodene Mojzesu svoje
skrivnostno ime: “Jaz sem, ki sem
(YHWH)". Neizrekljivo boZje ime so
Ze v Casih stare zaveze nadomescali z
besedo Gospod. Tako se v novi zavezi
Jezus, z imenom Gospod, javlja kot
pravi Bog (Kompendij, 38). BoZje ime
dopusca tri mozne interpretacije: 1)
Bog razodene, da ga ni mogoce
spoznati, in tako od ¢loveka odvrne
skusnjavo, da bi izkoriscal svoje
prijateljstvo z Njim, kakor je bil
pogost primer uporabe magije v
povezavi s poganskimi bozanstvi; na
ta nac¢in potrdi tudi svojo preseznost;
2) po uporabljenem hebrejskem
izrazu Bog potrdi, da bo vedno z
Mojzesom, ker je zvest in stoji ob
strani Cloveku, ki zaupa v Njega; 3)
skladno z grskim prevodom Biblije se



Bog razodene kot Bit sama (prim.
Kompendij, 39), kar se ujema s tem,
kar je slutila filozofija.

[4] Sv. Avgustin, Izpovedi, 3, 6, 11.

[5] Benedikt XVI., Discurso en la IV
Asamblea Eclesial Nacional Italiana,
19. 10. 2006.

[6] Janez Pavel II., Enc. Fides et ratio,
14. 9. 1998, 19.

[7] Bog od ¢loveka — od Abrahama
— zahteva, da zapusti svoje varno
okolje, zaupa majhnim, pricakuje
nekaj, kar usmerja logika, drugacna
od ¢loveske, kot je bilo v primeru
Ozeja. Jasno je, da to ne more biti
projekcija CloveSkih hrepenenj in
zelja.

[8] »Kako je sploh mogoce, da bi to
spoznali, opazili, da nas Bog ljubi, in
ne bi tudi sami znoreli od ljubezni?
Pustiti moramo, da nam te resnice
naSe vere prodrejo v duso, dokler v



celoti ne spremenijo nasega zivljenja.
Bog nas ljubi, Vsemogoc¢ni, On, ki je
naredil nebesa in zemljo!« (Sv.
JoZefmarija, Jezus prihaja mimo, 144).

[9] »Bog se razodeva Izraelu kot tisti,
Cigar ljubezen je moc¢nejSa od
oCetove ali materine ljubezni do
svojih otrok ali od ljubezni Zenina do
svoje neveste. Bog “je Ljubezen" sam
v sebi (1 Jn 4,8.16), ki se popolnoma
in zastonjsko podarja in ki “je svet
tako ljubil, da je dal svojega
edinorojenega Sina, da bi svet po
njem zvelical" (Jn 3,16-17). Ko Bog
posilja svojega Sina in Svetega Duha,
razodeva, da je Bog sam vecno
izmenjavanje ljubezni« (Kompendyij,
42).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/bozja-narava-in-njegovo-
delovanje/ (19. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/bozja-narava-in-njegovo-delovanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/bozja-narava-in-njegovo-delovanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/bozja-narava-in-njegovo-delovanje/

	TEMA 4. Božja narava in njegovo delovanje

