
opusdei.org

Boj, bližina,
poslanstvo (4) – »Ne
žalostite Svetega
Duha«. Mlačnost

Mlačnost je bolezen srca, zaradi
katere se nam božje reči upirajo
in zaradi katere se človek
naposled celo prepriča, da je
življenje, resnično življenje,
nekje drugje.

4. Feb. 2026

Gre za eno prvih in najbolj
znamenitih razodetij Boga, ki jih
najdemo v Svetem pismu. Gospodov



angel se prikaže Mojzesu na gori
Horeb v obliki velikega ognjenega
plamena v sredini grma. »Pogledal je
in glej, grm je gorel s plamenom, a ni
zgorel. Mojzes je rekel: Moram stopiti
tja in si ogledati to veliko prikazen,
kako da grm ne zgori!« (2 Mz 3,2-3).
Bog je ljubezen, vedno nov plamen
ljubezni, ki se z minevanjem časa ne
izčrpa in ne pusti za seboj le
kadečega se pogorišča. Njegova
ljubezen gori večno ter daje toploto
in svetlobo tistim, ki ji pustijo, da jih
vname. Zato Bog reče Mojzesu: »Jaz
sem, ki sem« (2 Mz 3,14). On je
Ljubezen, zvesta, vedno živa
ljubezen. In s tem ko nas je ustvaril
po svoji podobi (prim. 1 Mz 1,27), nas
je določil za takšno ljubezen: naše
srce ne more živeti s čim manjšim.
Naša ljubezen je lahko samo goreča
ljubezen, ki se s časom obnavlja in
raste.

Morda smo kdaj imeli izkušnjo, da
smo se vrnili v hišo, v kateri smo



nekoč živeli: kraj, kjer smo ljubili,
kjer smo dajali in prejemali ljubezen.
Zdaj jo najdemo prazno in
zapuščeno, morda celo v ruševinah.
Naše srce presune boleč občutek
nostalgije, ko pomislimo, kako srečni
smo bili tam. Nekaj podobnega se
zgodi, kadar se naše ljubezni ohladijo
in ugasnejo. Vzbujajo žalost.
Ljubezen, polna topline, v kateri je
bila večna obljuba veselja, ljubezen,
ki je bila vse … in ki se je vendarle
spremenila v pepel. Kakšna škoda!
Neki znani pisatelj je to lepo izrazil:
»Kako grozno je, ko nekdo reče:
‘Ljubim te,’ na drugi strani pa v
odgovor zasliši krik: ‘Kaj?’«[1] Takšna
je mlačnost, ljubezen, ki je bila na
začetku dragocena, ljubezen, ki je
prej razveseljevala srce in navdajala
naše življenje z lučjo, a se je
postopoma iztrošila in skoraj
ugasnila: ljubezen, ki ni prestala
preizkušnje časa.

Smrt v počasnem posnetku



Da se lahko ohladiš, moraš najprej
biti vnet, zaljubljen. Zato mlačnost ni
nevarnost za nekoga, ki je pravkar
izročil svoje srce: njegova ljubezen je
še preveč osnovna, preveč naivna.
Mlačnost pa je resnična nevarnost za
vsako ljubezen, ki že nekaj časa gori.
Ne gre za nenadno smrt, ampak za
bolezen, ki napreduje skoraj
neopazno: smrt v počasnem
posnetku, kot je tako imenovana
»bela smrt« alpinistov, usodna
kombinacija mraza in utrujenosti, v
kateri telo polagoma izgublja svojo
odzivnost in se na koncu prepusti
sladkemu, a smrtonosnemu spancu.

Razmišljanje o mlačnosti se v
zgodovini Cerkve pojavi že zelo
zgodaj. V 3. in 4. stoletju sta Origen in
Evagrij Pontski govorila o duhovni
naveličanosti (acedia), stanju
nezadovoljstva in dušne lenobe, ki se
ne pojavi v prvih urah dneva, ki
predstavlja življenje, ampak ko je
sonce že prehodilo velik del poti in



sije visoko na nebu. Zato sta po
navdihu ob psalmu 91 govorila o
»opoldnanskem zlu«.[2] Acedia
(akedia) dobesedno pomeni
malomarnost, nebrižnost. Nekateri
avtorji so jo sicer sčasoma ločili od
mlačnosti (tepiditas), vendar oba
izraza opisujeta isto duhovno stanje:
»ohlajanje ljubezni, ki jo zamegljuje
zapuščenost in lenoba«,[3]

malomarnost, ki ogroža človekovo
izročitev, kajti »ipsa caritas vacare
non potest; ljubezen ne more biti
nedejavna«,[4] ne more iti na
počitnice.

Blaženi Álvaro je nekoč zapisal nekaj
posebej energičnih vrstic o
nevarnem napredovanju mlačnosti:
»Z enim pogledom, ugaslim za dobro,
in z drugim, ki je posebej izostren na
tisto, kar ugaja lastnemu jazu, kopiči
mlačna volja v duši usedline in
gnilobo sebičnosti in napuha, ki se
nalagajo in postopoma povzročajo
meseni priokus v celotnem



človekovem vedenju. Če se to zlo ne
ustavi, začnejo postajati vse
močnejše in bolj izrazite tiste najbolj
nesrečne želje, obarvane s temi
usedlinami mlačnosti: nastopi želja
po nadomestkih; razdražljivost ob
najmanjši zahtevi ali žrtvi;
pritoževanje zaradi banalnih
razlogov; pogovori brez vsebine ali
osredotočeni na samega sebe […].
Pojavi se pomanjkanje mrtvičenja in
zmernosti; čuti se prebujajo s
silovitimi napadi, ljubezen se ohladi
in izgubi se apostolska vnema, da bi
goreče govorili o Bogu.«[5]

To je pot mlačnosti. V dušo se korak
za korakom prikrade žalost, ki
zasenči vse: tisto, kar nam je prej
napolnjevalo srce, nam ne pomeni
ničesar več in začnemo razmišljati
posvetno. Mlačnost povzroči
izkrivljenje čutov duše, zaradi
katerega se nam to, kar je v zvezi z
Bogom, upira; in naposled se človek
celo prepriča, da je življenje,



resnično življenje, drugje. Iz lastne
izkušnje je sv. Avguštin zapisal: »Nič
ni čudnega, če se bolnemu goltancu
upira kruh, ki gre zdravemu v slast,
in je mrzka bolnemu očesu luč, ki je
zdravemu prijetna.«[6]

Kako človek pride v takšno stanje?
Kako je mogoče, da se strastna
ljubezen tako ohladi? Lahko bi rekli,
da je v ozadju tega neko
nezadovoljstvo nad življenjem,
morda kot posledica nekaterih
razočaranj in težav, zaradi katerih se
je izgubila preprostost in gorečnost,
ki je spremljala prve korake. Ta
prelomnica se lahko zgodi na
relativno neopazen način, vendar se
vtisne v dušo. Človek začne
skrajševati čas, namenjen Bogu, ker
se mu načrt duhovnega življenja zdi
kakor kup obveznosti; preneha
sanjati in si prizadevati za apostolsko
poslanstvo, morda zaradi sovražnega
okolja ali iz obupa, ker vidi le malo
sadov. »Vsi iz izkušnje vemo, da



včasih kakšna naloga ne prinese
zadovoljstva, ki bi si ga želeli, sadovi
so neznatni in spremembe počasne.
Človek je v skušnjavi, da bi se
naveličal. Vendar ni isto, če kdo
zaradi naveličanosti za hip povesi
roke ali pa jih za trajno povesi, ker ga
premaguje nenehno nezadovoljstvo,
žalost, ki izsuši dušo.«[7] Takšno
nezadovoljstvo povzroči, da se srce
počasi ohladi, »zaradi zanemarjanja,
apatije, nevolje pri vsakodnevnem
izpraševanju svojega ravnanja: danes
zapostavimo tole; jutri se ne
zmenimo za ono, brez razloga
opustimo kako dejanje mrtvičenja,
zgodi se nam kakšna neiskrenost …
in sčasoma se navadimo na te stvari,
ki so Bogu neprijetne, ne da bi jih s
spraševanjem vesti spremenili v
predmet boja. Tako se začne pot, ki
vodi v mlačnost, ne pozabite tega.
Skozi špranje tega malomarnega
spraševanja vesti vdira mraz, ki
naposled zamrzne dušo.«[8]



Bog trka na vrata našega srca

Na prvih straneh Knjige razodetja je
zapisanih nekaj zelo znanih vrstic,
katerih ostrina je presenetljiva: »Vem
za tvoja dela, da nisi ne mrzel ne
vroč. O, ko bi le bil mrzel ali vroč!
Ker pa nisi ne vroč ne mrzel, ampak
mlačen, sem pred tem, da te
izpljunem iz svojih ust« (Raz 3,15-16).
Vrstice, ki sledijo, so morda manj
znane in pomagajo razumeti, kaj
hoče Bog povedati s tistimi tako
ostrimi besedami. »Praviš: premožen
sem, obogatel sem in ničesar ne
potrebujem. Ne zavedaš se, da si
siromak in bednež, ubog, slep in
nag« (3,17). Niz pridevnikov, ki bi
lahko dajali vtis, da je Bog do
mlačnih neusmiljen, nam v resnici
omogoča, da se zazremo v božje srce.
Gospod mlačnemu govori ostro, da bi
mu pomagal razumeti njegovo
situacijo, tako podobno situaciji
človeka iz evangeljske prilike, ki si je
po izjemno dobri letini dejal: »Duša,



veliko dobrin imaš, shranjenih za
vrsto let. Počivaj, jej, pij in bodi
dobre volje« (Lk 12,19). Njegova
napaka je, da kopiči zase, namesto da
bi bil »bogat pred Bogom« (12,21). Ne
zaveda se, da se je zaprl vase in da na
ta način naglo drsi v propad.

Trdim besedam iz Razodetja sledijo
druge, polne očetovske skrbi, ki
kažejo, da Bog ne samo ne obupa nad
nami, ampak stori vse, kar je
mogoče, da bi spremenil naša srca:
»Svetujem ti, da kupiš od mene zlata,
v ognju prečiščenega, tako da
obogatiš, in belih oblačil, da se
pokriješ in se ne pokaže sramota
tvoje golote, ter mazila, da si natreš
oči in spregledaš. Jaz karam in
vzgajam vse, ki jih ljubim: bodi torej
goreč in se spreobrni. Glej, stojim
pred vrati in trkam. Če kdo sliši moj
glas in odpre vrata, bom stopil k
njemu in večerjal z njim, on pa z
menoj« (Raz 3,18-20). Gospod nas želi
rešiti iz tega žalostnega stanja; trka



na vrata naše duše, ker hoče, da se
vrnemo k tesni povezanosti z njim …
potrebno pa je, da tudi mi
prispevamo svoj delež, da ukrepamo,
da bi naša ljubezen znova zagorela.

Preprečevanje in zdravljenje
mlačnosti

»Polovite nama lisice, male lisice,
uničevalke vinogradov, ker sta najina
vinograda v cvetju« (Vp 2,15).
Mlačnost se naseli v duši, ko
izgubimo občutljivost za Boga, ko se
zaupanje sprevrže v brezbrižnost.
Res je, da Gospodu ne moremo
ponuditi brezhibne popolnosti,
vendar pa smo lahko do njega
rahločutni in pozorni. In del te
rahločutnosti je tudi kesanje, ko se
zavemo, da smo se slabo obnašali do
njega ali da je bilo v našem ravnanju
malo ljubeznivosti. Zato je treba biti
pozoren na majhne stvari in obujati
kesanje za naše upore do ljubezni,
kot je na primer opuščanje ali



odlašanje z molitvijo zaradi
aktivizma, zamujanje na večerjo, ker
dajemo prednost lastnim stvarem,
odlaganje kake usluge zaradi lenobe,
reagiranje z neprijaznim obrazom …
Dejanja kesanja, tudi za takšne
stvari, vžgejo dušo: omogočajo nam,
da začnemo znova. »Da, začnemo
znova. Jaz – in predstavljam si, da ti
tudi – začenjam znova vsak dan,
vsako uro, vsakokrat, ko storim
dejanje kesanja, začnem znova.«[9]

Prej smo omenili potrebo po
skrbnem negovanju drže
spraševanja, ki pomeni iskreno držo
do Boga in do samega sebe.[10] Od tod
izhaja tudi iskrenost do tistih, ki nas
spremljajo na naši poti k Bogu;
iskrenost, polna učljivosti, ki pusti,
da se od nas zahteva, in na ta način
ohranja našo ljubezen živo.
»Iskrenost in mlačnost sta
sovražnika in se izključujeta. Zato
tisti, ki je iskren, najde moč, da se



bori in zapusti nadvse nevarno pot
mlačnosti.«[11]

Naša ljubezen do Boga ostaja mlada
in se obnavlja, ko jo delimo z
drugimi. »Ko žerjavica ne zagori, je
to znak, da se ohlaja, da je že skoraj
sam pepel,«[12] je nekoč dejal sveti
Jožefmarija. Zares, kadar srce ne
utripa v želji, da bi se drugi mogli
približati Bogu in celo hodili po naši
poti, je to morda znak, da smo sami
zaspali na nekem ovinku. Zdravilo za
prebujenje: »Pozabi na samega sebe
… Naj bo tvoja ambicija živeti samo
za tvoje brate, za duše, za Cerkev; z
eno besedo, za Boga.«[13]

Tudi visokomiselnost je odličen
protistrup zoper mlačnost: posvetiti
tisto najboljše, najdragocenejše v
našem življenju Gospodu. Sveti Janez
nam pripoveduje, da je Marija, ko je
bil Jezus v Betaniji, »vzela funt
dragocenega dišavnega olja iz pristne
narde, mazilila Jezusu noge in mu



noge obrisala s svojimi lasmi. Hiša se
je napolnila z vonjem po dišavnem
olju« (Jn 12,1-3). Najboljša dišava, naš
največji zaklad, naš najboljši čas,
mora biti za Gospoda. Slabo
znamenje pa je, če se v nas porodi
ocenjevanje, kot v primeru Juda, ki se
mu je vse zdelo preveč za Jezusa:
»Zakaj tega olja ne bi prodali za tristo
denarijev in te dali ubogim?« (Jn
12,5). Juda bo namreč na koncu
Učitelja prodal za ceno sužnja …
(prim. Mt 26,15). Majhne ali ne tako
majhne žrtve, premagovanja,
mrtvičenja nas v notranjosti
razvnamejo in prepodijo mlačnost.
Spominjajo naše srce, da je vsej svoji
krhkosti navkljub sposobno velike
ljubezni: »Naredi me iz snega,
Gospod, / za človeške radosti, / iz
gline za tvoje roke, / iz ognja za tvojo
ljubezen.«[14]

Vsa ta zdravila bi lahko povzeli z
ganljivimi besedami svetega Pavla:
»Ne žalostite božjega Svetega



Duha« (prim. Ef 4,30). Sveti Duh, ki
ne odneha v svojem prizadevanju, da
bi v nas upodobil Jezusa, potrebuje
našo pripravljenost in poslušnost
njegovim navdihom. Pod njegovimi
krili bo naše življenje pridobilo tisti
smisel poslanstva, ki ga usmerja proč
od preračunljivosti in mlačne
povprečnosti ter ga lahko navda s
pustolovščino: »Kdor se je odločil, da
bo vse svoje življenje oblikoval po
Jezusu, ne izbira več, kje bo, ampak
gre tja, kamor ga pošljejo, pripravljen
odgovoriti tistemu, ki ga kliče; tudi
ne razpolaga več s svojim lastnim
časom. Hiša, v kateri prebiva, mu ne
pripada, ker sta Cerkev in svet odprt
prostor njegovega poslanstva. Njegov
zaklad je, da postavi Gospoda v
središče življenja, ne da bi zase iskal
drugega […]. Zadovoljen je z
Gospodom in se ne sprijazni s
povprečnim življenjem, temveč si
goreče želi biti priča in doseči druge;
rad tvega in gre ven, ne primoran na
že utrjene poti, pač pa odprt in zvest



stezam, ki mu jih kaže Duh: upira se
‘životarjenju’ in čuti veselje do
oznanjevanja.«[15]

* * *

V življenju naše matere ni nobene
primesi mlačnosti. Če ogenj, zaradi
katerega gori grm, simbolizira božjo
navzočnost, pa grm sam predstavlja
osebo Presvete Marije, ki sije, ne da
bi bila použita od pričujočnosti
Svetega Duha, ognja božje ljubezni:
»Plamenela si kakor grm, ki je bil
pokazan Mojzesu, in nisi zgorela.
Topila si se, a nisi bila použita […].
Stopljena z ognjem si črpala moč iz
prav tega ognja ter gorela
vekomaj.«[16] Prosímo jo, naj nam
pomaga, da bo tudi naša ljubezen do
Boga vedno goreča; naj ljubezen do
svete Marije v naših srcih razvname
»živi ogenj«.[17]



[1] J. D. Salinger, Levantad,
carpinteros, la viga del tejado,
Edhasa, Barcelona, 1986, str. 80.

[2] Prim. E. Boland, »Tiédeur«, 
Dictionnaire de Spiritualité. Prim. Ps
91(90),6: »Ne boš se bal nočne
strahote, ne puščice, ki leti podnevi,
tudi ne kuge, ki hodi v temi, ne zla, ki
pustoši opoldne.«

[3] F. Ocáriz, A la luz del evangelio,
Studium, Madrid, 2020.

[4] Sv. Avguštin, Enarrationes in
Psalmos 31, 5.

[5] Bl. Álvaro, Pastirsko pismo, 9. 1.
1980, št. 31.

[6] Sv. Avguštin, Izpovedi, 7, 16.

[7] Frančišek, Evangelii gaudium, št.
277.

[8] Bl. Álvaro, Pastirsko pismo, 8. 12.
1976, št. 8.



[9] Sv. Jožefmarija, Dialog z
Gospodom, št. 16.

[10] Prim. sv. Jožefmarija, Pismo 1, št.
34.

[11] Sv. Jožefmarija, Navodilo, 8. 12.
1941, op. 122.

[12] Sv. Jožefmarija, citirano v: 
Crónica, 1973, str. 640–641 (AGP,
biblioteca, P01).

[13] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 630.

[14] E. de Champourcin, Presencia a
oscuras, Rialp, Madrid, 1952, str. 21.

[15] Frančišek, Homilija, 30. 7. 2016.

[16] Prim. sv. Amadej iz Lausanne, 
Homilías marianas (Sources
Chrétiennes, 72), III, 313-317.

[17] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 326.

José Brage



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-4-ne-

zalostite-svetega-duha-mlacnost/ (5.
Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-4-ne-zalostite-svetega-duha-mlacnost/
https://opusdei.org/sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-4-ne-zalostite-svetega-duha-mlacnost/
https://opusdei.org/sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-4-ne-zalostite-svetega-duha-mlacnost/

	Boj, bližina, poslanstvo (4) – »Ne žalostite Svetega Duha«. Mlačnost

