
opusdei.org

Boj, bližina,
poslanstvo (2) – »Pot
si utiramo z lastnimi
koraki«

Za kristjana so nebesa vedno za
vogalom: življenje je obenem
potovanje in cilj.

3. Dec. 2025

»Življenje je potovanje, ne cilj« – tako
se glasi eden najbolj priljubljenih
citatov, ki krožijo po spletu.[1] Če
enostavno pobrskamo vsebine s tem
geslom, dobimo neizmerno število
slik in letakov za vse okuse: idilične



pokrajine z vijugasto potjo ali cesto,
deklica na gugalnici, grafične
kompozicije v starodobnem slogu …
Toda kaj v resnici pomeni, da je
življenje potovanje in ne cilj? Gre
nemara le za klišejsko frazo, ki je
uspešna, ker človeku omogoča
relativizirati njegove napake ali ker
bi nekako namigovala, da je
najpomembnejše živeti, manj
pomembno pa, kako in zakaj živimo?
Sta potovanje in cilj navsezadnje v
navzkrižju? Ali se cilj, se pravi
življenjski cilj, ne odloča v vsakem
trenutku potovanja?

Ta vprašanja seveda zahtevajo
umirjen pristop. Najprej si poglejmo,
kako ta moto navdihuje življenje
običajnih ljudi. V svetu hitrega teka
je misel, da je potovanje
pomembnejše od cilja, precej
priljubljena. Tekači, zlasti začetniki,
si na začetku pogosto zastavljajo
ambiciozne cilje glede razdalje,
kondicije ali kilogramov, ki se jih



želijo znebiti. Lahko si
predstavljamo, da teh ciljev
večinoma ne dosežejo tako zlahka,
kot so pričakovali. Takole je svojo
izkušnjo opisal neki tekač:

»Dan za dnem sem bil pri doseganju
svojega cilja poražen. Dan za dnem
mi je postajalo vse bolj jasno, da
nisem ustvarjen za tekača. Vsak tek
me je brutalno soočil z dejstvom: še
vedno nisem dosegel želenega nivoja.
Tisto, česar še nisem razumel o tem
športu, pa je bilo ravno spoznanje, ki
sem ga že dodobra osvojil na svojih
potovanjih: ključno je uživati v poti.
[…] Spoznal sem, da je vsak tek
darilo. Vsak tek je priložnost, da si
tam, kjer hočeš biti. S tem odkritjem
se je moj način teka spremenil.
Prenehal sem z zanikanjem veselja,
ki sem ga čutil v sebi. Nehal sem
kopičiti dneve neuspehov. Začel sem
bolj živeti v vsakem trenutku in v
vsakem teku sem videl priložnost, da
cenim tisto, kar imam pred seboj.«[2]



Ta tekač je začel spoznavati
pomemben nauk, ki ga lahko vsak od
nas uporabi na življenjski poti. Po
veri vemo, da se naša usoda odloča v
vsakem trenutku potovanja, kajti
krščanska poklicanost je poziv, da
živimo v celoti od Boga in za Boga že
sedaj, na naši poti skozi zgodovino,
in potem v nebesih, ko bo končno On
»vse v vsem« (1 Kor 15,28). Sveti
Jožefmarija je zato zapisal: »Nebeška
sreča je za tiste, ki znajo biti srečni
na zemlji.«[3]

Vendar pa te umirjene povezave med
potjo in ciljem ni enostavno doseči.
Lahko bi rekli, da je to dejansko
naloga, ki traja vse življenje. Življenje
pa je kratko in dolgo obenem. Tako
kot tistemu tekaču se nam včasih
lahko zgodi, da se ozremo proti cilju
in nato pogled zopet usmerimo tja,
kjer smo zdaj, ter nas ob tem
prevzame malodušje: pogled na
razdaljo, ki jo moramo še preteči, nas
lahko celo blokira ali privede do



obupavanja nad potovanjem. Toda
Jezus nas je vnaprej posvaril pred to
skušnjavo: »Iščite najprej božje
kraljestvo in njegovo pravičnost in
vse to vam bo navrženo. Ne skrbite
za jutri, kajti jutrišnji dan bo skrbel
sam zase. Dovolj je dnevu njegovo
zlo« (Mt 6,33-34). Ko je božje
kraljestvo – to se pravi poklicanost k
svetosti – postavljeno na prvo mesto,
je vsak korak priložnost, da si tam, 
kjer hočeš biti in s komer hočeš biti. S
tega zornega kota so nebesa vedno za
vogalom: življenje postaja potovanje
in cilj obenem.

Razmislimo torej o nekaterih vidikih
našega potovanja proti nebesom.
Najprej o naši gotovosti, da ne
potujemo sami: imamo Boga kot
prijatelja in sopotnika. Nato o
potrebi, da se spopademo z
malodušjem ter se naučimo obračati
v svoj prid lastne omejitve in grehe.
Nazadnje pa se zadržimo ob
prepričanju, da je življenje v



sedanjem trenutku najboljši način,
da najdemo srečo na tem svetu in
tudi v nebesih.

Ponižno hôdi s svojim Bogom

V Stari zavezi je kratka knjiga
preroka Miheja polna prerokb o
kazni. Po svojem preroku Bog graja
Samarijane zaradi njihovega
malikovanja; svojemu ljudstvu očita
prazno, zunanje čaščenje; in prvikrat
napove tudi padec Jeruzalema. A to
še ni vse: njegovo sporočilo je tudi
oznanilo upanja in odrešitve.
Mihejevo poslanstvo ni le v obsodbi
zla, ampak tudi v tem, da ljudstvo
spomni, da je Bog prav blizu:
»Oznanil ti je, o človek, kaj je dobro,
kaj Gospod hoče od tebe: nič
drugega, kakor da ravnaš pravično,
da ljubiš dobrohotnost in ponižno
hodiš s svojim Bogom« (Mih 6,8).

Sveti Duh – on je namreč tisti, ki
govori po prerokih – nam ne pravi,
naj hodimo proti Bogu, kot da bi bil



daleč in nas čakal na koncu dolge
poti. Pove nam, naj hodimo z njim.
On nas spremlja v vsem in se zanima
za vse: za to, kar mislimo, gledamo,
govorimo, želimo: »Jezus Kristus, ki
je Bog, ki je Človek, me razume in
skrbi zame, ker je moj Brat in moj
Prijatelj.«[4]

Hoditi z Bogom pomeni iti z njim
skozi vse dogodke mojega življenja,
skozi velike in majhne pripetljaje; z
njim govoriti o vsem, ga ves čas
poslušati; se izpostaviti temu, da me
lahko prosi za kaj nepričakovanega
ali da me popelje po poteh, ki si jih
nisem predstavljal. Kdor hodi po poti
skupaj s prijateljem, je pripravljen
govoriti in poslušati. Tako sta hodila
emavška učenca, četudi nista vedela,
v kolikšni meri je tisti neznanec, ki ju
je tako pozorno poslušal in jima s
tolikšno močjo govoril, bil njun brat
in prijatelj. Tega nista vedela, vendar
sta hodila z Bogom, in Bog jima je
odstiral neslutena obzorja (Lk



24,13-35). »Gospod, kako si velik v
vsakem trenutku! Vendar me še bolj
ganeš, ko se spustiš k nam, da bi nam
sledil, da bi nas poiskal v našem
vsakodnevnem vrvežu. Gospod, daj
nam preprostost duha, čist pogled,
jasne misli, da te bomo mogli
prepoznati, kadar boš prišel brez
zunanjih znamenj tvoje slave.«[5]

Bog nadalje tudi želi, da hodimo
skupaj z njim v ponižnosti. Kaj to
pomeni? On sam nam to namiguje v
eni izmed kratkih molitev psalterija:
»Gospod, moje srce ni prevzetno,
moje oči se ne povzdigujejo. Ne
poganjam se za velikimi dejanji, za
čudovitejšimi od mene. Nasprotno,
potešil in pomiril sem svojo dušo
kakor otrok v naročju svoje matere,
kakor otrok je v meni moja duša« (Ps
131,1-2). Ponižno hoditi z Bogom
pomeni delati, ne da bi se gnal za
rezultati ali uspehi, ki niso odvisni od
mene in ki mi morda niti ne
pripadajo; biti zadovoljen s tem, kar



imam, s tem, kar mi daje Bog, s tem,
kar mi prinaša življenje. In to živeti
… intenzivno. Paradoks je v tem, da
če ponižno hodimo po poti z Bogom,
bomo dejansko uresničili mnogo
večje stvari, kot smo mislili. »Nisi
opazil leska v Kristusovih očeh, ko je
siromašna vdova v templju dala
svojo skromno miloščino? – Tudi ti
mu daj to, kar lahko.«[6]

Obrni pomanjkljivosti v svoj prid

»Prav zato, ker milost predpostavlja
človeško naravo, nas ne naredi v
trenutku za nadčloveka,« je zapisal
papež. »Če bi se za to potegovali, bi to
pomenilo, da preveč zaupamo sami
vase.«[7] Krhkost, težave, napake so
preprosto del življenjske poti.
Priznati to dejstvo ne pomeni, da se
predamo ali sprijaznimo z grehom;
preprosto pomeni sprejeti naše
omejitve in naš tempo oziroma čas
kot nekaj stvarnega.



Naš napuh pa tega noče sprejeti. To
ve tudi hudič in nam ne pošilja samo
skušnjav, da bi nas od Boga oddaljil:
ko nas enkrat uspe zapeljati, poskuša
še »iz padlega drevesa napraviti
drva«, kot pravi pregovor. Naše
grehe in našo krhkost izkorišča za to,
da bi nam vlil malodušja, ker ve, da
je to učinkovit način za napeljevanje
k temu, da bi opustili pot. Zato se
moramo naučiti, kako obrniti naše
padce in šibkosti v svoj prid, to se
pravi, kako iz njih izluščiti neko
korist in izkušnjo. To se morda sliši
nenavadno, vendar gre za eno
najpomembnejših in najbolj
temeljnih načel rasti v notranjem
življenju. Tako so to v teku stoletij
razumeli učitelji duhovnosti.

Nekateri ljudje, je zapisal eden od
njih, se »pogosto čudijo svojim
padcem, se zaradi njih vznemirjajo
in se jih sramujejo; jezijo se na
samega sebe in naposled obupajo. To
so učinki samoljubja, ki so mnogo



bolj škodljivi kot pa napake same«.[8]

Zadnji stavek je presenetljiv. Občutek
sramu, nemir in obup, v katerega
lahko zapademo ob pogledu na svoje
omejitve, povzročijo veliko škodo. To
nas vodi proč od Boga in nas nagiba
h grehu, se pravi na ironičen način
ravno k temu, kar nas je na začetku
pahnilo v malodušje. Skratka, gre za
začaran krog, ki nam preprečuje, da
bi se spravili z Bogom, mu pogledali
v obličje in mu povedali, da se
kesamo in si želimo njegovega
odpuščanja.

Včasih se nam lahko dogaja to, da si
mi sami ne odpustimo. Morda smo se
bolj zaljubili v svojo lastno idejo
popolnosti kot pa v Boga, zato nam
manjka ponižnosti, da bi začeli
znova. »Nikoli ne smeš obupati; ne
glede na to, kolikokrat padeš, si
moraš reči: ‘Tudi če padem
dvajsetkrat, stokrat na dan, bom
vsakič spet vstal in nadaljeval svojo
pot.’ Nazadnje bo veljalo: Kaj zato, če



si na poti padel; samo, da prideš do
konca. Bog ti tega ne bo očital.«[9]

Najpomembneje je torej, da znova
kreneš na pot in se vrneš k Bogu
tolikokrat, kolikorkrat je potrebno.
Skrušenost zaradi naših grehov
lahko postane odskočna deska, ki nas
znova požene k Bogu: »Naj nas
spotiki in porazi več ne oddaljijo od
Njega. Kakor se nemočen otrok
skrušen vrže v močne roke svojega
očeta, tako se bova ti in jaz oprijela
Jezusovega jarma. Samo ta skesanost
in ta ponižnost bosta našo človeško
slabotnost spremenili v božansko
moč.«[10]

Žívi sedanjost

Edini način, da prehodimo svojo pot,
je, da to storimo korak za korakom.
Nihče se na goro ne povzpne z enim
skokom, še posebej, če gre za visok
vrh: včasih bo potrebno daljše
obdobje priprave in aklimatizacije;
treba bo delati postanke, večkrat



prenočiti, si nabrati novih moči s
pomočjo primerno izbrane opreme,
hkrati pa bomo uživali v pogovoru in
pogledu na pokrajino, ki bo drugačna
na vsakem delu poti. Skratka,
osredotočiti se moramo na našo
najbolj neposredno stvarnost
oziroma, rečeno še drugače: živeti v
sedanjosti.

Živeti v sedanjosti pomeni priznati
sedanji trenutek kot edini čas, v
katerem lahko prejmem božjo milost
in izpolnim njegovo voljo. Tudi
sovražnik to še predobro ve, zato nas
bo poskušal čim bolj oddaljiti od
našega tukaj in zdaj, nas utesnjevati s
preteklostjo, ki nam daje občutek
razočaranja, ali s prihodnostjo, ki
nam vzbuja nemir; ali pa bo skušal
doseči, da zaplavamo v fantaziranje
o tem, kar bi lahko storili v
preteklosti ali kar se utegne še
zgoditi. Če kaj od tega doseže, potem
mu je že uspelo ohladiti našo



ljubezen, kajti ljubezen se sprega
samo v sedanjiku.[11]

Živeti v sedanjosti ne pomeni
odmisliti preteklost in prihodnost,
ampak postaviti ju na pravo mesto.
Biti pomirjen glede preteklosti,
spravljen z Bogom in drugimi … pa
tudi s samim sabo, s sprejemanjem
tega, kar smo in kar smo postali. In
biti pomirjen glede prihodnosti, kajti
čeprav Bog računa na nas in se
zanima za naše načrte in projekte, si
vendar želi našega miru. In manibus
tuis tempora mea, pravi nek drug
psalm. V tvojih rokah je moj čas,
moje stvari (prim. Ps 31,16). »V tvoje
roke izročam preteklost, sedanjost in
prihodnost …«[12] lahko molimo s
svetim Jožefmarijem. Sprejemanje in
prepustitev Bogu ustvarjata potrebno
vzdušje, da bi mogli živeti sedanji
trenutek mirno in intenzivno.

Zaupanje v našega Očeta Boga nas
vodi, »da hodimo skozi življenje s



sproščenostjo božjih otrok, da
razmišljamo in se odločamo s
svobodo božjih otrok, da se z
bolečino in trpljenjem soočamo v
vedrosti božjih otrok, da cenimo lepe
stvari, kakor jih ceni božji otrok«.[13]

Imeti svobodo božjega otroka
pomeni živeti osredotočen na tukaj
in zdaj, biti pozoren na to, kar On želi
od mene, da počnem: da delam,
počivam, molim, tolažim, se smejem
… »Vsaka reč ima svoj čas« (Prd 3,1),
in najboljši način, da se odločimo
pravilno, je, da vsak trenutek živimo
z Gospodom: »Vse, karkoli delate v
besedi ali v dejanju, vse delajte v
imenu Gospoda Jezusa in se po njem
zahvaljujte Bogu Očetu« (Kol 3,17). Če
gojimo ta nenehni dialog z Bogom,
bomo lažje prepoznali, kaj nas moti
in odvrača od poti: trenutki, ko se
zatečem v telefon ali v domišljijo,
temne misli, nepremišljenost,
»mistika ko bi le«[14] … Tako se bomo
lažje vrnili na tisto preizkušeno in
resnično pot k svetosti, ki je v tem, da



delam, kar moram, in sem v tem, kar
delam.[15]

Če živimo v sedanjosti, bomo znali
biti hvaležni za to, kar imamo, in
prav zaradi tega uživati v življenju.
Spet velja: »nebeška sreča je za tiste,
ki znajo biti srečni na zemlji«.[16]

Sreča izvira iz zavedanja, da sem
tukaj in zdaj ljubljen od Boga, mojega
Očeta, in da mi on dnevno naklanja
obilo daril. Pretirana zaskrbljenost
zaradi naših preteklih porazov ali
prihodnjih nevarnostih nas
onesposobi, da bi zaznali dobre
stvari, ki so nam ponujene v
sedanjem trenutku. Zato je zelo
dobro, da vsak dan v molitvi, ali
morda pri spraševanju vesti,
posvečamo čas hvaležnosti. Kako me
je Bog danes ljubil? Za katere
konkretne reči se mu lahko
zahvalim?

Vztrajaj do konca



»S svojo stanovitnostjo si boste
pridobili svoje življenje,« nam pravi
Jezus (Lk 21,19). Prispeti do konca
poti je ključnega pomena. Vsi
sanjamo o tem, da bi kot sv. Pavel
mogli reči: »Dober boj sem izbojeval,
tek dokončal, vero ohranil« (2 Tim
4,7). To bomo dosegli, če ohranimo
vero danes, prav zdaj. Človek se
lahko hitro počuti obremenjenega ob
misli, da bi bil zvest deset, dvajset,
štirideset, osemdeset let. Kako sem
lahko prepričan o svoji zvestobi na
tako dolgi poti? V resnici ne gre za
prepričanje, da se v naslednjih
desetletjih ne bom oddaljil od Boga;
gre za to, da sem zvest našemu
Gospodu danes, po milosti, ki nam jo
on daje v tem trenutku. Če tako
živimo, bomo prehodili pot življenja
vse do cilja.

Kristjani kot nekaj očitnega
priznavamo, da je »življenje
potovanje, ne cilj«. Vemo, da se naše
življenje ne konča tukaj in da zato ta



leta na zemlji niso cilj. Hkrati pa
vemo, da je naše resnično življenje,
naš cilj, že tukaj, v vsakem trenutku:
naše življenje je »skrito s Kristusom v
Bogu« (Kol 3,3). Zato je za nas
resnično potrebno, da »se glava
dotika nebes, noge pa trdno stopajo
po zemlji«;[17] za nas je zares
potrebno, da se njegova volja izpolni
»na zemlji« tako »kakor v nebesih«.
Tedaj si bomo zares »utirali pot z
lastnimi koraki«.[18] Vsak korak, ki ga
naredimo, uresničuje našo pot in naš
cilj.

[1] Ta misel se običajno pripisuje
Ralphu Waldu Emersonu, čeprav za
to ni pisnega vira.

[2] John Bingham, Enjoy Your Journey,
www.runnersworld.com.

[3] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 1005.



[4] Prav tam, št. 182.

[5] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
313.

[6] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 829.

[7] Frančišek, Gaudete et exsultate, št.
50.

[8] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, Liege, 1851, str. 159.
»Najhujše pri tem pa je, da včasih,
kot ugotavlja sv. Frančišek Saleški,
človek obupuje in se jezi zato, ker se
je razjezil, izgublja potrpljenje, ker je
bil nepotrpežljiv. Kakšna katastrofa!
Mar ne bi morali v tem prepoznati
napuha v najčistejši obliki?« (str.
160).

[9] Prav tam, str. 160 sl.

[10] Sv. Jožefmarija, Križev pot, 7.
postaja.

[11] Prim. C. S. Lewis, Pisma
izkušenega hudiča, 15. poglavje.



[12] Sv. Jožefmarija, Križev pot, 7.
postaja, 3.

[13] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 28. 10.
2020, št. 3.

[14] Prim. sv. Jožefmarija, Pogovori z
msgr. Escrivájem, št. 88 in 116.

[15] Prim. sv. Jožefmarija, Pot, št. 815.

[16] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št.
1005.

[17] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
75.

[18] Popotnik, poti ni; pot naprej se
utira z lastnimi koraki. »Caminante,
no hay camino; se hace camino al
andar« (A. Machado, Campos de
Castilla, Proverbios y cantares, XXIX.
Sv. Jožefmarija citira ta verz v Pismu
6, št. 75).

John Paul Mitchell



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-2-pot-

si-utiramo-z-lastnimi-koraki/ (14. Jan.
2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-2-pot-si-utiramo-z-lastnimi-koraki/
https://opusdei.org/sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-2-pot-si-utiramo-z-lastnimi-koraki/
https://opusdei.org/sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-2-pot-si-utiramo-z-lastnimi-koraki/

	Boj, bližina, poslanstvo (2) – »Pot si utiramo z lastnimi koraki«

