
opusdei.org

Boj, bližina,
poslanstvo (1) –
Izberi življenje

Prvo poglavje nove serije
člankov o poti k svetosti, o
pustolovščini, v kateri ne gre le
za to, da »se razdaš«, ampak
predvsem, da »se prejmeš«.

5. Nov. 2025

Kakor princ. Tako se je počutil neki
fant kljub svojim mladim letom ter
revni in obrabljeni obleki, ko je stopil
v cerkev in ga je preplavil doneči
zvok orgel. »Imel sem občutek, da je



glasba pozdravljala mene in moje
male prijatelje, kot da bi bili princi,«
je dejal mnogo let kasneje, ko se je
spominjal svojega otroštva v vasici
Canale d’Agordo na severovzhodu
Italije. V tej otroški izkušnji je Albino
Luciani prepoznal začetek »medle
slutnje, ki se je kasneje spremenila v
trdno gotovost«, in sicer, da Katoliška
cerkev »ni samo nekaj velikega,
ampak tudi da tiste, ki so majhni,
naredi velike«.[1]

Izberi življenje

Te vrstice blaženega Janeza Pavla I.
povsem naravno spominjajo na
Marijin vzklik v Magnificatu. Beseda,
s katero se začne spev naše Matere,
je ravno poveličevati, slaviti veličino
nekoga. Marija poveličuje Boga, ker
On male spreminja v velike. »Moč je
pokazal s svojo roko, razkropil je
tiste, ki so ošabni v mislih svojega
srca. Mogočne je vrgel s prestolov in
povišal je nizke. Lačne je napolnil z



dobrotami in bogate je odpustil
prazne« (Lk 1,51-53).

Poleg tega Marijinega speva nam je
evangelist Luka zapustil tudi besede
o razmahnitvi Gospodovega srca, ki
bi ji v nekem smislu lahko rekli
Jezusov Magnificat. Tako kot njegova
Mati v Ain Karimu, ko ga je nosila v
svojem telesu, se je Jezus »razveselil
v Svetem Duhu«, ko je videl, kako
darežljiv je Bog do malih: »Slavim te,
Oče, Gospod neba in zemlje, ker si to
prikril modrim in razumnim in
razodel malim. Da, Oče, kajti tako ti
je bilo všeč. Vse mi je izročil moj Oče.
Nihče ne ve, kdo je Sin, razen Očeta,
in kdo je Oče, razen Sina in tistega,
komur hoče Sin razodeti« (Lk
10,21-22).

Ampak katero je to odkritje, ki je bilo
dano malim? Začenši z Marijo in
Jožefom, od apostolov in žena, ki so
spremljale Gospoda, pa do
premnogih kristjanov v teku



dvajsetih stoletij – v čem je bistvo
tega razodetja ponižnim? Kaj je tisto,
kar jih dela velike? Odlomek iz 5.
Mojzesove knjige nam lahko pomaga
najti odgovor: »Glej, danes sem
položil predte življenje in srečo, smrt
in nesrečo […]. Nebo in zemljo
kličem danes za pričo proti vam:
predložil sem ti življenje in smrt,
blagoslov in prekletstvo. Izberi torej
življenje, da boš živel ti in tvoj zarod,
tako da ljubiš Gospoda, svojega Boga,
poslušaš njegov glas in se ga držiš.
Kajti v tem je tvoje življenje in
dolgost tvojih dni, ki jih smeš
preživeti v deželi, za katero je
Gospod prisegel tvojim očetom,
Abrahamu, Izaku in Jakobu, da jim jo
bo dal« (5 Mz 30,15.19-20).

Zdi se, da izmenjevanje zaimkov »vi«
in »ti« v tem besedilu namiguje na to,
da Gospod ne govori zgolj svojemu
ljudstvu na splošno; govori vsakemu
posamezniku, kajti odločitev za
Življenje se sprejme v srcu vsake



izmed njegovih ustvarjenin. Življenje
– tako, z veliko začetnico, je to besedo
navadno zapisoval sveti Jožefmarija,
ko je govoril o milosti in slavi, o
Življenju z Bogom tukaj na zemlji in
potem v nebesih. Ganljivo je brati te
njegove besede iz junija 1975, nekaj
dni preden je odšel v nebesa: »Vsi
smo Kristusovo življenje sámo. In na
svetu je treba še toliko narediti!
Vedno prosímo Gospoda, naj nam
vsem pomaga, da bomo zvesti, da
bomo nadaljevali z delom, da bomo
živeli to Življenje z veliko začetnico,
ki je edino, ki je vredno truda: ono
drugo življenje ni vredno, ono drugo
odteka kakor voda skozi dlani, uhaja.
Nasprotno pa: to drugo Življenje!«[2]

Izberi življenje. S temi močnimi
besedami iz 5. Mojzesove knjige in
njihovimi tisočerimi odmevi v
evangeliju[3] nam Gospod vsakemu
posebej pravi: Glej, ustvaril sem te,
da bi živel, da bi bil srečen … Boš
izbral mene, boš izbral Življenje? To



je tisto, kar so znali odkriti in izbrati 
mali; oni vedo, da vsa ta neizmerna
želja po življenju, ki jo nosijo v sebi,
ima svoj izvir in svoj cilj v Bogu. Zato
si ne želijo ničesar drugega.
Razumeli so, da uspeti v življenju, 
uresničiti svoje življenje, pomeni
dopustiti, da jih preplavi božja
ljubezen, in jo nato odprtih rok
razdajajo drugim.

O Mártini sestri Mariji je Gospod
rekel, da »si je izvolila boljši del, ki ji
ne bo odvzet« (Lk 10,42). In v istem
duhu je bodril: »Ne boj se, mala
čreda, kajti vašemu Očetu je bilo v
veselje, da vam dá kraljestvo« (Lk
12,32). Mali živijo od Boga; to jih dela
velike. In to je svetost: živeti od Boga;
in iz Boga za druge.

Svetost je v tem, da se razdaš, še
bolj pa, da »se prejmeš«

Ko razmišljamo o življenju svetnikov,
malih, ki so izbrali Življenje, ni
neobičajno, da se marsikdaj v



ospredje postavi tisto, kar je njihova
svetost pomenila v smislu odpovedi,
boja, majhnosti. Seveda, svetnik se
neizogibno upira mnogim
nasprotujočim silam. Jezus nam je
pripravil pot in nam vnaprej
povedal, da se bo to zgodilo: »Na
svetu imate stisko« (Jn 16,33); »če so
preganjali mene, bodo preganjali
tudi vas« (Jn 15,20); »satan vas je
zahteval, da bi vas presejal kakor
pšenico« (Lk 22,31). Skratka, ni
prostora za razumevanje
krščanskega življenja kot nečesa
lahkega. Res pa tudi nobena druga
oblika življenja na zemlji ni lahka: na
koncu koncev je vedno potrebna
žrtev, odrekanje, boj za različne, bolj
ali manj vzvišene cilje.

»Medtem, ko se borimo – to je boj, ki
bo trajal do smrti – ne izključuj
možnosti, da se bodo silovito dvignili
sovražniki od zunaj in od znotraj.«[4]

Ljubezen do Boga namreč naleti na
različne oblike upora tudi v nas



samih, ker vključuje neko izgubo:
človek se odreče temu, da bi imel v
svojem življenju pod nadzorom prav
vse ali da bi zadovoljil vsem svojim
kapricam; izpostavi se tveganju, da
izgubi naklonjenost nekaterih ljudi,
da vzame nase svoj križ … »Ko se
prepustimo božjim rokam, On
pogosto dopusti, da okušamo
bolečino, osamljenost,
nasprotovanje, obrekovanje,
sramotenje, norčevanje.«[5] Človek
zagotovo izgubi marsikaj, kar svet
imenuje življenje. Toda kdor tako
izgubi svoje življenje, ga ne izgubi v
prazno, ampak v Bogu. »Kdor
namreč hoče rešiti svoje življenje, ga
bo izgubil; kdor pa izgubi svoje
življenje zaradi mene, ga bo
našel« (Mt 16,25). Svetnik se izgubi v
Bogu in s tem pravzaprav najde
samega sebe.

In kaj pomeni najti se v Bogu? Sveti
Janez v svojem prvem pismu pravi:
»V tem je ljubezen: ne, da smo mi



ljubili Boga, ampak da je on nas
ljubil« (1 Jn 4,10). V grščini je ta
stavek zapisan v posebnem
glagolskem času, aoristu, ki je
nekakšna »odprta preteklost«. To je
isti čas, ki prevladuje tako v
Marijinem kot v Jezusovem 
Magnificatu. V vseh teh primerih gre
za »dejanja, ki jih Gospod nenehno
vrši v zgodovini«,[6] v zgodovini
vsakega posameznika. Torej
evangelist Janez ne pravi, da me je
Bog ljubil enkrat za vselej, ampak da
me Bog ljubi vedno. In vsakič, ko
zares ljubim, je Bog tisti, ki ljubi
mene in ki ljubi v meni. Tukaj in
zdaj.

Tako je res, da se svetnik izroči, da 
izgubi svoje življenje, vendar je še bolj
res – v smislu, da gre za resnico, ki
zaobjema in utemeljuje prejšnjo –, da
svetnik najde sebe v Bogu in da v
celoti prejme samega sebe od Boga,
podobno kot Jezus vse prejema od
Očeta.[7] To je skrivni vir ljubezni



svetnikov; to jim omogoča živeti na
način, ki se človeško gledano lahko
zdi nemogoč ali neznosen. Tako grejo
naprej po poti, čeprav dnevno
občutijo vse svoje omejitve in
slabosti, in njihova duša je
»potopljena v Boga, pobožanstvena«;
v njih »kristjan postane žejni
popotnik, ki približa svoja usta
bistremu studencu«.[8]

Svojim učencem, ki ga zbegani
poslušajo, Jezus reče: »Jaz imam za
jed hrano, ki je vi ne poznate« (Jn
4,32). On živi od tega, da izpolnjuje
voljo svojega Očeta: to je njegovo
življenje, to je njegova slava; več ne
potrebuje (prim. Jn 4,33-34). Le nekaj
trenutkov predtem je ob vodnjaku
govoril Samarijanki: »Če bi poznala
božji dar in če bi vedela, kdo je, ki ti
pravi: ‘Daj mi piti,’ bi ga ti prosila in
dal bi ti žive vode« (Jn 4,10). To
Gospod šepeta na uho vsakemu od
nas. Če bi poznal božji dar, če bi se
zavedal, kaj ti hočem dati, ne bi bil



jaz tisti, ki bi te prosil za požirek
vode; ne bi bil jaz tisti, ki bi te prosil
za tvoj čas, tvojo moč, tvojo
potrpežljivost, tvoj boj … Pač pa bi
me ti sam prosil: Gospod, kaj
potrebuješ? Ne bi več tehtal in
preračunaval, koliko daješ Bogu, ker
bi se zavedal, da je On tisti, ki se ti
daje vsakokrat, ko mu ti nekaj
izročiš, pa čeprav le majhen kovanec,
četudi le kozarec vode … Vsakič se
»sam Bog«[9] brez pridržkov izroča
tebi.

Morda je zdaj lažje razumeti, zakaj,
ko razmišljamo o svetosti, govorimo 
tudi o izročitvi, odpovedi: zato ker je
v nas prisoten odpor. Svet je ranjen,
odnosi so ranjeni, ker so ranjena srca
… Toda ta odpor, čeprav je resničen,
tem bolj izgublja moč, kolikor bolj
smo združeni z Bogom. Napor, da bi
se vedno znova izročali, ne izgine,
ampak se zlije z darom, ki se ga
zavedamo, z neskončno ljubeznijo, ki
nas objema. Božji možje in žene



živijo v »paradoksalnem navzkrižju
blaženosti in bolečine«,[10] tako kot
Jezus na križu. Z globoko gotovostjo
čutijo, da prejemajo več, kot dajejo:
njihova duša »čuti in tudi ve, da jo
Bog ljubeče gleda ves čas«.[11] Tako
kot sveta Marija vedo, da Bog v njih
dela velike stvari (prim. Lk 1,49); da v
njih ljubi tisti, ki vedno ljubi prvi, On,
ki je vir njihove ljubezni.

Svetost torej konec koncev pomeni
vstopiti in ostati v tem »trinitaričnem
toku ljubezni«,[12] ki izvira v Očetu in
pride do nas po Jezusu, ki je bil prvi
ljubljen: »Kakor je Oče mene ljubil,
sem tudi jaz vas ljubil. Ostanite v
moji ljubezni« (Jn 15,9). In ta Očetova
in Jezusova ljubezen, v kateri
hočemo ostati, je Sveti Duh; zato ga
imenujemo »posvečevalec«[13] in tisti,
ki daje življenje, »ki oživlja«.[14] »Kaj
pa božji svetniki? Vsak izmed
svetnikov je mojstrovina milosti
Svetega Duha!«[15]



Boj, bližina, poslanstvo

S temi kratkimi smernicami so
nakazane glavne osi te serije člankov,
ki se tukaj začenja. Posamezna
poglavja prinašajo različne
perspektive te poti k svetosti, po
kateri Bog hoče, da potujemo mi vsi,
vsak na svoj način: »po desni, po levi,
v cikcaku, peš, na konju …«[16] Osi te
serije lahko povzamemo v treh
besedah, ki začrtujejo tudi glavne
smernice očenaša: boj, bližina,
poslanstvo. Četudi se ti trije motivi v
seriji pojavljajo od začetka do konca,
ker so vedno prisotni na naši poti k
Bogu, je smiselno, da se za trenutek
zadržimo pri razlogu za ta vrstni red;
še posebej če upoštevamo, da je na
tej poti bistvenega pomena Njegova
ljubezen do nas.

Najbrž ni treba posebej poudarjati,
kako naivno bi bilo misliti, da je
mogoče živeti iz Boga, ne da bi
naleteli na odpor, v nas in zunaj nas.



Čeprav to ni tista skrivna gonilna sila
na poti k svetosti niti običajno ni
njeno izhodišče, pa do boja prej ali
slej pride: »Sin, če se približuješ, da
bi služil Gospodu, pripravi svojo dušo
na preizkušnjo. Vôdi svoje srce po
pravi poti, ne prenagli se v času
nesreče« (Sir 2,1-2). Preizkušnja,
skušnjava, boj … so neizogibni v
svetu, ranjenem zaradi greha.
»Nebeško kraljestvo si s silo utira pot
in močni ga osvajajo« (Mt 11,12). Če
se razmišljanja lotimo s tega zornega
kota, se lahko izognemo pretirano
poenostavljenemu in
lahkomiselnemu pogledu na pot do
nebes. Vendar bi bilo tudi naivno in
površno misliti, da je bistvo svetosti
predvsem v tem boju. Svetost je v
tem, da živim iz Boga in pustim, da
On živi v meni (prim. Gal 2,20).

»Bog je vedno z nami. […] In je kot
ljubeč Oče – vsakega izmed nas ima
raje kot vse matere tega sveta svoje
otroke –, ki nam pomaga, nas



navdihuje, blagoslavlja … in nam
odpušča.«[17] To bližino, po kateri
vemo, da nas Bog posluša v molitvi in
v vsakem trenutku, nam Bog izkazuje
tudi po naših bratih in sestrah v veri:
v prijateljstvu, duhovnem
spremljanju, zakramentih … Kristjan
ve, da so Bog ter njegovi bratje in
sestre vedno blizu; vedno se čuti
doma. In prav to ga zbližuje z
drugimi, da bi tudi njim prinašal
toplino dóma, ki jo sam nenehno
prejema. Kakor mnogi drugi ljudje je
to doživljala blažena Guadalupe:
»Njena gotovost o božji bližini, o
božji ljubezni do nje, jo je navdajala s
preprostostjo in mirnostjo, zato se ni
bala svojih napak in pomanjkljivosti,
ampak je vedno šla naprej, da bi v
vsem ljubila Boga in druge.«[18]

Pot do svetosti torej ni samotna pot,
tudi ni individualističen načrt
odrešenja. Vse v kristjanovem
življenju stremi k odnosu, k družini.
Gospod, naši bratje in sestre, naši



otroci, starši, prijatelji, sodelavci … so
razlog naših prizadevanj, naših
premagovanj. Če ne bi bilo njih, bi se
morda nehali boriti, morda bi se
vdali … Vendar vemo, da tako kot mi
lahko računamo na njihovo podporo,
tudi oni računajo na nas; skratka,
potrebujejo nas: »Jaz sem poslanstvo
na tej zemlji, in zaradi njega sem
prišel na ta svet. Priznati moramo, da
smo zaznamovani za to poslanstvo,
da prinašamo luč, blagoslavljamo,
oživljamo, dvigamo, ozdravljamo,
osvobajamo.«[19] Tako so živeli
svetniki: iz Boga in za Boga; iz drugih
in za druge.

* * *

Ko je sveti Jožefmarija razmišljal o
končnem cilju našega popotovanja, si
je predstavljal trenutek, ko se bo »vsa
božja veličina, vsa božja modrost in
vsa božja lepota, vse donenje, vse
barve, vsa harmonija« izlila v »to
lončeno posodico, kar je vsak izmed



nas«.[20] In umaknil se je nekoliko na
stran ter si predstavljal svoje sinove
in hčere še višje: »Imam neko šibko
točko, in sicer to, da vas imam zelo
rad. Mislim, da bodo zame nebesa to,
da se bom prikradel skozi kaka
majhna vratca ter se postavil v kot,
kjer bom zrl in ljubil Presveto
Trojico. In od tam, na skrivnem, bom
v raju gledal svoje hčere in sinove, ki
bodo zelo visoko, prav blizu Boga.«[21]

[1] A. Luciani (bl. Janez Pavel II.), In
occasione del restauro dell’organo
della chiesa di Canale d’Agordo, v: 
Opera Omnia, 9. knjiga, EMP, Padova,
1989, str. 457.

[2] Sv. Jožefmarija, zapiski z
družinskega srečanja, 7. 6. 1975,
navedeno v: S. Bernal, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador



del Opus Dei; Rialp, Madrid, 1980, str.
174. Prim. tudi npr. Pot, št. 218, 255,
399, 737; Brazda, št. 817; Kovačnica,
št. 777, 818.

[3] To je zlasti ena od vodilnih tem
Janezovega evangelija. Prim. npr.
pogovor s Samarijanko (Jn 4,10-14) in
z Marto (Jn 11,25-27); tudi Jn 5,39-40;
7,37-39; 10,10.

[4] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
214.

[5] Prav tam, št. 301.

[6] Benedikt XVI., Avdienca, 15. 2.
2006.

[7] Prim. Lk 10,22; Jn 5,26; 17,24; Sal
2,7.

[8] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
310.

[9] Prav tam, št. 311.



[10] Sv. Janez Pavel II., Novo millennio
ineunte, 6. 1. 2001, št. 27.

[11] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
307.

[12] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 85.

[13] Katekizem Katoliške cerkve, št.
739.

[14] Prim. Rimski misal, Nicejsko-
carigrajska veroizpoved; Katekizem
Katoliške cerkve, št. 202.

[15] Sv. Janez XXIII., Govor, 5. 6. 1960.

[16] Sv. Jožefmarija, citirano v: A.
Sastre, Tiempo de caminar, Rialp,
Madrid, 1989, str. 252.

[17] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 267.

[18] F. Ocáriz, Guadalupe: un camino al
cielo en la vida cotidiana, ABC, 13. 5.
2019.



[19] Frančišek, Evangelii gaudium, št.
273.

[20] Sv. Jožefmarija, zapiski z
družinskega srečanja, 20. 10. 1968,
citirano v: A. Sastre, Tiempo de
caminar, str. 625.

[21] Sv. Jožefmarija, zapiski z
družinskega srečanja, 5. 4. 1970,
citirano prav tam.

Carlos Ayxelà

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-1-
izberi-zivljenje/ (30. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-1-izberi-zivljenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-1-izberi-zivljenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/boj-blizina-poslanstvo-1-izberi-zivljenje/

	Boj, bližina, poslanstvo (1) – Izberi življenje

