
opusdei.org

Blagri: Sanjati o
velikih stvareh

Osrednja tema Svetovnega
dneva mladih (SDM) v Krakovu
na Poljskem so blagri. “Berite
jih in premišljujte o njih, to vam
bo v veliko korist,” je dejal
papež.

30. Jun. 2016

Si želiš biti svet? Mnogi ljudje morda
oklevajo, preden odgovorijo na to
vprašanje. Predstavljajo si nekakšno
življenje v sivini, polno žrtev,
življenje brez sanj, kjer Bog človeku
na silo naloži svojo voljo.



Si želiš biti srečen? V tem primeru pa
je odgovor jasen: da, vsi hočemo biti
srečni, vsi si želimo doseči polno
življenje, da bi na koncu lahko
pogledali nazaj na naše dni in rekli:
dobro je, da sem živel to življenje, ni
bilo zaman, bil sem koristen, za seboj
sem pustil sled …

Skrivnost, ki jo spozna, kdor se
približa Kristusu, pa je to: kar nas
osrečuje, nas dela tudi svete. Z
razlogom pravi sv. Jožefmarija:
»nebeška sreča je za tiste, ki znajo
biti srečni na zemlji«[1], kajti naše
sanje so tudi Gospodove sanje: On si
želi samo to, da bi nam pomagal
uresničiti naša najvišja hrepenenja,
potešiti in celo preseči želje
neskončnosti, ki jih vsakdo izmed nas
nosi v sebi.

O nekem modrecu pripovedujejo, da
je nekega dne svojim učencem rekel:
»Ko boste prišli pred nebeška vrata,
vam bodo postavili samo eno



vprašanje, samo eno!« Tisti, ki so bili
okoli njega, so poskušali ugotoviti
vprašanje: »Si izpolnjeval zapovedi?«
je rekel eden; »Si pomagal ubogim?«
je dejal drugi; »Si veliko molil? Si
hodil v cerkev? Si ljubil bližnjega? …«
Modrec pa je smehljaje dejal: »Edino
vprašanje bo enostavno tole: ‘Ali si
bil srečen?’ Kdor bo odgovoril
pritrdilno, bo imel prostor pri Bogu.«

Si bil srečen? To vprašanje si lahko
vnaprej zastavimo že sedaj: Ali bom s
takšnim življenjem, kot sem si ga
zastavil in ga živim, srečen? Takoj
razumemo, da ni enostavno
odgovoriti z neizpodbitnim »da«.
Prihodnost ni popolnoma v naših
rokah in v teku let bo mnogo
odločitev, ki jih bomo morali sprejeti:
Bom izbral pravo poklicno
usmeritev? Bom sledil poklicanosti,
ki jo zame hoče Bog? Bom spoznal
osebo, ki me bo ljubila in ki jo bom
lahko ljubil? Si bom izbral prave
prijatelje? Kaj pa, če pride bolezen?



Prihodnost vsakega človeka je
odprta: nismo zmožni videti dlje od
naše sedanjosti. Kljub temu pa Bog —
v spoštovanju naše zvestobe — dobro
ve, katere korake bomo storili. Zato
lahko v nekaterih trenutkih našega
življenja molimo tako: Gospod, ne
vem še, kaj hočeš od mene, niti s
katerimi izzivi se bom soočil. Včasih
dvomim o tem, katero pot moram
izbrati, vendar vem, da imaš Ti zame
načrt: dobro poznaš težave, s katerimi
se bom srečal, kakor tudi talente, ki si
mi jih dal zato, da jih premagam. Zato
mi pomagaj živeti blizu Tebe, in tako,
naj storim karkoli, naj se zgodi
karkoli, bom hodil po dobri poti.

Zaupati, sanjati

Zaupanje v Boga nam dejansko
omogoča sanjati ambiciozno in nas
osvobaja najmočnejše zavore: strahú
pred porazom. Da pa bi bili resnično
svobodni, je potrebno storiti oboje: 
zaupati in sanjati. Papež to potrjuje z



besedami: »V Kristusu, dragi mladi,
boste našli popolno uresničenje vaših
sanj. Samo On lahko poteši vaša
pričakovanja, ki so pogosto uničena
zaradi lažnih posvetnih obljub.«[2]

Kot predlaga Frančišek, je dovolj, da
se ozremo nazaj, da bi razločili
trenutke resnične polnosti od tistih,
ki so bili sicer prijetni, vendar so šli
skozi naše življenje brez težav in
brez slave. Zabava, ki smo jo željno
pričakovali, razvedrilo ob videoigrah
ali pred televizijo, potovanje s
prijatelji ali pa popoldansko
nakupovanje s prijateljicami so
aktivnosti, ki brez dvoma pustijo lep
spomin, ne pa neizbrisne sledi. V
našem srcu ne bodo ostale za vedno,
kajti, čeprav so to pozitivne stvari,
niso usmerjene v večnost.

V razočarani družbi, ki je pozabila na
sanje, obstaja nevarnost, da se
zadovoljimo s temi nadomestki sreče,
se pravi s poceni imitacijami naših



najglobljih željá, ki nam dajo
takojšnje povračilo, doseženo z malo
truda in običajno za določeno ceno
(denarja ali časa). Ko se
navdušujemo nad tem, da smo v
koraku z zadnjim hitom oblačil ali
tehnologije, če se nekako privlečemo
do konca tedna, ko iščemo družbo
prijateljev za vsako ceno ali ko si v
prostem času privoščimo
kompenzacije, ki jih zadržimo samo
zase, takrat gre za ravnanje, ki nam
lahko pomaga, da se prebijamo skozi
življenje, in to lahko traja tudi več let.

Toda to ni tisto, k čemur smo
poklicani: »Dragi mladi,« je rekel
papež Frančišek, »ne zakopljite
svojih talentov, darov, ki vam jih je
Bog podaril! Ne bojte se sanjati
velikih stvari!« Kadar se zaljubimo,
kadar sodelujemo v solidarni
dejavnosti ali ko velikodušno
pomagamo prijatelju, zaznamo, da so
to trenutki, ko nekoliko pride na dan
veličina, ki smo je sposobni.



Zaslutimo, da se resnična sreča
nahaja na koncu dolge poti, na kateri
ni bližnjic. Zato je potrebno življenje
napolniti z ideali, se navdušiti nad
cilji, ki nas primorajo, da se
raztegnemo in damo od sebe več, ko
rastemo v prizadevanju, da bi dosegli
najboljše, kar zmoremo.

Lahko se zgodi, da zares hočemo
narediti nekaj velikega in se za to
boriti, vendar še nismo našli motiva
ali osebe, ki bi bila na nivoju naših
željá. Potrebno je iskati. V nasprotju s
tistimi trgovskimi znamkami, poceni
filozofijami ali javnimi osebnostmi,
ki nam jasno povejo, kaj naj bi storili,
da bi živeli zadovoljno življenje, nam
vera ne daje že pripravljenih
odgovorov niti zaključenih formul ali
škatlic sreče, temveč nam vedno
znova odpira nova vprašanja: »Kaj
naj storim, da bom deležen večnega
življenja?« »Kaj pa vi pravite, kdo
sem?« »In kdo je moj bližnji?« »Kaj
koristi človeku, če si ves svet pridobi,



svoje življenje pa zapravi?«[3] V teh
in drugih vprašanjih, ki vzniknejo ob
branju evangelija, nam vera
predstavlja najvišji in najradikalnejši
izziv: »Vzeti v svoje roke krmilo
našega življenja in napraviti iz njega
umetnino.«[4]

Če nam torej manjka idealov, ki bi
dali smisel življenju, ni nikogar, ki
nas lahko bolje usmeri kot Bog. Vera
nam bo odprla vprašanja, na katera
mora srce najti odgovor. Pred
tabernakljem in z dušo, ki je v
milosti, bo lahko ujeti božje note:
samo pred Njim bomo prejeli luč, da
bi še naprej iskali in bomo razumeli,
da za to »da bi dosegli srečo, ni
potrebno udobno življenje, temveč
zaljubljeno srce.«[5]

Na gori blagrov

Evangelij pripoveduje, da se je
nekega jutra Jezus povzpel na hrib
blizu Galilejskega jezera. Hodil je
sam, nekaj metrov za njim pa mu je



sledila množica ljudi. »Za njim so
hodile velike množice iz Galileje,
Deseteromestja, Jeruzalema, Judeje
in iz krajev onkraj Jordana.«[6] Oni
so, tako kot mi enaindvajset stoletij
pozneje, iskali v Gospodu nekoga, ki
bi jih usmeril, ki bi jim pomagal
poleteti visoko, premagati njihovo
bedo in potešiti njihove želje.

»Ko je zagledal množice, se je
povzpel na goro. Sédel je in njegovi
učenci so prišli k njemu.«[7] Na vrhu
nekaterih gorá naredi Gospod
pomembna dejanja: izbere apostole,
se spremeni, razodene blagre, umre
na križu, se povzpne v nebesa …
Vzpon je zanj naporen, toda na vrhu
nam Gospod bolje pokaže svojo
intimnost z Bogom Očetom. Tudi za
nas je lahko naporno, da se ustavimo
in meditiramo, da najdemo nekaj
minut v našem dnevu za pogovor z
Bogom, da ugasnemo telefon in
poiščemo samoto. Ko pa enkrat
dosežemo notranjo umirjenost — s



trudom —, se bomo dvignili nad
vsakdanje drvenje in bomo — kakor
z vrha gore — lahko videli dlje,
globlje. Dejansko potrebujemo
samoto, ker Bog govori potiho.
Zaljubljenci dobro vedo, da se
najpomembnejše stvari povejo na tak
način, da bi tako prišle do srca.

»Sédel je in njegovi učenci so prišli k
njemu.«[8] Gospod se je usedel na tla
in ljudje so ga posnemali. Kadar se je
rabin — učitelj judovske postave —
usedel, je hotel s tem sporočiti, da
ima namen povedati nekaj zelo
pomembnega. Njegovi najbližji
učenci, ki jih je malo pred tem izbral
in jih poklical po njihovih lastnih
imenih, so se približali, da ne bi
zamudili niti besede njegovega
nauka.

Čeprav je imel Gospod močan glas, so
samo tisti, ki so bili blizu njega, lahko
dojeli vsako kretnjo, vsak nasmeh,
vsak poudarek, ki ga je Jezus



uporabil pri svojem govoru. Tako
imamo tudi mi možnost, da
poslušamo blagre na različne načine:
od daleč, lahko jih poslušamo kar
tako, kot tisti, ki so sedeli v oddaljeni
skupini in so morda izgubili rdečo nit
govora; ali pa tako, da se Učitelju
približamo, si izberemo bližino in
brez raztresenosti usmerimo naš
pogled v Njega, lahko se usedemo
med apostole, da bi se skupaj z njimi
naučili kaj novega.

»Odprl je usta in jih učil: Blagor
…«[9] V tišini, ki je vladala na tisti
gori, je Gospodov glas izrekal blagre.
»Ti so Jezusov načrt za nas,« je dejal
papež. »Berite jih in premišljujte o
njih, to vam bo v veliko korist.«[10]
Vemo, da vsebujejo skrivnost tiste
sreče, ki je ne zmoremo potešiti z
vsakdanjimi zadoščenji. Vodili nas
bodo pri naši molitvi in prizadevali si
jih bomo uresničevati v našem
običajnem življenju, da bi prejeli



odgovore, ki bodo lahko dali smisel
vsemu, kar delamo.

Samo tako se bomo lahko čez mnogo
let nasmehnili, ko se bomo srečali iz
obličja v obličje z Gospodom in nas
bo On vprašal: »In ti, si bil srečen?«

Vprašanja za osebno molitev

— Si v svojem življenju postavljam
visoke cilje? Katere ovire mi
onemogočajo, da bi sanjal? Sem kdaj
vprašal Boga, kaj hoče od mene?

— Ali počnem to, kar me osrečuje
(druženje s prijatelji ali prijateljicami,
čas zaroke, šport …) na tak način, da
pri tem postajam tudi svet? Se
zavedam, da mi vse, kar me približuje
k Bogu (čas molitve, služenje drugim,
premagovanje pomanjkljivosti …),
pomaga doseči pristno srečo?

— Katere talente imam? Jih
uporabljam za to, da bi bil boljši, se



pravi, da jih postavim v službo Bogu
in drugim?

— Ali vsak dan poiščem nekaj časa za
pogovor z Jezusom? Si rezerviram
nekaj trenutkov samote — brez
glasbe, sporočil in raztresenosti —, da
bi poslušal glas Boga?

[1] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, 1005.

[2] Frančišek, Poslanica za 30.
svetovni dan mladih.

[3] Mr 10,17; Mt 16,15; Lk 10,29; Mr
8,36.

[4] Sv. Janez Pavel II., Srečanje z
mladimi na Sardiniji, 22. 9. 1985.

[5] Sv. Jožefmarija, Brazda, 795.

[6] Mt 4,25.

[7] Mt 5,1.



[8] Prav tam.

[9] Mt 5,2.

[10] Frančišek, Govor na srečanju z
mladimi v Paragvaju, 12. 7. 2015.

J. Narbona / J. Bordonaba

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/blagri-i-sanjati-o-velikih-
stvareh/ (2. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/blagri-i-sanjati-o-velikih-stvareh/
https://opusdei.org/sl-si/article/blagri-i-sanjati-o-velikih-stvareh/
https://opusdei.org/sl-si/article/blagri-i-sanjati-o-velikih-stvareh/

	Blagri: Sanjati o velikih stvareh

