
opusdei.org

8. Skalpel iz platine

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

18. Apr. 2020

↗ Nazaj na kazalo

Od vsega začetka je bil Jožefmarija
prepričan, da so bile žalitve, ki jih je
bil deležen, na neki način
preizkušnja, ki jo je dopuščal Bog,
zato da bi ga prečistil. To prepričanje
se je v njem med drugim utrdilo tudi
zato, ker je videl, katere vrste orodje
je Gospod uporabljal, da bi njegovo

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


dušo prekalil v trpljenju. Tako si je to
razlagal oče in tako bo pozneje
Álvaro povedal madridskemu škofu:
»Le kako ne bi te stiske blagoslavljali
in v njej videli od Boga izhajajoče
preizkušnje, če pa nam jo pošilja po
orodju, ki je tako zelo Njegovo, po
sveti in dragi Družbi Jezusovi?«[1]

Prežet s to nadnaravno mislijo je tudi
gospod Leopoldo gonjo, organizirano
s strani nekaterih redovnikov,
dojemal kot razkošje, ki si ga je
privoščil Bog in ki jim ga bo moral
nekoč povrniti z uslugami: »Bog bo
moral nagraditi njih,« je pisal brez
prikritih namenov, »ki so, arbitrantes
se obsequium praestare Deo, sprožili
to vojno.«[2]

Vidno je izstopalo dejstvo, da je
Gospod ravnal veličastno in je
nadvse darežljivo razsipaval
nežnosti križa ter tako podajal dokaz
– dojemljiv vsakomur z vsaj malo
nadnaravnega čuta –, da je bil Opus



Dei nekaj njegovega in njemu
dragega. Od tod ustanoviteljevo
prenašanje napadov brez ene same
besedice, kot je dejal patru Basterri v
že omenjenem pismu:

Iz naše hiše ne bo nikdar prišla niti
ena sama beseda kritike zoper tiste
patre, ki so orodja Boga, ki hoče s
svojim Delom ravnati po božje, tako
kot je običajno ravnal z vsemi novimi
ustanovami.[3]

Tako ustanovitelj kot gospod
Leopoldo sta bila prepričana, da so ti
ljudje v tistih okoliščinah vršili veliko
delo v korist Opus Dei (ne da bi pri
tem prenehali biti odgovorni za svoja
dejanja – Bog more iz zla napraviti
nekaj dobrega). In v tej trditvi ni niti
trohice ironije. Gotovo je v soglasju z
zgodovinskim pogledom, saj se zdi,
da je razen redkih izjem preganjanje
zakon duhovne rasti. (Tudi draga
Družba Jezusova, je ustanovitelj
omenil pamplonskemu škofu, je



morala v svojih začetkih trpeti
obtožbe, da so v njej skrivnosti in
mračne zadeve.)[4] Pa tudi človeško
gledano to ni bil zanemarljiv
razmislek, kajti člani Opus Dei so ob
zavedanju, da jih Bog podpira, čutili
sveti ponos kakor vojaški novinci,
kadar bijejo svoje prve bitke in
kljubujejo hudim napadom, čeprav
so sami tako slabotni:[5]

Kakšno veselje je sredi preganjanja
gledati, kako nas Gospod kljub naši
nizkosti obravnava kot vélike vojake
svoje Cerkve![6] je hvaležno vzkliknil
Jožefmarija.

Opus Dei je bil po odločbi božje
previdnosti podvržen nadvse boleči
kirurški operaciji, iz katere naj bi vsi
njegovi člani izšli okrepljeni in
trdnejši. Za takó kruto operacijo je
Gospod uporabil nekatere božje
može, ki jih je Jožefmarija ljubil z
vsak dan večjo rahločutnostjo in ki so
bili za Opus Dei, tako je zatrjeval, 



kakor skalpel iz platine v rokah
Boga.[7] To je bilo čustvo, ki ga je želel
vsaditi v svoje otroke, tako da je v
njihovih dušah skušal vzgojiti 
pobožnost in ljubezen do sv.
Ignacija in do njegove
blagoslovljene Družbe Jezusove,[8]

da se ne bi nikdar v njih porodila niti
najmanjša senca zamere:

Prepričan sem, da ko boste čez leta
dobili v roke ta zapis, je poudarjal
leta 1947, v svojem srcu – tako kot
sedaj mi – ne boste hranili drugega
kakor le ljubezen in odpuščanje; in
ljubili boste kladivo, ki je udarjalo po
nas, da bi prišel na dan ta
prečudoviti kip, ki je Delo.[9]

Podobni izrazi naklonjenosti do
Družbe Jezusove se v ustanoviteljevi
govorjeni in pisani besedi pojavljajo
ob številnih priložnostih, pred in po
koncu tako dolgotrajnega viharja. Še
bolj ganljiva pa je njegova iskrenost,
ko to ljubezen ohrani na skrivnem v



svojem srcu, o čemer govori
rokopisna zabeležka z dne 8. aprila
1941, v kateri sam sebi priznava:

Bolj kot kdorkoli obžalujem te
napade, ker ljubim Družbo Jezusovo.
Prav danes sem daroval sveto mašo
za Družbo – kakor že večkrat, odkar
nas preganjajo – in Gospoda prosil,
naj se ta stiska konča, če je takšna
njegova Volja.[10]

Toda če se v nas slučajno prebuja
radovednost, da bi izvedeli, zakaj je
ustanovitelj ob tej kampanji
obrekovanja tako silno trpel, je
potrebno vnaprejšnje opozorilo:
»trpljenje« se ni nanašalo na duševne
bolečine, povezane z njegovo častjo,
kajti od te se je že pred časom
poslovil.[11] Bolele so ga izgube
drugih, škoda, povzročena Družbi
Jezusovi zaradi metod, ki so se jih
posluževale nekatere osebe,
izhajajoče iz njenega lastnega
naročja, ter s tem povezano javno



pohujšanje. Bilo je tudi nekaj
jezuitov, ki so skušali nasilje svojih
redovnih bratov preprečiti, toda
zaman.

Nihče ni obžaloval teh napadov tako
kot ustanovitelj, kajti obrekovanje,
pa naj pride od koderkoli, vselej
ponižuje tistega, ki ga širi. Poleg tega
za seboj pusti lepljivo sled na vsem,
česar se dotakne. In tak madež je
težko očistiti, ker ljudje ob prvem
vtisu običajno pomislijo, da kjer je
dim, mora biti tudi ogenj. Ko pa se
enkrat glas o nesnagi razširi – kako
naj se potem popravi povzročena
škoda?[12]

Brez oziranja na posledice so bile
naokrog raznesene klevete in načini
ravnanja, ki bi jih lahko nekoč
posnemali tudi drugi ljudje. In tako
se je zgodilo. Ni minilo veliko časa,
ko so sovražniki Cerkve drugo za
drugo prekopirali obtožbe, ki so jih
spravili v obtok tisti redovniki. Pa ne



samo sovražniki. Bili so tudi verniki
in duhovniki, ki so temu zgledu
sledili ter sami sebi podelili
pooblastilo, da po svoji volji ponovno
obujajo napade na Opus Dei.[13]

Medtem ko je divjalo neurje, se je
ustanovitelj s svojimi domačimi
neomajno držal pravil, postavljenih
že ob prvih kritikah:

Molčati, molčati, delati, odpuščati,
smehljati se ter moliti in pa trpeti z
veseljem, kajti biti na božji poti
pomeni trpeti, prepustiti se
Gospodovim rokam in ne pozabiti, da
On ne izgublja bitk.[14]

Vsekakor je moral gospod Leopoldo
občudovati evangeljsko krotkost ter
»ljubezen in ljubeznivo vdanost, s
katero člani Opus Dei sprejemajo
preganjanje in poljubljajo roke, ki
jim zadajajo rane«.[15] Kot se
pogostokrat dogaja, Bog iz velike
škode prej ali slej napravi veliko
dobrega. Namesto da bi stiske v Delo



vnesle razdor, so pripomogle k
tesnejši povezanosti med očetom in
njegovimi otroki. To je bil prvi sad,
posledica tiste ustanoviteljeve drže,
ko je nastavil svoja ramena, da bi on
prejemal udarce in tako zaščitil svoje
ljudi. Leta pozneje je ob spominu na
to zapisal:

Drznil sem si skupaj s sv. Pavlom reči
svojim otrokom: Zato vas prosim, da
ne postanete malodušni ob stiskah, ki
jih trpim za vas in v katerih je vaša
slava;namreč udarci so bili, vsaj v
tistem prvem obdobju, uperjeni proti
meni.[16]

Oče si je živo predstavljal boleče
vbode. Spominjal se je, da je kot
otrok v svojih krajih videl stare
ženice, kako so z iglami zbadale
smokve, da bi hitreje dozorele in se
navzele nektarja. Na enak način so
zaradi preganjanja njegovi otroci
prej dosegli polnoletnost, duhovno so
dozoreli, postali bolj učinkoviti, bolj



potrpežljivi in bolj zvesti. Ta podoba
iz njegovega podeželskega otroštva v
Fonzu mu je pogosto prišla na misel,
kadar je bilo treba tegobam božjih
otrok v tem življenju dati nadnaravni
pomen:

V mojih krajih, je pravil in skušal iz
trpljenja izluščiti božji smisel, prve
fige v letu prebadajo in tako se
umedijo ter dozorijo prej. Da bi nas
Bog, naš Gospod, napravil bolj
učinkovite, nas je blagoslovil s
križem.[17]

Dolga leta je moral izpodbijati laži in
na tisoč načinov pojasnjevati resnico
o Opus Dei. Tako so se polagoma
»izrisovale« značilnosti Dela, kar se
je uresničilo do te mere, je zapisal
ustanovitelj, da je sedaj kakor
izklesano.[18] Prav tako so stiske
pripomogle, da je postalo še bolj
očitno, da Dela ne uresničujejo
ljudje, marveč Bog.[19]

* * *



Spomladi 1941 je v Barceloni vladalo
vznemirjenje – vsaj v mnogih
katoliških družinah in zagotovo v
vseh cerkvenih krogih, pa tudi
nekateri organi oblasti so bili v
stanju pripravljenosti. In kakor
kamen, ki pade na mirno gladino
spokojnega ribnika, tako se je
razburkanost iz Barcelone razširila
po sosednjih škofijah, kar nazorno
pokaže sledeča anekdota.

Pisal se je že mesec maj, ko je léridski
škof, msgr. Moll Salord, šel na
pogovor k škofu v Gerono. Med
potovanjem je slučajno prebiral
knjigo Pot, izvod, ki mu ga je podaril
njen avtor. Geronski škof je moral
biti sila presenečen, ko je videl
prelata iz Léride, kako vsem na očeh
in brez kakršnekoli opreznosti s
seboj nosi knjigo, ki je bila dan
poprej prijavljena kot krivoverska. A
preberimo si pismo monsinjorja
Molla Salorda Jožefmariju:



»Pred časom sem prejel vašo
dragoceno POT z ljubeznivim
posvetilom, ki ste ga zapisali na
naslovnico. Prebral sem jo z velikim
zanimanjem. Bolje rečeno, prebrala
sva jo skupaj gospod Ángel in jaz …
nekega lepega pomladnega dne na
poti v Gerono, kamor me je, ne da bi
jaz to vedel, pošiljal Gospod, zato da
bi ‘razpršil predsodke’ v zvezi z vami,
z vašimi knjigami in zadevami.
Tamkajšnji škof je imel ravno
prejšnji dan obiske, ki so ga opozorili
na nevarnost, ki jo predstavljate vi in
vaša knjiga. Sam sem mu imel
priložnost pokazati, da ima knjiga
vsa potrebna dovoljenja in odobritev
cenzorja, ter mu povedati, da jamčim
za vas in da sem vas spoznal pred
nekaj tedni. Nekaj podobnega sem
moral storiti v nekaterih cerkvenih
krogih v Barceloni, kjer so vas šteli še
za kaj več kot za sumljivo osebo.
Žalostno. Vendar sem prepričan, da
se bo vse to sovražno vzdušje
končalo z neznanskim osmešenjem.



Vi pa ostanite zedinjeni s svojim
škofom in s prelati škofij, v katerih
nameravate delovati, vse ostalo je
namreč zgolj jalovo dviganje prahu,
v katerem ni ničesar božjega, pač pa
precej človeških ambicij in idealov.

Imam dvoje duhovnih vaj za
duhovnike v dneh med 13. in 25.
oktobrom. Bi bili vi tako prijazni in
sprejeli vodenje teh vaj? Prejšnjikrat
ste nas zapustili, tik preden bi mogli
okusiti sladkost vaših besed … Kako
včasih ravna Gospod! Velikokrat sem
pomislil na tisto prekinitev in se pri
oltarju spomnil tudi na dušo osebe,
ki jo je povzročila.

Iz vsega srca vas blagoslavlja v
Kristusu

+ Manuel, škof a. u.«[20]

Jožefmarijevo razpoznavno
znamenje v cerkvenih krogih je
vselej bila vdana pokorščina
hierarhiji. Ko mu torej léridski škof



svetuje, naj se nikdar ne ločuje od
svojega ordinarija in naj deluje s
soglasjem škofov, na katerih ozemlju
je izvajal svoje apostolske dejavnosti,
mu s tem predvsem namenja besedo
spodbude. Geslo »nič brez škofa« je
bilo tisto, kar mu je dajalo gotovost
pri njegovih podvigih in zmožnost,
da se je lahko varno gibal tudi v
sovražnih okoljih. Delo, je gospod
Leopoldo pisal montseraškemu
opatu, ni bilo dezorientirano:

»Dobro ve, kaj je in kam gre. Ni več
tako mlado, saj ima za seboj že
trinajst let živih izkušenj v okolju z
zelo razvnetim mišljenjem.
Predvsem pa je na varni poti, ker se
drži roke škofov, tesno se je oklepa in
nima drugega hrepenenja razen
pokorščine njim in služenja Cerkvi.
Njegovo geslo, vodilo in dnevni red
za vsak dan je: Serviam!«[21]

Sredi hrušča, ki so ga morali
prenašati Jožefmarija in njegovi



otroci, pripominja gospod Leopoldo,
da »je njihova največja tolažba, ko
vidijo, da jim vsi škofje, na katerih
območju imajo svoje hiše, stojimo ob
strani, jih bodrimo in branimo«.[22]

Kot povračilo za nenaklonjenost, ki
so je bili marsikje deležni zaradi te
kampanje, je pomenilo nemajhno
olajšanje to, da so obenem čutili
ljubezen, ki so jim jo izkazovali
škofje.

* * *

Nekaj tednov pred koncem vojne, 9.
januarja 1939, je ustanovitelj svojim
napisal pismo, v katerem jim je
spregovoril o ovirah, na katere bodo
naleteli, kakor hitro bodo znova
začeli z delom. In jih je naštel: 
pomanjkanje, dolgovi, revščina,
prezir, obrekovanje, laži,
nehvaležnost, nasprotovanje
dobrih.[23] Ta podrobna naznanitev
prihodnjih dogodkov, ki so se
uresničili dve leti pozneje, vsebuje



takó nadnaravno napoved kot tudi
zgodovinsko slutnjo. V bistvu izhaja
iz obojega. V dobršni meri je bilo
razumljivo predvidevati, da se bo kaj
takega zgodilo, upoštevajoč naravo
človeka in stvari.[24] Bilo je
pričakovati nerazumevanja in
trčenja. Toda tisto, kar pri tej
napovedi človeško predvidevanje
presega, je nagla, popolna in
nesrečna uresničitev vsakega izmed
njenih členov.

Naznanilo, zapisano v Burgosu leta
1939, še preden so se na obzorju
začeli zbirati oblaki, so dogodki v
celoti potrdili. Velja pa izpostaviti, da
vsi omenjeni členi – pomanjkanje,
dolgovi, revščina … preganjanje s
strani oblasti – imajo točno določeno,
jasno in stvarno vsebino. Vsi razen 
nasprotovanja dobrih. Ta besedna
zveza je »svetniško reklo« ter v sebi
nosi poseben asketski pomen in
vrednost, kot smo že ugotovili.



V življenju svetnikov se skozi
zgodovino znova in znova ponavlja
to, da morajo prestajati nepojmljive
bolečine. Vendar ni lahko razumeti
dejstva, da Bog včasih dopušča, da
ravno dobri ljudje postanejo mučilno
orodje za preizkušnjo ljubezni. To se
dogaja v posebnem primeru, ki mu
pravijo »nasprotovanje dobrih«.
Seveda je tudi znano, da so
Gospodova pota neizsledljiva in da
more božja previdnost celo človeške
zablode preoblikovati v žarek
svetlobe. Kljub vsemu, če pustimo ob
strani skrivne in nadnaravne načrte,
se velja vprašati o vzrokih, ki so s
človeškega gledišča privedli do
nasprotovanja. Kako in zakaj je do
preganjanja prišlo? Katera gonilna
sila je pognala v tek nasprotujoče
strasti?

Kot prvi odgovor naj omenimo, da je
bil vzrok tistega trenja v sporočilu o
vsesplošni poklicanosti k svetosti, ki
ga je oznanjal Jožefmarija. V tem je



izvor nerazumevanj, kritik,
sumničenj in napadov na Delo in na
njegovega ustanovitelja. Pred
državljansko vojno se je šušljalo, da
je Jožefmarija osnoval nekakšno
krivoversko sekto, katere cilj je bil
iskati svetost sredi posvetnega
garanja. Sedaj se je stara zgodba
ponovila. Sporočilo je vsekakor bilo
radikalno. Mladi duhovnik si je
prizadeval v kristjanih vzbuditi
ustrezen odgovor na poklicanost,
neločljivo povezano s krstom; in ta
zahteva je vodila naravnost k
posvečevanju, se pravi k polnosti
krščanskega življenja sredi uličnega
vrveža.

Na neki način – ob upoštevanju, da v
zgodovinsko-doktrinalnem okolju
dolga stoletja ni bilo sprememb – je
sporočilo Opus Dei predstavljalo
nezaslišano novost, ki je privrela na
dan kot nekaj motečega. Nekaterim
se je zdela celo v nasprotju s
tradicionalnimi nauki in običaji. Vrh



tega so mnogi poklicanost dojemali
kot pojem, ki naj bi bil enakovreden
redovniškemu posvečenju. Zato ni
čudno, da so člane Opus Dei presojali
z vidika življenjskega sloga, ki je
značilen za redovniški stan, in da so
jim skušali nadeti zaobljube, habit,
samostansko življenje ali posebne
izraze uboštva. Ker pa v njihove
miselne kalupe ni bilo mogoče
umestiti niti nauka niti za Opus Dei
značilne sekularnosti, se je kot
posledica v njih porajala osuplost ali
pohujšanje. Bili so tudi nekateri, ki so
verjeli, da jih njihova vest veže k
bojevanju zoper razvoj apostolskih
dejavnosti, ki jih je vodil Jožefmarija.

Kot rečeno, so se naokrog širile
raznorazne govorice. Nekatere so
bile smešni nesmisli, druge so
vsebovale hudo nevarne obdolžitve.
Med slednje je spadal tudi očitek, da
Opus Dei skuša uničiti ustanove
posvečenega življenja in da
redovnikom odvzema poklice.



Takšne trditve so se nato spremenile
v priročno orožje, s katerim se je
udarjalo tako bojevito, da ni ostal niti
kamen na kamnu.

Odveč je ponavljati, da je bil seznam
obtožb zoper Opus Dei precej dolg.
Ena izmed mnogih stvari, ki so jih
Delu pripisovali, je bilo »sovraštvo do
cerkvenih redov«, trditev, ki je bila
po mnenju madridskega škofa »ena
najhujših klevet, ki so jih razširili
zoper Opus Dei«.[25] Namreč
zanesljivo dejstvo je, da je
Jožefmarija redovnike ljubil iz vsega
srca, da je imel ogromno prijateljev v
redovih in redovnih kongregacijah[26]

ter da je še naprej pogosto vodil
duhovne vaje po samostanih.[27]

Toda nekateri so se vseeno bali, da
»vsesplošna poklicanost k svetosti ne
bo prinesla nič drugega kot izgubo za
semenišča in za redovniške
noviciate, da bo povzročila upad



števila poklicev v duhovniški in
redovniški stan«.[28]

Ko ustanovitelj gospodu Leopoldu
poroča o razgovoru, ki ga je imel 31.
maja 1941 s toledskim provincialom
jezuitov, mu zadevo pojasni v nekaj
besedah: Vse izvira iz tega, da
mislijo, da bodo izgubili poklice.[29]

Dva tedna pozneje se Jožefmarija
ponovno dotakne teme tistega
pogovora z dne 31. maja in v pismu
provincialu znova poudari: Konec
koncev dejansko ne gre za nič
drugega kot za obžalovanja
vredno razburjanje, češ da bo ta
ali oni prišel delat k nam.[30]

In kakor odmev tega vprašanja je
gospod Leopoldo potožil opatu
samostana Montserrat:

»In pomislite, cenjeni pater, da je vsa
ta nevihta nastala zato, ker so dva ali
trije fantje, ki so nameravali vstopiti



v redovništvo, raje izbrali Opus Dei,
potem ko so ga spoznali!

To je takšno in tako ogromno
nesorazmerje med vzrokom in
posledicami, da ga seveda ni mogoče
pojasniti in ga je treba pripisati
previdnosti Gospoda, ki je zaradi
svojih ciljev potek dogodkov določil
na ta način.«[31]

S širokim in velikodušnim pogledom
na stvarnost je ustanovitelj razumel,
da je glede tega vprašanja poklicev
obči blagor Cerkve nad posebnimi
potrebami Dela, kot je mogoče
razbrati že iz neke zabeležke iz leta
1931 (to pa je zapisal, ko ob sebi ni
imel več kot tri ljudi, tri napol
oblikovane poklice!):

Člani in članice ne bodo sebični v
smislu, da bi pridobivali poklice zgolj
sami zase (pa tudi v nobenem
drugem ne). Nasprotno, spodbujali
bodo poklice za redove, redovne



ustanove in kongregacije ter za
svetna semenišča.[32]

Pri apostolatu in duhovnem vodenju
se je Jožefmarija držal tistega
nasveta, ki ga je tako obsežno
razlagal na duhovnih vajah junija
1939: Vsak popotnik naj gre svojo
pot, se pravi, naj sledi božjemu klicu.
In čeprav ljudi, ki so se izročili Opus
Dei, nikoli ni imel na pretek, ker je
zagon apostolskih dejavnosti Dela
terjal vedno več osebja, ni nikdar
posegal na tuji zelnik.[33] Kot dušni
voditelj je bil skrajno spoštljiv in je
brez izjeme podpiral poklice v korist
vseh ustanov Cerkve. Ta način
ravnanja je značilen za poslanstvo
Dela in je zelo globoko zasidran v
njegovem duhu. A kljub temu so
Jožefmariju metali v obraz, da krade
poklice redovnikom, medtem ko si je
le prizadeval, da bi vsakdo odkril pot,
ki mu jo je Bog začrtal:[34]



Dobro veste, uči svoje sinove in
hčere, da je značilnost našega duha,
da se veselimo, kadar vidimo
prihajati mnogo poklicev v
semenišča in v redovne družine. Še
več, Bogu se zahvaljujemo, ker
marsikateri izmed teh poklicev
vznikne kot sad duhovnega in
doktrinalnega izobraževanja, ki ga
vršimo med mladimi. Ko v svojo
okolico prinašamo krščansko
gorečnost, ko jo spreminjamo v bolj
nadnaravno in bolj apostolsko, se
seveda spodbuja večje število duš za
vse ustanove Cerkve.[35]

Ko Bog koga pokliče v svojo službo,
ga pokliče po imenu, z nadnaravnim
in osebnim poklicem, praviloma za
prav posebno nalogo, in mimogrede
mu podeli tudi ustrezne milosti. Bog
torej prej kot ljudje ve, kam usmerja
svoje želje. To je morda eden od
razlogov, da si Jožefmarija niti
predstavljati ni mogel, da bi
vprašanje poklicev lahko sprožilo



takšno razburjenje.[36] V silnem
oblaku prahu, ki ga je dvignilo
nerazumevanje, si lahko mislimo, da
se povzročitelji niso zavedali hudih
posledic, ki jih je s seboj prinašalo
izkrivljanje poklicanosti k svetosti, h
kateri so pozvani vsi kristjani.

Veličina poklica je navzoča že v
njegovem izvoru, saj je to glas Boga,
ki doseže ustvarjeno bitje in izvira
onkraj temnih okvirov časa. A še
vedno, četudi je Bog lastnik in
gospodar vseh duš, jim pušča polno
svobodo, da se na njegove ljubeznive
zahteve odzovejo ali ne.

Znotraj teh hudih stisk je preizkušnja
v La Granji 25. septembra 1941 tista,
ki v ustanoviteljevi duši zaznamuje
višek nenavezanosti in
pripravljenosti, da bi z božjo voljo
zapolnil izpraznjenost samega sebe.
To mu je dalo vso pravico do naslova:
ta, ki ljubi božjo Voljo.
Razpoložljivost vsega njegovega bitja



nam avilski škof, msgr. Santos Moro,
ki je v štiridesetih letih z njim imel
tako tesne stike, opiše s temi kratkimi
besedami: »Živel je v predanosti božji
volji.«[37] Med vzpenjanjem proti
Bogu je Jožefmarija za seboj pustil
vse prepreke in se znašel na
poslednji ravni:

Stopnje: Vdati se v božjo Voljo.
Sprejeti božjo Voljo. Hoteti božjo
Voljo. Ljubiti božjo Voljo.[38]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Prim. Pismo škofa Leopolda Eija y
Garaya montseraškemu opatu
koadjutorju Aureliu Maríi Escarréju
Janéju OSB, 1. 9. 1941, RHF,
D-03545/4.

https://opusdei.org/sl-si/article/9-prvi-zenski-center/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


[2] Prim. Pismo škofa Leopolda Eija y
Garaya montseraškemu opatu
koadjutorju Aureliu Maríi Escarréju
Janéju OSB, 21. 6. 1941 (RHF,
D-03545-3). Prim. Dodatek XX.

Arbitrantes se obsequium praestare
Deo – misleč, da s tem služijo Bogu.
Ko Gospod svojim učencem opisuje
preganjanja, ki jih bodo trpeli, jim
pravi: »Iz shodnic vas bodo izobčili;
pride celo ura, ko bo vsak, kdor vas
umori, mislil, da opravlja daritev
Bogu« (Jn 16,2).

[3] Pismo iz Madrida patru Ángelu
Basterri SJ, EF-410430-4.

[4] Pismo iz Madrida monsinjorju
Marcelinu Olaechei Loizagi,
EF-410808-2.

[5] Pismo iz Léride članom Dela v
Madridu, EF-410420-2.

Samo stiske, ki nas doletijo kakor
krivična vojna, morejo dobro



prekaliti to ubogo človeško kovino:
Virtus in infirmitate perficitur
[moč se v slabotnosti izpopolnjuje, 2
Kor 12,9] (Pismo 29. 12. 1947/14. 2.
1966, št. 48).

[6] Pismo iz Madrida monsinjorju
Marcelinu Olaechei Loizagi,
EF-410808-2.

[7] Pismo iz Rima monsinjorju Angelu
Dell’Acqui, EF-650914-1.

Ta prispodoba o pripomočku, ki se
uporablja pri kirurških operacijah,
izvira iz časa, ko se je preganjanje
začelo, iz leta 1941. Bila je eden
izmed tistih slikovitih izrazov, ki jih
je ustanovitelj pogosto uporabljal v
pedagoške namene. V zvezi s tem
pričuje José Luis Múzquiz, da je bil
na dan njegovega duhovniškega
posvečenja v center Diego de León na
kosilo povabljen madridski škof, ki je
po obedu pri klepetu dejal, da »se je
kdaj za trenutek zbal, da bi mi
reagirali nasilno ali neljubeznivo



proti jezuitom, ki so nas tako
napadali. Vendar, je dodal, se je zelo
pomiril, ko mu je g. Álvaro dejal:
‘Kadar dober kirurg želi opraviti
dobro operacijo, izbere dobro orodje;
in Gospod je za ta nasprotovanja
hotel izbrati orodje iz platine.’ Tedaj
mu je g. Álvaro pojasnil, da je to
misel slišal od očeta, na kar je škof
pripomnil: ‘Še bolje … to je dober sin
…’« (José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, str. 35–36). Prim. tudi
Pismo 14. 9. 1951, št. 15.

[8] Prim. Pismo iz Léride članom Dela
v Madridu, EF-410420-2. Leta 1941 je
Jožefmarija zavzeto prebiral
življenjepis sv. Ignacija in Zgodovino
Družbe Jezusove, kot je razvidno iz
njegovega dopisovanja:

Bral sem »Življenje sv. Ignacija«, ki
ga je napisal pater Ribadeneyra.
Daje mi tolažbo in zgled, da še bolj
ljubim tega svetnika in njegovo
blagoslovljeno Družbo. A potem



sem pomislil: Ignacij je bil velik
svetnik, ti pa si ubog človek (Pismo
iz Valencije škofu Leopoldu Eiju y
Garayu, EF-410405-1).

V pismu monsinjorju Marcelinu
Olaechei Loizagi pa pravi: Gospod
škof! Danes zjutraj sem prebiral
Zgodovino Družbe izpod peresa
patra Astraína in potolažil sem se,
ko sem prebral odstavek iz nekega
pisma cistercijanskega patra
Luisa de Estrade, ki obžaluje
preganjanja, katera so se zgrnila
nad porajajočo se Družbo
Jezusovo (Pismo iz Madrida,
EF-410808-2).

[9] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
58.

[10] Ustanoviteljevo poročilo o
pogovoru z gospodom Leopoldom v
Madridu 8. 4. 1941; izvirnik v: RHF,
D-30003. Navedene besede so dodane
kot opomba k temu, kar je povedal
škof.



[11] Prim. Pismo 29. 12. 1947/14. 2.
1966, št. 38.

[12] Kot je predvideval ustanovitelj, ko
je dogodke tehtal z vidika nadaljnje
zgodovine: Najhujše je zagotovo
dejstvo, da se bodo te poneverbe in
se bo ta lažni način tolmačenja, ki
najbolj svete reči predstavlja kot
zle, globoko zakoreninil v duha
mnogih ljudi, morda tudi celotne
generacije. In to bo lahko razlog za
neverjeten odpor proti priznanju
resnice (Pismo 29. 12. 1947/14. 2.
1966, št. 67).

Obrekovanja, ki so jih razširili
duhovniki, so mnogokrat postala
arzenal, ki so ga izrabili laicistično in
proticerkveno usmerjeni ljudje. Tako
so pol stoletja po dogodkih, ki jih
obravnavamo, nekateri predstavniki
političnih skupin z nekatoliškimi
ideološkimi načeli v italijanskem
parlamentu sprožili nekaj vprašanj v
zvezi z domnevno »tajnostjo« Opus



Dei. Potem ko je bila opravljena
ustrezna preiskava in je svoje
mnenje podal Sveti sedež, je vlada v
celoti zavrnila zadevne obremenitve
zoper Prelaturo. Za izčrpen in
dokumentiran odgovor, ki ga je podal
minister za notranje zadeve, prim. 
Camera dei Deputati. Atti
Parlamentari. Resoconto Stenografico
n. 561, 24. 11. 1986.

[13] Minili sta dve leti, odkar se je v
Barceloni pojavil pater Carrillo, in že
so se ponovili obiski pri starših
članov Dela – tokrat pri starših
Rafaela Termesa, ki je bil direktor
centra Palau. Obiskovalci pa niso bili
isti kot leto poprej, temveč je k njim
prišel vodja Katoliške akcije. V zvezi
s tem je ustanovitelj pisal toledskemu
nadškofu, ki se je pisal Enrique Pla y
Deniel, in pomožnemu škofu
Eduardu Martínezu. Iz pisma
slednjemu je tule nekaj vrstic:



Tokrat vam moram sporočiti, da si
je gospod Cunill, duhovnik iz
Barcelone, dovolil vznemirjati
Rafaelove in Jaimetove starše ter
jim natrosil krepko porcijo
obrekljivih neumnosti o Opus Dei.
Na domu družine Termes je prišlo
do viharnih prizorov, zdaj pa je
videti, da se je tja povrnil mir.
Kako dobro bi tej družini delo
kakšno pomirjujoče pismo mojega
gospoda škofa! Napišite jim, g.
Eduardo, nekaj vrstic.

Tej pošiljki prilagam še drugo
pismo za g. nadškofa, kajti ta
katalonski duhovnik je vodja K. a.
in nas obrekuje tudi v tistem
okolju (Pismo iz Madrida,
EF-421205-1).

[14] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
77.

[15] Pismo škofa Leopolda Eija y
Garaya montseraškemu opatu
koadjutorju Aureliu Maríi Escarréju



Janéju OSB, 1. 9. 1941, RHF,
D-03545/4.

[16] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
44. Prim. Ef 3,13.

[17] Pismo 6. 5. 1945, št. 45.

[18] Pismo 24. 12. 1951, št. 234.

[19] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
2.

[20] Pismo, ki ga ustanovitelju pošilja
msgr. Manuel Moll Salord, škof
koadjutor v Tortosi in apostolski
upravitelj Škofije Lérida, 25. 7. 1941.
Do »prekinitve«, ki jo omenja na
koncu pisma, je prišlo 22. aprila
istega leta, ko je Jožefmarija med
pridiganjem léridskim duhovnikom
izvedel, da je v Madridu umrla
njegova mati.

[21] Pismo škofa Leopolda Eija y
Garaya montseraškemu opatu
koadjutorju Aureliu Maríi Escarréju



Janéju OSB, 1. 9. 1941, RHF,
D-03545/4. Serviam – služil (ti) bom.

[22] Pismo škofa Leopolda Eija y
Garaya montseraškemu opatu
koadjutorju Aureliu Maríi Escarréju
Janéju OSB, 21. 6. 1941 (RHF,
D-03545-3). Prim. Dodatek XX.

[23] Krožno pismo članom Dela,
poslano iz Burgosa, EF-390109-1.

[24] Glede »nasprotovanja dobrih«
pravi ustanovitelj, da ga dopušča
Gospod, značilno pri tem pa je, da
dobri ljudje z nadvse poštenim
namenom snujejo in širijo
neresnice (Navodilo, 9. 1. 1935, št.
235). Kot vidimo, se je nevarnosti
zavedal.

[25] Pismo škofa Leopolda Eija y
Garaya montseraškemu opatu
koadjutorju Aureliu Maríi Escarréju
Janéju OSB, 21. 6. 1941 (RHF,
D-03545-3). Prim. Dodatek XX.



[26] Ustanovitelj je gojil tesne
prijateljske stike s številnimi
redovniki; nekatere smo že omenili:
lazarista Ballester in Moreno; patra
Morata in López Ortiz, oba
avguštinca; pater Aurelio María
Escarré Jané, opat samostana
Montserrat, in Justo Pérez de Urbel,
benediktinca; pater Silvestre Sancho
Morales, dominikanec, rektor
Univerze sv. Tomaža v Manili, idr.
Kot vemo, je bil več let njegov
duhovni voditelj pater Valentín
Sánchez Ruiz SJ.

[27] Prim. Dodatek XXI.

[28] Laureano Castán Lacoma, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 103.
Zgodovina, dodaja pričevalec, je
pokazala ravno nasprotno. Tam, kjer
delujejo člani Opus Dei, »se duhovno
vzdušje ogreje in zaradi tega
narastejo poklici za vse«.

[29] Pismo iz Madrida škofu Leopoldu
Eiju y Garayu, EF-410531-2. Velja



izpostaviti, kot je bilo že rečeno v IV.
poglavju tega življenjepisa, da je
ustanovitelj zaman iskal besedo, ki bi
izrazila poklicanost k svetosti
običajnih vernikov (laikov in
duhovnikov, moških in žensk,
samskih ali poročenih) in ki
istočasno ne bi pomenila, da
radikalna izročitev v služenje Bogu
predstavlja spremembo
posameznikovega položaja v družbi.
V splošnem pogovornem jeziku je v
španščini beseda vocación (poklic)
običajno pomenila klic v redovniški
stan. Tako se tudi prvi pomen, ki ga
za to besedo najdemo v slovarju
španskega knjižnega jezika
(Diccionario de la Lengua Española,
Real Academia Española, 21. izdaja,
Madrid 1992) glasi: »Navdih, s
katerim Bog koga pokliče v kak stan,
zlasti v redovništvo.«

[30] Pismo iz Madrida patru Carlosu
Gómezu Martinhu SJ, EF-410614-2.



Med pogovorom s provincialom je
Jožefmarija jasno spoznal, da je tega
patra skrbela predvsem izguba
poklicev za Družbo Jezusovo. Neki
učenec jezuitske šole v kraju Tudela
pripoveduje, kako je imel že vse
pripravljeno, da bi tam dokončal svoj
študij; vendar je v zadnjem trenutku
prejel nujno pismo, naj spremeni
svoje načrte in gre v noviciat v
Loyolo: »Več let sem potreboval, da
sem ugotovil, kaj je bilo v ozadju
tistega nenadnega poziva. Opus Dei
je v tistih letih začenjal postajati
znan po Španiji in pritegovati
najboljši del mladine. Nekateri izmed
teh mladih so predtem razmišljali, da
bi postali jezuiti, in jezuite je izguba
dragocenih poklicev bolela. To se je
zgodilo prav v šoli v Tudeli in med
starši povzročilo vznemirjenje. V
mojem konkretnem primeru so se
zbali, da če bi ostal še eno leto v šoli,
bi se gotovo srečal z Opus Dei in bi
me ta lahko pritegnil. Oni pa me niso
želeli izgubiti in so hitro ukrepali.



Pisali so mi, naj grem nemudoma v
noviciat, da bi za njegovimi stenami
ostal na varnem in ne bi slišal za
Opus Dei. O tem mi seveda niso
ničesar povedali niti nisem sam
takrat ničesar posumil. Ubogal sem
in šel. To sem prvikrat zapisal tukaj
in mislim, da sem to storil kolikor
mogoče nepristransko« (Carlos
González Vallés SJ, Las 7 palabras de
Carlos G. Vallés, Ed. PPC, Madrid
1995).

[31] Pismo škofa Leopolda Eija y
Garaya montseraškemu opatu
koadjutorju Aureliu Maríi Escarréju
Janéju OSB, 21. 6. 1941 (RHF,
D-03545-3). Prim. Dodatek XX.

[32] Zapiski, št. 52, 16. 6. 1930.

»Njegova ljubezen do božje Cerkve je
bila tako velika, da je povsem
naravno spodbujal in hvalil vse
ustanove, ki so vzniknile, da bi vodile
duše k Bogu,« pričuje msgr. José



María García Lahiguera, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 159.

Pater Silvestre Sancho OP pa
pripoveduje: »Zelo se je veselil in
hvalil Boga zaradi apostolskega dela
vseh drugih. Vedno je govoril: Čim
več ljudi dela za Boga, tem
bolje« (Silvestre Sancho Morales, PM,
l. 104v).

[33] »Pri svojih apostolskih
dejavnostih,« pričuje Joaquín Mestre,
»ne samo da ni nikoli v nobenem
primeru stopil na tuje ozemlje ali
deloval na področjih, ki bi jih bolj ali
manj že obdelali drugi delavci ali
pastirji Gospodovega vinograda,
temveč je izrecno in odločno bežal od
tovrstnih namer, tako da si je
prizadeval zahajati tja, kjer je videl,
da primanjkuje ali sploh ni
pastoralne oskrbe, kakršno bi sam
lahko ponudil« (Joaquín Mestre
Palacios, RHF, T-00181, str. 30).



»Dobro se spominjam,« pravi Javier
Ayala, »kako je v Zaragozi v letih
1940–1941, ko je Delo potrebovalo
poklice, Jožefmarija sam usmeril v
semenišče dva mlada študenta, naša
prijatelja. Zelo se je razveselil, ko
smo mu sporočili […], da je kot sad
apostolskega dela vzklilo več
duhovniških in redovnih
poklicev« (Javier Ayala Delgado, PM,
l. 1477).

[34] Prim. Pismo 29. 12. 1947/14. 2.
1966, št. 43.

Vicente Mortes pripoveduje, da je iz
Študentskega doma Jenner odšel k
jezuitom sostanovalec iz njegove
sobe, José Gramunt de Moragas; iz
Študentskega doma Moncloa pa je šel
v semenišče Enrique Saracho (prim.
Vicente Mortes Alfonso, Sum. 7224).
Več o tej temi spodbujanja poklicev:
prim. Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6353; Florencio Sánchez Bella, Sum.



7507; Blanca Fontán Suanzes, Sum.
6954.

Številni redovniki priznavajo, da svoj
poklic dolgujejo ustanovitelju. Msgr.
Álvaro del Portillo omenja nekatere,
na primer: pater María Aguilar
Collados OSH, kaplan Samostana sv.
Jerneja v kraju Inca na Mallorci, ki se
nadalje spominja, da je še dva
njegova prijatelja k redovništvu
spodbudil ustanovitelj; menih
kamaldulenskega reda Pío María
Calvo Botas; pater Hugo María
(Miguel) de Quesada Lucas, ki je leta
1942 vstopil v kartuzijo Miraflores;
pater Bartolomé Rotger Castaño,
prior kartuzije Montealegre v
Badaloni (Barcelona), idr. Prim.
Álvaro del Portillo, Sum. 298, 299, 443
idr.

[35] Pismo 11. 3. 1940, št. 39.

O tej drži je v nekem drugem spisu
dejal:



Drugi so se brez razloga jezili, ker
so poklici, ki nam jih je pošiljal
Gospod, ponavadi prihajali iz
okolij, kjer jih sami večinoma niso
našli. Nihče ni prišel k nam s
poklicem za meniha ali duhovnika.
Ti poklici nam ne koristijo: naša
poklicanost je povsem drugačna
od redovniške. Nekateri so
zahajali k njim in bili z njimi v
stiku, vendar niso čutili nagiba, da
bi pri njih ostali. Zatorej ni
boljšega dokaza, da njihovega
poklica niso imeli, saj so tisto
poklicanost poznali, vendar so se
nato odpravili na drugo pot.

Tudi to jih ne bi smelo presenečati:
ni ograjenih območij, ni zasebnih
območij – ki so značilnost ljudi z
enostrankarsko miselnostjo –,
kajti marsikdaj alius est qui
seminat, et alius est qui metit – 
eden seje, drugi žanje –, Gospod pa
je rekel: Et qui seminat, simul
gaudeat, et qui metit, naj se skupaj



veselita sejalec in žanjec (Pismo 14.
9. 1951, št. 39).

[36] Kolikor se nanaša na pravilno
razumevanje obravnavanega
vprašanja poklicev, je izredno
pomenljivo pričevanje monsinjorja
Pedra Cantera, ki je bil že leta 1931 v
tesnih prijateljskih stikih z
Jožefmarijem ter pravi:

»Oče je bil človek izjemno širokih in
prav nič izključujočih pogledov.
Vedno je spoštoval svobodo vsakega
posameznika, da sam izbere svojo
lastno pot in se drži svoje osebne
poklicanosti. Bolje rečeno, ne samo
da jo je spoštoval, ampak je iskreno
hvalil vsako pobudo v korist Jezusa
Kristusa in njegove Cerkve. In s
svojega položaja je po svojih močeh
sodeloval z vsem, kar je dobrega.
Sam ne bom nikdar mogel pozabiti,
da je bil gonilo moje odločitve in da
jo je vedno goreče podpiral. Vedel je,
da so duše samo božja last in da Bog



kliče, kjer hoče in kakor hoče. On je
bil tisti, ki je prebudil mojo dušo, kot
sem že mnogokrat povedal in zapisal,
vendar si nikoli ni pripisoval
nikakršne pravice do mene, temveč
mi je skušal pomagati, da svoj poklic
uresničim« (Pedro Cantero Cuadrado,
v: Testimonios …, op. cit., str. 68).
Msgr. Cantero je bil škof v Barbastru
(1952–1954) in v Huelvi (1954–1964)
ter nadškof v Zaragozi (1964–1977).

[37] Santos Moro Briz, v: Testimonios
…, op. cit., str. 248.

[38] Pot, št. 774. Prav zares, je zapisal
10. 10. 1932, včasih pomislim, da je
značilnost mojega življenja
ljubezen do božje Volje (Zapiski, št.
1698).

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/8-skalpel-iz-platine/ (22. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/8-skalpel-iz-platine/
https://opusdei.org/sl-si/article/8-skalpel-iz-platine/

	​8. Skalpel iz platine

