opusdei.org

8. Skalpel iz platine

Ustanovitelj Opus Dei —
Zivljenjepis sv. JoZefmarija
Escrivaja.

18. Apr. 2020

7 Nazaj na kazalo

Od vsega zacetka je bil JoZefmarija
preprican, da so bile Zalitve, ki jih je
bil deleZen, na neki nacin
preizkusnja, ki jo je dopuscal Bog,
zato da bi ga precistil. To prepricanje
se je vnjem med drugim utrdilo tudi
zato, ker je videl, katere vrste orodje
je Gospod uporabljal, da bi njegovo


https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/

duso prekalil v trpljenju. Tako si je to
razlagal oCe in tako bo pozneje
Alvaro povedal madridskemu $kofu:
»Le kako ne bi te stiske blagoslavljali
in v njej videli od Boga izhajajocCe
preizkusnje, ¢e pa nam jo poSilja po
orodju, ki je tako zelo Njegovo, po
sveti in dragi Druzbi Jezusovi?«™"

PreZet s to nadnaravno mislijo je tudi
gospod Leopoldo gonjo, organizirano
s strani nekaterih redovnikov,
dojemal kot razkosje, ki si ga je
privoscil Bog in ki jim ga bo moral
nekoC povrniti z uslugami: »Bog bo
moral nagraditi njih,« je pisal brez
prikritih namenov, »ki so, arbitrantes
se obsequium praestare Deo, sproZili
to vojno.«*

Vidno je izstopalo dejstvo, da je
Gospod ravnal veli¢astno in je
nadvse darezljivo razsipaval
neznosti kriZa ter tako podajal dokaz
— dojemljiv vsakomur z vsaj malo
nadnaravnega Cuta —, da je bil Opus



Dei nekaj njegovega in njemu
dragega. Od tod ustanoviteljevo
prenasanje napadov brez ene same
besedice, kot je dejal patru Basterriv
Ze omenjenem pismu:

Iz nase hiSe ne bo nikdar prisla niti
ena sama beseda kritike zoper tiste
patre, ki so orodja Boga, ki hoce s
svojim Delom ravnati po bozje, tako
kot je obicajno ravnal z vsemi novimi
ustanovami.s

Tako ustanovitelj kot gospod
Leopoldo sta bila prepricana, da so ti
ljudje v tistih okolis¢inah vrsili veliko
delo v korist Opus Dei (ne da bi pri
tem prenehali biti odgovorni za svoja
dejanja — Bog more iz zla napraviti
nekaj dobrega). In v tej trditvi ni niti
trohice ironije. Gotovo je v soglasju z
zgodovinskim pogledom, saj se zdi,
da je razen redkih izjem preganjanje
zakon duhovne rasti. (Tudi draga
DruzZba Jezusova, je ustanovitelj
omenil pamplonskemu Skofu, je



morala v svojih zacetkih trpeti
obtoZbe, da so v njej skrivnosti in
mracne zadeve.)" Pa tudi ¢lovesko
gledano to ni bil zanemarljiv
razmislek, kajti clani Opus Dei so ob
zavedanju, da jih Bog podpira, Cutili
sveti ponos kakor vojaski novinci,
kadar bijejo svoje prve bitke in
kljubujejo hudim napadom, ¢eprav
so sami tako slabotni:™

Kaks$no veselje je sredi preganjanja
gledati, kako nas Gospod kljub nasi
nizkosti obravnava kot vélike vojake
svoje Cerkvel je hvalezno vzkliknil
Jozefmarija.

Opus Dei je bil po odlocbi boZje
previdnosti podvrzen nadvse boleci
kirurski operaciji, iz katere naj bi vsi
njegovi ¢lani iz8li okrepljeni in
trdnejsi. Za tako kruto operacijo je
Gospod uporabil nekatere bozZje
moze, ki jih je JoZefmarija ljubil z
vsak dan vecjo rahlocutnostjo in ki so
bili za Opus Dei, tako je zatrjeval,



kakor skalpel iz platine v rokah
Boga." To je bilo ¢ustvo, Ki ga je Zelel
vsaditi v svoje otroke, tako da je v
njihovih dusah skusal vzgojiti
pobozZnost in ljubezen do sv.
Ignacija in do njegove
blagoslovljene Druzbe Jezusove,”
da se ne bi nikdar v njih porodila niti
najmanjsa senca zamere:

Preprican sem, da ko boste Cez leta
dobili v roke ta zapis, je poudarjal
leta 1947, v svojem srcu - tako kot
sedaj mi — ne boste hranili drugega
kakor le lJjubezen in odpuscanje; in
ljubili boste kladivo, ki je udarjalo po
nas, da bi priSel na dan ta
precudoviti Kip, ki je Delo.9

Podobni izrazi naklonjenosti do
Druzbe Jezusove se v ustanoviteljevi
govorjeni in pisani besedi pojavljajo
ob Stevilnih priloznostih, pred in po
koncu tako dolgotrajnega viharja. Se
bolj ganljiva pa je njegova iskrenost,
ko to lJjubezen ohrani na skrivnem v



svojem srcu, o Cemer govori
rokopisna zabelezka z dne 8. aprila
1941, v kateri sam sebi priznava:

Bolj kot kdorkoli obZalujem te
napade, ker ljubim Druzbo Jezusovo.
Prav danes sem daroval sveto maso
za Druzbo - kakor zZe vecCkrat, odkar
nas preganjajo — in Gospoda prosil,
naj se ta stiska konca, Ce je takSna
njegova Volja.no

Toda Ce se v nas slucajno prebuja
radovednost, da bi izvedeli, zakaj je
ustanovitelj ob tej kampanji
obrekovanja tako silno trpel, je
potrebno vnaprejsSnje opozorilo:
»trpljenje« se ni nanasalo na duSevne
bolecine, povezane z njegovo castjo,
kajti od te se je Ze pred casom
poslovil."" Bolele so ga izgube
drugih, Skoda, povzrocCena DruZzbi
Jezusovi zaradi metod, ki so se jih
posluZevale nekatere osebe,
izhajajocCe iz njenega lastnega
narocja, ter s tem povezano javno



pohujSanje. Bilo je tudi nekaj
jezuitov, ki so skusali nasilje svojih
redovnih bratov prepreciti, toda
zaman.

Nihce ni obzaloval teh napadov tako
kot ustanovitelj, kajti obrekovanje,
pa naj pride od koderkoli, vselej
poniZuje tistega, ki ga Siri. Poleg tega
za seboj pusti lepljivo sled na vsem,
Cesar se dotakne. In tak madez je
tezko ocistiti, ker ljudje ob prvem
vtisu obicajno pomislijo, da kjer je
dim, mora biti tudi ogenj. Ko pa se
enkrat glas o nesnagi razsiri — kako
naj se potem popravi povzrocena
Skoda?"?”

Brez oziranja na posledice so bile
naokrog raznesene klevete in nacini
ravnanja, ki bi jih lahko neko¢
posnemali tudi drugi ljudje. In tako
se je zgodilo. Ni minilo veliko ¢asa,
ko so sovrazniki Cerkve drugo za
drugo prekopirali obtoZbe, ki so jih
spravili v obtok tisti redovniki. Pa ne



samo sovrazniki. Bili so tudi verniki
in duhovniki, ki so temu zgledu
sledili ter sami sebi podelili
pooblastilo, da po svoji volji ponovno
obujajo napade na Opus Dei.™

Medtem ko je divjalo neurje, se je
ustanovitelj s svojimi domacimi
neomajno drzal pravil, postavljenih
Ze ob prvih kritikah:

Molcati, molcati, delati, odpuscati,
smehljati se ter moliti in pa trpeti z
veseljem, kajti biti na boZji poti
pomeni trpeti, prepustiti se
Gospodovim rokam in ne pozabiti, da
On ne izgublja bitk.pa

Vsekakor je moral gospod Leopoldo
obcCudovati evangeljsko krotkost ter
»]jubezen in ljubeznivo vdanost, s
katero Clani Opus Dei sprejemajo
preganjanje in poljubljajo roke, ki
jim zadajajo rane«." Kot se
pogostokrat dogaja, Bog iz velike
Skode prej ali slej napravi veliko
dobrega. Namesto da bi stiske v Delo



vnesle razdor, so pripomogle k
tesnejSi povezanosti med oCetom in
njegovimi otroki. To je bil prvi sad,
posledica tiste ustanoviteljeve drze,
ko je nastavil svoja ramena, da bi on
prejemal udarce in tako zascitil svoje
ljudi. Leta pozneje je ob spominu na
to zapisal:

Drznil sem si skupaj s sv. Pavlom reci
svojim otrokom: Zato vas prosim, da
ne postanete malodusni ob stiskah, ki
jih trpim za vas in v katerih je vaSa
slava;namrec udarci so bili, vsaj v
tistem prvem obdobju, uperjeni proti
meni. e

Oce si je Zivo predstavljal bolece
vbode. Spominjal se je, da je kot
otrok v svojih krajih videl stare
Zenice, kako so z iglami zbadale
smokve, da bi hitreje dozorele in se
navzele nektarja. Na enak nacin so
zaradi preganjanja njegovi otroci
prej dosegli polnoletnost, duhovno so
dozoreli, postali bolj ucinkoviti, bolj



potrpezljivi in bolj zvesti. Ta podoba
iz njegovega podeZelskega otroStva v
Fonzu mu je pogosto prisla na misel,
kadar je bilo treba tegobam boZjih
otrok v tem zivljenju dati nadnaravni
pomen:

V mojih krajih, je pravil in skusal iz
trpljenja izlusciti boZji smisel, prve
fige v letu prebadajo in tako se
umedijo ter dozorijo prej. Da bi nas
Bog, nas Gospod, napravil bolj
ucinkovite, nas je blagoslovil s
kriZzem.un

Dolga leta je moral izpodbijati laZi in
na tiso¢ nacinov pojasnjevati resnico
0 Opus Dei. Tako so se polagoma
»izrisovale« znacilnosti Dela, kar se
je uresnicilo do te mere, je zapisal
ustanovitelj, da je sedaj kakor
izklesano." Prav tako so stiske
pripomogle, da je postalo Se bolj
ocitno, da Dela ne uresnicujejo
ljudje, marve¢ Bog."

* %k ok



Spomladi 1941 je v Barceloni vladalo
vznemirjenje — vsaj v mnogih
katoliSkih druzinah in zagotovo v
vseh cerkvenih krogih, pa tudi
nekateri organi oblasti so bili v
stanju pripravljenosti. In kakor
kamen, ki pade na mirno gladino
spokojnega ribnika, tako se je
razburkanost iz Barcelone razsirila
po sosednjih Skofijah, kar nazorno
pokaze sledecCa anekdota.

Pisal se je Ze mesec maj, ko je léridski
Skof, msgr. Moll Salord, Sel na
pogovor k Skofu v Gerono. Med
potovanjem je slucajno prebiral
knjigo Pot, izvod, ki mu ga je podaril
njen avtor. Geronski Skof je moral
biti sila presenecen, ko je videl
prelata iz Léride, kako vsem na oceh
in brez kakrSnekoli opreznosti s
seboj nosi knjigo, ki je bila dan
poprej prijavljena kot krivoverska. A
preberimo si pismo monsinjorja
Molla Salorda JoZefmariju:



»Pred ¢asom sem prejel vaso
dragoceno POT z ljubeznivim
posvetilom, ki ste ga zapisali na
naslovnico. Prebral sem jo z velikim
zanimanjem. Bolje reCeno, prebrala
sva jo skupaj gospod Angel in jaz ...
nekega lepega pomladnega dne na
poti v Gerono, kamor me je, ne da bi
jaz to vedel, posiljal Gospod, zato da
bi ‘razprsil predsodke’ v zvezi z vami,
z vaSimi knjigami in zadevami.
Tamkajsnji Skof je imel ravno
prejsnji dan obiske, ki so ga opozorili
na nevarnost, ki jo predstavljate vi in
vaSa knjiga. Sam sem mu imel
priloZnost pokazati, da ima knjiga
vsa potrebna dovoljenja in odobritev
cenzorja, ter mu povedati, da jamcim
za vas in da sem vas spoznal pred
nekaj tedni. Nekaj podobnega sem
moral storiti v nekaterih cerkvenih
krogih v Barceloni, kjer so vas Steli Se
za kaj vec kot za sumljivo osebo.
Zalostno. Vendar sem preprican, da
se bo vse to sovrazno vzdusje
koncalo z neznanskim osmeSenjem.



Vi pa ostanite zedinjeni s svojim
Skofom in s prelati Skofij, v katerih
nameravate delovati, vse ostalo je
namrec zgolj jalovo dviganje prahu,
v katerem ni niCesar boZjega, pac pa
precej Cloveskih ambicij in idealov.

Imam dvoje duhovnih vaj za
duhovnike v dneh med 13. in 25.
oktobrom. Bi bili vi tako prijazni in
sprejeli vodenje teh vaj? PrejSnjikrat
ste nas zapustili, tik preden bi mogli
okusiti sladkost vasih besed ... Kako
vcasih ravna Gospod! Velikokrat sem
pomuislil na tisto prekinitev in se pri
oltarju spomnil tudi na duso osebe,
ki jo je povzrocila.

Iz vsega srca vas blagoslavlja v
Kristusu

+ Manuel, $kof a. u.«*”
JoZefmarijevo razpoznavno
znamenje v cerkvenih krogih je
vselej bila vdana pokorscina
hierarhiji. Ko mu torej 1éridski skof



svetuje, naj se nikdar ne locuje od
svojega ordinarija in naj deluje s
soglasjem Skofov, na katerih ozemlju
je izvajal svoje apostolske dejavnosti,
mu s tem predvsem namenja besedo
spodbude. Geslo »nic¢ brez skofa« je
bilo tisto, kar mu je dajalo gotovost
pri njegovih podvigih in zmoznost,
da se je lahko varno gibal tudi v
sovraznih okoljih. Delo, je gospod
Leopoldo pisal montseraskemu
opatu, ni bilo dezorientirano:

»Dobro ve, kaj je in kam gre. Ni veC
tako mlado, saj ima za seboj Ze
trinajst let zivih izkuSenj v okolju z
zelo razvnetim miSljenjem.
Predvsem pa je na varni poti, ker se
drZi roke Skofov, tesno se je oklepa in
nima drugega hrepenenja razen
pokorscine njim in sluZzenja Cerkvi.
Njegovo geslo, vodilo in dnevni red
za vsak dan je: Serviam/«"*!

Sredi hrusca, ki so ga morali
prenasati Jozefmarija in njegovi



otroci, pripominja gospod Leopoldo,
da »je njihova najvecja tolazba, ko
vidijo, da jim vsi Skofje, na katerih
obmocju imajo svoje hise, stojimo ob
strani, jih bodrimo in branimo«.””
Kot povracilo za nenaklonjenost, ki
so je bili marsikje delezni zaradi te
kampanje, je pomenilo nemajhno
olajsanje to, da so obenem cutili
ljubezen, ki so jim jo izkazovali
skofje.

* %k ok

Nekaj tednov pred koncem vojne, 9.
januarja 1939, je ustanovitelj svojim
napisal pismo, v katerem jim je
spregovoril o ovirah, na katere bodo
naleteli, kakor hitro bodo znova
zaceli z delom. In jih je nastel:
pomanjkanje, dolgovi, revscina,
prezir, obrekovanje, laZi,
nehvaleZnost, nasprotovanje
dobrih.” Ta podrobna naznanitev
prihodnjih dogodkov, ki so se
uresnicili dve leti pozneje, vsebuje



také nadnaravno napoved kot tudi
zgodovinsko slutnjo. V bistvu izhaja
iz obojega. V dobrsni meri je bilo
razumljivo predvidevati, da se bo kaj
takega zgodilo, upoStevajoC naravo
¢loveka in stvari.” Bilo je
pricakovati nerazumevanja in
tr¢enja. Toda tisto, kar pri tej
napovedi Clovesko predvidevanje
presega, je nagla, popolna in
nesrecna uresnicitev vsakega izmed
njenih Clenov.

Naznanilo, zapisano v Burgosu leta
1939, Se preden so se na obzorju
zaceli zbirati oblaki, so dogodki v
celoti potrdili. Velja pa izpostaviti, da
vsi omenjeni Cleni — pomanjkanje,
dolgovi, revscéina ... preganjanje s
strani oblasti — imajo to¢no doloceno,
jasno in stvarno vsebino. Vsi razen
nasprotovanja dobrih. Ta besedna
zveza je »svetniSko reklo« ter v sebi
nosi poseben asketski pomen in
vrednost, kot smo Ze ugotovili.



V Zivljenju svetnikov se skozi
zgodovino znova in znova ponavlja
to, da morajo prestajati nepojmljive
boleCine. Vendar ni lahko razumeti
dejstva, da Bog vCasih dopusca, da
ravno dobri ljudje postanejo mucilno
orodje za preizkusnjo ljubezni. To se
dogaja v posebnem primeru, ki mu
pravijo »nasprotovanje dobrih«.
Seveda je tudi znano, da so
Gospodova pota neizsledljiva in da
more boZja previdnost celo ¢loveske
zablode preoblikovati v Zarek
svetlobe. Kljub vsemu, e pustimo ob
strani skrivne in nadnaravne nacrte,
se velja vprasati o vzrokih, ki so s
CloveSkega glediSca privedli do
nasprotovanja. Kako in zakaj je do
preganjanja prislo? Katera gonilna
sila je pognala v tek nasprotujoce
strasti?

Kot prvi odgovor naj omenimo, da je
bil vzrok tistega trenja v sporocilu o
vsesplosni poklicanosti k svetosti, ki
ga je oznanjal Jozefmarija. V tem je



izvor nerazumevanj, kritik,
sumnicenj in napadov na Delo in na
njegovega ustanovitelja. Pred
drZavljansko vojno se je Susljalo, da
je JoZefmarija osnoval nekaksno
krivoversko sekto, katere cilj je bil
iskati svetost sredi posvetnega
garanja. Sedaj se je stara zgodba
ponovila. Sporocilo je vsekakor bilo
radikalno. Mladi duhovnik si je
prizadeval v kristjanih vzbuditi
ustrezen odgovor na poklicanost,
nelocljivo povezano s krstom; in ta
zahteva je vodila naravnost k
posvecevanju, se pravi k polnosti
krsc¢anskega Zivljenja sredi uliCnega
vrveza.

Na neki nacin - ob upostevanju, da v
zgodovinsko-doktrinalnem okolju
dolga stoletja ni bilo sprememb - je
sporocilo Opus Dei predstavljalo
nezasliSano novost, ki je privrela na
dan kot nekaj motecega. Nekaterim
se je zdela celo v nasprotju s
tradicionalnimi nauki in obicaji. Vrh



tega so mnogi poklicanost dojemali
kot pojem, ki naj bi bil enakovreden
redovniSkemu posvecenju. Zato ni
cudno, da so Clane Opus Dei presojali
z vidika Zivljenjskega sloga, ki je
znacilen za redovniski stan, in da so
jim skusali nadeti zaobljube, habit,
samostansko Zivljenje ali posebne
izraze ubostva. Ker pa v njihove
miselne kalupe ni bilo mogoce
umestiti niti nauka niti za Opus Dei
znacilne sekularnosti, se je kot
posledica v njih porajala osuplost ali
pohujsSanje. Bili so tudi nekateri, ki so
verjeli, da jih njihova vest veZe k
bojevanju zoper razvoj apostolskih
dejavnosti, ki jih je vodil Jozefmarija.

Kot receno, so se naokrog Sirile
raznorazne govorice. Nekatere so
bile smesni nesmisli, druge so
vsebovale hudo nevarne obdolzitve.
Med slednje je spadal tudi ocitek, da
Opus Dei skusSa uniciti ustanove
posvecCenega Zivljenja in da
redovnikom odvzema poklice.



Taksne trditve so se nato spremenile
v priro¢no oroZzje, s katerim se je
udarjalo tako bojevito, da ni ostal niti
kamen na kamnu.

Odvec je ponavljati, da je bil seznam
obtozb zoper Opus Dei precej dolg.
Ena izmed mnogih stvari, ki so jih
Delu pripisovali, je bilo »sovrastvo do
cerkvenih redovy, trditev, ki je bila
po mnenju madridskega skofa »ena
najhujsih klevet, ki so jih razsirili
zoper Opus Dei«.”” Namre¢
zanesljivo dejstvo je, da je
JoZefmarija redovnike ljubil iz vsega
srca, da je imel ogromno prijateljev v
redovih in redovnih kongregacijah"®
ter da je Se naprej pogosto vodil
duhovne vaje po samostanih.””

Toda nekateri so se vseeno bali, da
»vsesploSna poklicanost k svetosti ne
bo prinesla ni¢ drugega kot izgubo za
semenisca in za redovniske
noviciate, da bo povzrocila upad



Stevila poklicev v duhovniski in
redovniski stan«."

Ko ustanovitelj gospodu Leopoldu
poroca o razgovoru, Ki ga je imel 31.
maja 1941 s toledskim provincialom
jezuitov, mu zadevo pojasni v nekaj
besedah: Vse izvira iz tega, da
mislijo, da bodo izgubili poklice. 25

Dva tedna pozneje se JoZefmarija
ponovno dotakne teme tistega
pogovora z dne 31. maja in v pismu
provincialu znova poudari: Konec
koncev dejansko ne gre za nic
drugega kot za obZalovanja
vredno razburjanje, ¢es da bo ta
ali oni prisel delat k nam.;so

In kakor odmev tega vprasanja je
gospod Leopoldo potozil opatu
samostana Montserrat:

»In pomislite, cenjeni pater, da je vsa
ta nevihta nastala zato, ker so dva ali
trije fantje, ki so nameravali vstopiti



v redovnistvo, raje izbrali Opus Dej,
potem ko so ga spoznali!

To je taksno in tako ogromno
nesorazmerje med vzrokom in
posledicami, da ga seveda ni mogoce
pojasniti in ga je treba pripisati
previdnosti Gospoda, ki je zaradi
svojih ciljev potek dogodkov dolocil
na ta nacin.«*"

S Sirokim in velikoduSnim pogledom
na stvarnost je ustanovitelj razumel,
da je glede tega vpraSanja poklicev
obci blagor Cerkve nad posebnimi
potrebami Dela, kot je mogoce
razbrati Ze iz neke zabelezke iz leta
1931 (to pa je zapisal, ko ob sebi ni
imel vec kot tri ljudi, tri napol
oblikovane poklice!):

Clani in ¢lanice ne bodo sebi¢ni v
smislu, da bi pridobivali poklice zgolj
sami zase (pa tudi v nobenem
drugem ne). Nasprotno, spodbujali
bodo poklice za redove, redovne



ustanove in kongregacije ter za
svetna semenisca.sz

Pri apostolatu in duhovnem vodenju
se je Jozefmarija drZal tistega
nasveta, ki ga je tako obseZno
razlagal na duhovnih vajah junija
1939: Vsak popotnik naj gre svojo
pot, se pravi, naj sledi boZjemu Kklicu.
In Ceprav ljudi, ki so se izrocili Opus
Dei, nikoli ni imel na pretek, ker je
zagon apostolskih dejavnosti Dela
terjal vedno vec osebja, ni nikdar
posegal na tuji zelnik.”® Kot dusni
voditelj je bil skrajno spostljiv in je
brez izjeme podpiral poklice v korist
vseh ustanov Cerkve. Ta nac¢in
ravnanja je znacilen za poslanstvo
Dela in je zelo globoko zasidran v
njegovem duhu. A kljub temu so
JoZefmariju metali v obraz, da krade
poklice redovnikom, medtem ko si je
le prizadeval, da bi vsakdo odkril pot,
ki mu jo je Bog zacrtal:**



Dobro veste, ufi svoje sinove in
hcere, da je znacilnost nasSega duha,
da se veselimo, kadar vidimo
prihajati mnogo poklicev v
semeni$ca in v redovne druZine. Se
vec, Bogu se zahvaljujemo, ker
marsikateri izmed teh poklicev
vznikne kot sad duhovnega in
doktrinalnega izobraZevanja, ki ga
vr$imo med mladimi. Ko v svojo
okolico prinasamo krs¢ansko
gorecnost, ko jo spreminjamo v bolj
nadnaravno in bolj apostolsko, se
seveda spodbuja vecje Stevilo dus za
vse ustanove Cerkve.ss;

Ko Bog koga poklice v svojo sluzbo,
ga pokliCe po imenu, z nadnaravnim
in osebnim poklicem, praviloma za
prav posebno nalogo, in mimogrede
mu podeli tudi ustrezne milosti. Bog
torej prej kot ljudje ve, kam usmerja
svoje Zelje. To je morda eden od
razlogov, da si JoZefmarija niti
predstavljati ni mogel, da bi
vprasanje poklicev lahko sprozilo



tak$no razburjenje.”® V silnem
oblaku prahu, ki ga je dvignilo
nerazumevanje, si lahko mislimo, da
se povzrocitelji niso zavedali hudih
posledic, ki jih je s seboj prinasalo
izkrivljanje poklicanosti k svetosti, h
kateri so pozvani vsi kristjani.

Veli¢ina poklica je navzoca Ze v
njegovem izvoru, saj je to glas Boga,
ki doseZe ustvarjeno bitje in izvira
onkraj temnih okvirov Casa. A Se
vedno, Cetudi je Bog lastnik in
gospodar vseh dus, jim pusca polno
svobodo, da se na njegove ljubeznive
zahteve odzovejo ali ne.

Znotraj teh hudih stisk je preizkusnja
v La Granji 25. septembra 1941 tista,
ki v ustanoviteljevi dusi zaznamuje
viSek nenavezanosti in
pripravljenosti, da bi z boZjo voljo
zapolnil izpraznjenost samega sebe.
To mu je dalo vso pravico do naslova:
ta, ki ljubi boZjo Voljo.
RazpoloZljivost vsega njegovega bitja



nam avilski Skof, msgr. Santos Moro,
ki je v Stiridesetih letih z njim imel
tako tesne stike, opiSe s temi kratkimi
besedami: »Zivel je v predanosti boZji
volji.«®” Med vzpenjanjem proti
Bogu je JoZefmarija za seboj pustil
vse prepreke in se znaSel na
poslednji ravni:

Stopnje: Vdati se v bozjo Voljo.
Sprejeti boZzjo Voljo. Hoteti boZjo
Voljo. Ljubiti bozjo Voljo.ss

7 Naslednje poglavje

~ Nazaj na kazalo

™ prim. Pismo $kofa Leopolda Eija y
Garaya montseraskemu opatu
koadjutorju Aureliu Marii Escarréju
Janéju OSB, 1. 9. 1941, RHF,
D-03545/4.


https://opusdei.org/sl-si/article/9-prvi-zenski-center/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/

! prim. Pismo $kofa Leopolda Eija y
Garaya montseraskemu opatu
koadjutorju Aureliu Marii Escarréju
Janéju OSB, 21. 6. 1941 (RHF,
D-03545-3). Prim. Dodatek XX.

Arbitrantes se obsequium praestare
Deo - mislec, da s tem sluZzijo Bogu.
Ko Gospod svojim ucencem opisuje
preganjanja, ki jih bodo trpeli, jim
pravi: »Iz shodnic vas bodo izobcili;
pride celo ura, ko bo vsak, kdor vas
umori, mislil, da opravlja daritev
Bogu« (Jn 16,2).

B! pismo iz Madrida patru Angelu
Basterri SJ, EF-410430-4.

“! Pismo iz Madrida monsinjorju
Marcelinu Olaechei Loizagi,
EF-410808-2.

5l Pismo iz Léride ¢lanom Dela v
Madridu, EF-410420-2.

Samo stiske, ki nas doletijo kakor
krivi¢na vojna, morejo dobro



prekaliti to ubogo c¢lovesko kovino:
Virtus in infirmitate perficitur
[moc se v slabotnosti izpopolnjuje, 2
Kor 12,9] (Pismo 29. 12. 1947/14. 2.
1966, §t. 48).

! Pismo iz Madrida monsinjorju
Marcelinu Olaechei Loizagi,
EF-410808-2.

" Pismo iz Rima monsinjorju Angelu
Dell’Acqui, EF-650914-1.

Ta prispodoba o pripomocku, ki se
uporablja pri kirurskih operacijah,
izvira iz Casa, ko se je preganjanje
zacelo, iz leta 1941. Bila je eden
izmed tistih slikovitih izrazov, ki jih
je ustanovitelj pogosto uporabljal v
pedagoske namene. V zvezi s tem
pricuje José Luis Muzquiz, da je bil
na dan njegovega duhovniskega
posvecenja v center Diego de Leon na
kosilo povabljen madridski $kof, ki je
po obedu pri klepetu dejal, da »se je
kdaj za trenutek zbal, da bi mi
reagirali nasilno ali neljubeznivo



proti jezuitom, ki so nas tako
napadali. Vendar, je dodal, se je zelo
pomiril, ko mu je g. Alvaro dejal:
‘Kadar dober kirurg Zeli opraviti
dobro operacijo, izbere dobro orodje;
in Gospod je za ta nasprotovanja
hotel izbrati orodje iz platine.” Tedaj
mu je g. Alvaro pojasnil, da je to
misel sliSal od ocCeta, na kar je Skof
pripomnil: ‘Se bolje ... to je dober sin
...« (José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, str. 35-36). Prim. tudi
Pismo 14. 9. 1951, §t. 15.

® prim. Pismo iz Léride ¢lanom Dela
v Madridu, EF-410420-2. Leta 1941 je
JoZefmarija zavzeto prebiral
Zivljenjepis sv. Ignacija in Zgodovino
Druzbe Jezusove, kot je razvidno iz
njegovega dopisovanja:

Bral sem »Zivljenje sv. Ignacija«, ki
ga je napisal pater Ribadeneyra.
Daje mi tolazbo in zgled, da Se bolj
ljubim tega svetnika in njegovo
blagoslovljeno Druzbo. A potem



sem pomislil: Ignacij je bil velik
svetnik, ti pa si ubog c¢lovek (Pismo
iz Valencije Skofu Leopoldu Ejjuy
Garayu, EF-410405-1).

V pismu monsinjorju Marcelinu
Olaechei Loizagi pa pravi: Gospod
Skof! Danes zjutraj sem prebiral
Zgodovino Druzbe izpod peresa
patra Astraina in potolazil sem se,
ko sem prebral odstavek iz nekega
pisma cistercijanskega patra
Luisa de Estrade, ki obZaluje
preganjanja, katera so se zgrnila
nad porajajoco se Druzbo
Jezusovo (Pismo iz Madrida,
EF-410808-2).

Bl pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, &t.
58.

19 Ustanoviteljevo poro¢ilo o
pogovoru z gospodom Leopoldom v
Madridu 8. 4. 1941; izvirnik v: RHF,
D-30003. Navedene besede so dodane
kot opomba k temu, kar je povedal
Skof.



M prim. Pismo 29. 12. 1947/14. 2.
19686, §t. 38.

121 Kot je predvideval ustanovitelj, ko
je dogodke tehtal z vidika nadaljnje
zgodovine: Najhujse je zagotovo
dejstvo, da se bodo te poneverbe in
se bo ta lazni nacin tolmacenja, ki
najbolj svete reci predstavlja kot
zle, globoko zakoreninil v duha
mnogih ljudi, morda tudi celotne
generacije. In to bo lahko razlog za
neverjeten odpor proti priznanju
resnice (Pismo 29. 12. 1947/14. 2.
1966, §t. 67).

Obrekovanja, ki so jih razsirili
duhovniki, so mnogokrat postala
arzenal, ki so ga izrabili laicisticno in
proticerkveno usmerjeni ljudje. Tako
so pol stoletja po dogodkih, ki jih
obravnavamo, nekateri predstavniki
politi¢nih skupin z nekatoliSkimi
ideoloskimi naceli v italijanskem
parlamentu sproZili nekaj vprasanj v
zvezi z domnevno »tajnostjo« Opus



Dei. Potem ko je bila opravljena
ustrezna preiskava in je svoje
mnenje podal Sveti sedez, je vlada v
celoti zavrnila zadevne obremenitve
zoper Prelaturo. Za iz¢érpen in
dokumentiran odgovor, ki ga je podal
minister za notranje zadeve, prim.
Camera dei Deputati. Atti
Parlamentari. Resoconto Stenografico
n. 561, 24. 11. 1986.

™3 Minili sta dve leti, odkar se je v
Barceloni pojavil pater Carrillo, in Ze
so se ponovili obiski pri starsih
Clanov Dela - tokrat pri starSih
Rafaela Termesa, ki je bil direktor
centra Palau. Obiskovalci pa niso bili
isti kot leto poprej, temvec je k njim
priSel vodja KatoliSke akcije. V zvezi
s tem je ustanovitelj pisal toledskemu
nadskofu, ki se je pisal Enrique Pla'y
Deniel, in pomoznemu $kofu
Eduardu Martinezu. Iz pisma
slednjemu je tule nekaj vrstic:



Tokrat vam moram sporociti, da si
je gospod Cunill, duhovnik iz
Barcelone, dovolil vznemirjati
Rafaelove in Jaimetove starse ter
jim natrosil krepko porcijo
obrekljivih neumnosti o Opus Dei.
Na domu druzine Termes je prislo
do viharnih prizorov, zdaj pa je
videti, da se je tja povrnil mir.
Kako dobro bi tej druZini delo
kaksno pomirjujoce pismo mojega
gospoda skofa! Napisite jim, g.
Eduardo, nekaj vrstic.

Tej posiljki prilagam Se drugo
pismo za g. nadskofa, kajti ta
katalonski duhovnik je vodja K. a.
in nas obrekuje tudi v tistem
okolju (Pismo iz Madrida,
EF-421205-1).

M4 pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, &t.
77.

151 pismo §kofa Leopolda Eija y
Garaya montseraskemu opatu
koadjutorju Aureliu Marii Escarréju



Janéju OSB, 1. 9. 1941, RHF,
D-03545/4.

181 pismo 29. 12. 1947/14. 2. 19686, t.
44, Prim. Ef 3,13.

07 pismo 6. 5. 1945, §t. 45.
181 pismo 24. 12. 1951, §t. 234.

™1 pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, t.
2.

% pismo, ki ga ustanovitelju posilja
msgr. Manuel Moll Salord, Skof
koadjutor v Tortosi in apostolski
upravitelj Skofije Lérida, 25. 7. 1941.
Do »prekinitve«, ki jo omenja na
koncu pisma, je priSlo 22. aprila
istega leta, ko je JoZefmarija med
pridiganjem léridskim duhovnikom
izvedel, da je v Madridu umrla
njegova mati.

1 pismo $kofa Leopolda Eija y
Garaya montseraskemu opatu
koadjutorju Aureliu Marii Escarréju



Janéju OSB, 1. 9. 1941, RHF,
D-03545/4. Serviam — sluzil (ti) bom.

2 pismo $kofa Leopolda Eija y
Garaya montseraSkemu opatu
koadjutorju Aureliu Marii Escarréju
Janéju OSB, 21. 6. 1941 (RHF,
D-03545-3). Prim. Dodatek XX.

3 Krozno pismo ¢lanom Dela,
poslano iz Burgosa, EF-390109-1.

4 Glede »nasprotovanja dobrih«
pravi ustanovitelj, da ga dopusca
Gospod, znacilno pri tem pa je, da
dobri ljudje z nadvse poStenim
namenom snujejo in Sirijo
neresnice (Navodilo, 9. 1. 1935, st.
235). Kot vidimo, se je nevarnosti
zavedal.

31 pismo §kofa Leopolda Eija y
Garaya montseraskemu opatu
koadjutorju Aureliu Marii Escarréju
Janéju OSB, 21. 6. 1941 (RHF,
D-03545-3). Prim. Dodatek XX.



8 Ustanovitelj je gojil tesne
prijateljske stike s Stevilnimi
redovniki; nekatere smo Ze omenili:
lazarista Ballester in Moreno; patra
Morata in Lopez Ortiz, oba
avgustinca; pater Aurelio Maria
Escarré Jané, opat samostana
Montserrat, in Justo Pérez de Urbel,
benediktinca; pater Silvestre Sancho
Morales, dominikanec, rektor
Univerze sv. TomaZa v Manili, idr.
Kot vemo, je bil vec let njegov
duhovni voditelj pater Valentin
Sanchez Ruiz §J.

27 prim. Dodatek XXI.

281 1 aureano Castan Lacoma, V:
Testimonios ..., op. cit., str. 103.
Zgodovina, dodaja pricevalec, je
pokazala ravno nasprotno. Tam, kjer
delujejo ¢lani Opus Dei, »se duhovno
vzduSje ogreje in zaradi tega
narastejo poklici za vse«.

9 pismo iz Madrida $kofu Leopoldu
Eiju y Garayu, EF-410531-2. Velja



izpostaviti, kot je bilo Ze re¢eno v IV.
poglavju tega Zivljenjepisa, da je
ustanovitelj zaman iskal besedo, ki bi
izrazila poklicanost k svetosti
obicajnih vernikov (laikov in
duhovnikov, moskih in Zensk,
samskih ali porocenih) in ki
istocasno ne bi pomenila, da
radikalna izrocitev v sluzenje Bogu
predstavlja spremembo
posameznikovega poloZaja v druzbi.
V sploSnem pogovornem jeziku je v
Spanscini beseda vocacion (poklic)
obicajno pomenila klic v redovniski
stan. Tako se tudi prvi pomen, ki ga
za to besedo najdemo v slovarju
Spanskega knjiznega jezika
(Diccionario de la Lengua Espafriola,
Real Academia Espafiola, 21. izdaja,
Madrid 1992) glasi: »Navdih, s
katerim Bog koga poklice v kak stan,
zlasti v redovnistvo.«

B9 pismo iz Madrida patru Carlosu
GOomezu Martinhu SJ, EF-410614-2.



Med pogovorom s provincialom je
JoZefmarija jasno spoznal, da je tega
patra skrbela predvsem izguba
poklicev za Druzbo Jezusovo. Neki
ucenec jezuitske Sole v kraju Tudela
pripoveduje, kako je imel Ze vse
pripravljeno, da bi tam dokoncal svoj
Studij; vendar je v zadnjem trenutku
prejel nujno pismo, naj spremeni
svoje nacrte in gre v noviciat v
Loyolo: »Vec let sem potreboval, da
sem ugotovil, kaj je bilo v ozadju
tistega nenadnega poziva. Opus Del
je v tistih letih zaCenjal postajati
znan po Spaniji in pritegovati
najboljsi del mladine. Nekateri izmed
teh mladih so predtem razmisljali, da
bi postali jezuiti, in jezuite je izguba
dragocenih poklicev bolela. To se je
zgodilo prav v Soli v Tudeli in med
starsi povzrocilo vznemirjenje. V
mojem konkretnem primeru so se
zbali, da Ce bi ostal Se eno leto v Soli,
bi se gotovo srecal z Opus Dei in bi
me ta lahko pritegnil. Oni pa me niso
Zeleli izgubiti in so hitro ukrepali.



Pisali so mi, naj grem nemudoma v
noviciat, da bi za njegovimi stenami
ostal na varnem in ne bi sliSal za
Opus Dei. O tem mi seveda niso
nicesar povedali niti nisem sam
takrat niCesar posumil. Ubogal sem
in Sel. To sem prvikrat zapisal tukaj
in mislim, da sem to storil kolikor
mogocCe nepristransko« (Carlos
Gonzalez Vallés S], Las 7 palabras de
Carlos G. Vallés, Ed. PPC, Madrid
1995).

1 pismo $kofa Leopolda Eija y
Garaya montseraSkemu opatu
koadjutorju Aureliu Marii Escarréju
Janéju OSB, 21. 6. 1941 (RHF,
D-03545-3). Prim. Dodatek XX.

32 Zapiski, §t. 52, 16. 6. 1930.

»Njegova ljubezen do bozje Cerkve je
bila tako velika, da je povsem
naravno spodbujal in hvalil vse
ustanove, ki so vzniknile, da bi vodile
duse k Bogu,« pricuje msgr. José



Maria Garcia Lahiguera, v:
Testimonios ..., op. cit., str. 159.

Pater Silvestre Sancho OP pa
pripoveduje: »Zelo se je veselil in
hvalil Boga zaradi apostolskega dela
vseh drugih. Vedno je govoril: Cim
vecC ljudi dela za Boga, tem

bolje« (Silvestre Sancho Morales, PM,
1. 104v).

31, Pri svojih apostolskih

dejavnostih,« pri¢uje Joaquin Mestre,
»ne samo da ni nikoli v nobenem
primeru stopil na tuje ozemlje ali
deloval na podrodjih, ki bi jih bolj ali
manj Ze obdelali drugi delavci ali
pastirji Gospodovega vinograda,
temvec je izrecno in odlo¢no bezal od
tovrstnih namer, tako da si je
prizadeval zahajati tja, kjer je videl,
da primanjkuje ali sploh ni
pastoralne oskrbe, kakrsno bi sam
lahko ponudil« (Joaquin Mestre
Palacios, RHF, T-00181, str. 30).



»Dobro se spominjam,« pravi Javier
Ayala, »kako je v Zaragozi v letih
1940-1941, ko je Delo potrebovalo
poklice, JoZefmarija sam usmeril v
semeniSce dva mlada Studenta, nasa
prijatelja. Zelo se je razveselil, ko
smo mu sporocili [...], da je kot sad
apostolskega dela vzklilo vec
duhovniskih in redovnih

poklicev« (Javier Ayala Delgado, PM,
1. 1477).

B4 prim. Pismo 29. 12. 1947/14. 2.
1966, §t. 43.

Vicente Mortes pripoveduje, da je iz
Studentskega doma Jenner odsel k
jezuitom sostanovalec iz njegove
sobe, José Gramunt de Moragas; iz
Studentskega doma Moncloa pa je Sel
v semeniSce Enrique Saracho (prim.
Vicente Mortes Alfonso, Sum. 7224).
Vec o tej temi spodbujanja poklicev:
prim. Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6353; Florencio Sanchez Bella, Sum.



7507; Blanca Fontan Suanzes, Sum.
6954.

Stevilni redovniki priznavajo, da svoj
poklic dolgujejo ustanovitelju. Msgr.
Alvaro del Portillo omenja nekatere,
na primer: pater Maria Aguilar
Collados OSH, kaplan Samostana sv.
Jerneja v kraju Inca na Mallorci, ki se
nadalje spominja, da je Se dva
njegova prijatelja k redovnistvu
spodbudil ustanovitelj; menih
kamaldulenskega reda Pio Maria
Calvo Botas; pater Hugo Maria
(Miguel) de Quesada Lucas, ki je leta
1942 vstopil v kartuzijo Miraflores;
pater Bartolomé Rotger Castafio,
prior kartuzije Montealegre v
Badaloni (Barcelona), idr. Prim.
Alvaro del Portillo, Sum. 298, 299, 443
idr.

B3] pismo 11. 3. 1940, §t. 39.

O tej drZi je v nekem drugem spisu
dejal:



Drugi so se brez razloga jezili, ker
so poklici, ki nam jih je poSiljal
Gospod, ponavadi prihajali iz
okolij, kjer jih sami ve¢inoma niso
nasli. Nihce ni priSel k nam s
poklicem za meniha ali duhovnika.
Ti poklici nam ne koristijo: nasSa
poklicanost je povsem drugacna
od redovniske. Nekateri so
zahajali k njim in bili z njimi v
stiku, vendar niso cutili nagiba, da
bi pri njih ostali. Zatorej ni
boljsega dokaza, da njihovega
poklica niso imeli, saj so tisto
poklicanost poznali, vendar so se
nato odpravili na drugo pot.

Tudi to jih ne bi smelo presenecati:
ni ograjenih obmocij, ni zasebnih
obmoCdij - ki so znacilnost ljudi z
enostrankarsko miselnostjo -,
kajti marsikdaj alius est qui
seminat, et alius est qui metit —
eden seje, drugi Zanje -, Gospod pa
je rekel: Et qui seminat, simul
gaudeat, et qui metit, naj se skupaj



veselita sejalec in Zanjec (Pismo 14.
9. 1951, §t. 39).

131 Kolikor se nanasa na pravilno
razumevanje obravnavanega
vprasanja poklicev, je izredno
pomenljivo priCevanje monsinjorja
Pedra Cantera, ki je bil Ze leta 1931 v
tesnih prijateljskih stikih z
JoZefmarijem ter pravi:

»OCe je bil Clovek izjemno Sirokih in
prav nic izkljucujocih pogledov.
Vedno je spoStoval svobodo vsakega
posameznika, da sam izbere svojo
lastno pot in se drZi svoje osebne
poklicanosti. Bolje receno, ne samo
da jo je spostoval, ampak je iskreno
hvalil vsako pobudo v Kkorist Jezusa
Kristusa in njegove Cerkve. In s
svojega poloZaja je po svojih moceh
sodeloval z vsem, kar je dobrega.
Sam ne bom nikdar mogel pozabiti,
da je bil gonilo moje odlocitve in da
jo je vedno gorece podpiral. Vedel je,
da so duSe samo boZja last in da Bog



klice, kjer hoce in kakor hoce. On je
bil tisti, ki je prebudil mojo duSo, kot
sem Ze mnogokrat povedal in zapisal,
vendar si nikoli ni pripisoval
nikakrsne pravice do mene, temvec
mi je skuSal pomagati, da svoj poklic
uresniim« (Pedro Cantero Cuadrado,
v: Testimonios ..., op. cit., str. 68).
Msgr. Cantero je bil Skof v Barbastru
(1952-1954) in v Huelvi (1954-1964)
ter nadSkof v Zaragozi (1964-1977).

7 Santos Moro Briz, v: Testimonios
..., Op. Cit., str. 248.

3% pot, §t. 774. Prav zares, je zapisal
10. 10. 1932, véasih pomislim, da je
znacilnost mojega Zivljenja
ljubezen do boZje Volje (Zapiski, st.
1698).

Andrés Vazquez de Prada

© Fundacion Studium




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/8-skalpel-iz-platine/ (22. Jan.
2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/8-skalpel-iz-platine/
https://opusdei.org/sl-si/article/8-skalpel-iz-platine/

	​8. Skalpel iz platine

