
opusdei.org

8. Menjava
spovednika

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

1. Jan. 2020

↗ Nazaj na kazalo

Komaj je bil Študentski dom Jenner
odprt, že je deloval s polno paro. To
so bili takrat edini prostori, ki jih je
imel Opus Dei na voljo za svoj
apostolat. V študijskih sobah in
sprejemnicah, v veži in v kapeli je bil
vedno kateri izmed stanovalcev ali

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


pa mladi študentje, ki so prihajali na
krščansko izobraževanje. Vrata
študentskega doma so bila odprta
vsakomur. Študentsko vzdušje je bilo
prijetno, in kdor je zahajal tja, je rad
pripeljal tudi svoje prijatelje.

Toda kmalu se je pri nekaterih začel
pojavljati določen odpor do
izobraževalnih srečanj. Zaslišale so
se posamične kritike, neznatne in
nebistvene. V nekaterih študentskih
krogih na univerzi in na visokih
šolah se je razširil glas, da se tam
dogajajo čudne reči, da je kapela v
Jennerju okrašena s prostozidarskimi
in kabalističnimi znamenji, da pri
obhajilu delijo odišavljene hostije, da
imajo križe brez Križanega …[1]

To ni bilo prvič, da se je Jožefmarija
srečal s tovrstnim primerom
govoričenja.[2] Bujna, razgreta in k
čudaštvom nagnjena domišljija je
bila izvor tako nezaslišanih trditev.
Edina podlaga zanje so bili liturgični



simboli, naslikani na frizu kapele ob
besedilu neke latinske pesmi; ali
morda goli križ; ali pa rahla vonjava,
ki se je, kot vemo, širila iz
tabernaklja in katere namen je bil
zadušiti smrad po mizarskem kleju.
Kakorkoli že, odločen klevetam
napraviti konec je Jožefmarija
madridskega škofa zaprosil za
podelitev odpustkov, kar naj bi –
tistim, ki tega niso hoteli doumeti –
razložilo krščanski smisel velikega
črnega križa, ki je sameval v kapeli.
In tako je gospod Leopoldo z
odlokom, datiranim 28. marca 1940,
podelil petdeset dni odpustkov – kot
se je reklo v tistem času – za
vsakokrat, ko kdo »pobožno poljubi
leseni križ v študentskem domu«.[3]

A ni ostalo le pri tem. Ustanovitelju
so nato prišli na uho novi primeri
obrekovanja in nedostojnega
govoričenja. Njihov izvor ni bil v
študentih, marveč v zrelih in
odgovornih osebah. Sprva se je



Jožefmarija upiral temu, da bi verjel,
kar so mu pripovedovali prijatelji ali
njegovi duhovni otroci. Sporočila, ki
so mu prihajala v roke, je trgal na
kosce. Nikakor ni hotel sprejeti
možnosti, da bi bile med kristjani
mogoče takšne laži. Pred
državljansko vojno, v letih
Akademije DYA in Študentskega
doma Ferraz, je doživel tisto
obrekljivo ozračje, ko so ga
obravnavali kot norca in krivoverca,
Delo pa ožigosali kot sekto in belo
masonerijo. Zato je čakal, da bi tudi
te nove kalí izginile in odmrle pod
pritiskom molčanja. Duhovnik
zadevi ni želel pripisovati kakšne
posebne teže, toda šušljanje je raslo
in raslo. Nekateri študenti so širili že
pravcate blodnje in vse skupaj
postavljali na glavo. Govorili so, da je
Jožefmarija s pomočjo nekakšne igre
svetlobe v kapeli uprizarjal lebdenje
in da je navzoče hipnotiziral.[4]



Le malo pisnih sporočil iz tistih prvih
mesecev leta 1940 je ohranjenih. Če
jih Jožefmarija že ni raztrgal, jih je
poslal gospodu Leopoldu. Pozneje,
sredi pomladi, je prišel trenutek, ko
je mogel le še stežka zanikati, kar je
bilo očitno. Končno se je odločil
dvome razčistiti in naposled ugotovil,
da so tisti študentje, ki so prihajali v
študentski dom in se izogibali
predavanjem o krščanskem
izobraževanju, nato pa med svojimi
tovariši razširjali govorice, vsi po
vrsti pripadali madridski Marijini
kongregaciji.

Obrekovanje, ki je prihajalo še iz
marsikatere druge smeri, se ni
ustavilo pri tem. Duhovnik je čutil
nekakšno nevidno in lepljivo mrežo,
napeto za svojim hrbtom. Klevetanje
je pustilo bolečo sled tudi v globini
njegovega duha. Nazadnje se je iščoč
tolažbe obrnil h gospodu Leopoldu,
da bi mu odprl svoje srce in ga
seznanil z dogodki:



Madrid – 23. 4. ’940

Oče, imam veliko željo, da se v miru
pogovorim z vami […].

Pošiljam tudi sporočilo, ki sem ga
pred meseci založil; četudi to za vas
sedaj ni nič novega, je še vedno
aktualno. Sovražnik ne počiva! […]

Oče, ne pozabíte na moje ljudi – na
vam nadvse predane otroke! – in na
grešnika,

Jožefmarija.[5]

Zaradi nenehnih potovanj po
provincah, kjer je imel duhovne vaje
za duhovnike, v zadnjem času
Jožefmarija ni imel časa obiskati
svojega spovednika. To pojasni v
strnjeni zabeležki:

22. maj 1940: Danes sem se spovedal
pri p. Sánchezu in se z njim v miru
pogovoril. Dogovorila sva se, da me
bo spovedoval samo on, tudi če bi



zaradi svojih potovanj moral čakati
na to cel mesec.[6]

Upoštevajoč Jožefmarijevo iskrenost
do svojega spovednika, ni dvoma, da
so bile v tistem njunem umirjenem
pogovoru podrobno obdelane tudi
govorice in čenče zadnjega obdobja.
Tu pa za nekaj kratkih mesecev
izgubimo sled teh dogodkov.
Jožefmarija bi seveda na to najraje
pozabil in zato ni hotel ohraniti
nobenega dokaza o spletkah razen te
ali one omembe brez navajanja
podrobnosti.[7] Skopi namigi, ki se tu
in tam pojavijo v zvezi s tem
vprašanjem, dajo misliti, da so bila
šušljanja vse bolj zahrbtna ter so
ciljala na Delo in nanj osebno.

Oče, piše madridskemu škofu, veliko
molim za vas in prosim Boga, našega
Gospoda, da bi na Delo, ki ga je On
naložil na moja ramena, vi še naprej
gledali kot na božjo in svojo stvar.[8]



Kmalu zatem, 23. avgusta, je odšel v
Segovio, da bi opravil duhovne vaje v
samostanu bosonogih karmeličanov,
kjer so bili shranjeni posmrtni
ostanki sv. Janeza od Križa. Dodelili
so mu celico številka 36, kjer je bil na
vratih napis: »Pax. Declinabo super
eam quasi fluvium pacis. Isai. 66 v.
12« (napeljal bom k njej mir kakor
reko). Sporočilo o miru je uporabil na
samem sebi in naslednji dan zapisal:

Zelo sem potreboval te duhovne vaje.
Potrebno je, da grešnik Jožefmarija
postane svet. Poleg tega mi v tem
zadnjem času ni manjkalo stisk,
četudi v Katarinah nisem omenil
ničesar, in vse jasnejši postaja
nadnaravni pogled, s pomočjo
katerega jih je lažje nositi.

Na teh duhovnih vajah ne bom delal
zapiskov.[9]

Dne 28. avgusta se je vrnil v Madrid,
kjer so ga čakale sveže govorice in
obrekovanja. Ni nam treba



raziskovati, kakšne in kako težke so
bile stiske, skozi katere je šel v tem
obdobju. Za zgled bodi dovolj, kar je
15. septembra 1940 v pismu dejal
škofu v Murcii:

Moj cenjeni in predragi gospod škof!
O zadevi, ki jo bom obravnaval, sem
nameraval molčati, dokler se ne bi
srečal z vami v Barceloni, vendar
sem se posvetoval z g. Casimirom
Morcillem in ta mi pravi, da naj
ozadje dogodkov razkrijem svojemu
gospodu škofu.

Imam zanesljive informacije o tem,
da je neki gospod svétnik iz
združenja mladih Katoliške akcije v
Murcii dobesedno izjavil, »da delu
(tistemu, ki ga že dvanajst let
opravljam v tesni edinosti s svojim
ordinarijem in z ordinariji v krajih,
kjer delam) grozi papeževo
izobčenje; da je on (svétnik)
popolnoma seznanjen z dosegom



tega dela, vendar da škofom povemo
le tisto, kar nam ustreza, itd.«

Vse to je čisto obrekovanje in o
resnosti tega dejanja naj presodi moj
gospod škof.[10]

Sicer pa svojih tegob ni razglašal
naokrog. Zadržal jih je zase in molče
nosil njihovo breme. Še naprej
molíte za nas, je v tistih dneh pisal
pamplonskemu škofu, zlasti zame,
ki imam nenehno križ na plečih.[11]

Zelo verjetno – čeprav je to zgolj
domneva – je Jožefmarija sklenil, da
se takoj po vrnitvi v Madrid loti
obremenjujoče zadeve, ki mu je
ležala na duši ob odhodu v Segovio.
Dejstvo je, da se je v prvih dneh
septembra šel pogovorit z
generalnim vikarjem, gospodom
Casimirom Morcillem, preden je
obiskal dve ali tri osebe, povezane z
obrekovanji in govoricami. Odločil se
je tudi, da svojega spovednika, patra
Sáncheza, povpraša za svèt v zvezi z



nekim jezuitom.[12] Njegov cilj je bil
enkrat za vselej utišati obrekovanja
ter umiriti zmešnjavo in
razburkanost, ki jo je v zadnjih
mesecih hudič povzročil s pomočjo
ljudi, ki morda niso imeli slabih
namenov, so pa ravnali
nepremišljeno.

Zares se je Jožefmarija s svojim
spovednikom pogovoril o jezuitu,
zadolženem za Marijino
kongregacijo, ki se je pisal Carrillo de
Albornoz.[13] Povedal mu je o
dokazanem dejstvu, da je ta pater iz
Družbe Jezusove med mladimi člani
kongregacije širil predstavo o Delu,
ki naj bi bilo tajno in krivoversko
združenje prostozidarskega kova.
Spovednik mu je predlagal, naj se o
zadevi pogovori na štiri oči z dotično
osebo. Za nasvet se je Jožefmarija
zahvalil in ga nemudoma tudi
udejanjil. Brez odlašanja se je šel
pogovorit s patrom Carrillem de
Albornozom. Naravnost in iskreno



mu je predstavil dejstva in govorice,
ki so mu jih pripisovali, ter mu po
svojih najboljših močeh razložil,
kakšne dejavnosti za študente
potekajo v Študentskem domu
Jenner. Nato mu je Jožefmarija
obzirno ponudil časten umik.
Predlagal mu je, naj skleneta
nekakšen dogovor, da bosta drug
drugega obveščala, če bi naletela na
kakršnokoli slabo kritiko bodisi
zoper Delo bodisi zoper Marijine
kongregacije.[14]

Toda šušljanje ni izviralo samo v
redovniških krogih. Čez noč se je
duhovnikovo dobro ime znašlo sredi
spletk politične narave, ne da bi bilo
pri milem nebu mogoče dognati,
zakaj. Jožefmarija se je moral
odpraviti na Upravno ministrstvo, da
bi o svojem ravnanju podal jasno
izjavo: Jaz se – niti zdaleč! – ne
mešam v stvari, ki niso
duhovniške: sem duhovnik in samo
duhovnik. – Vpletali so me v



zadeve političnega in strokovnega
značaja. Bog me obvaruj! pravi v
svojih Zapiskih.[15]

Po tej zabeležki se je obrnil na
generalnega vikarja, da bi ga obvestil
o novih nadlogah, in čeprav tega ne
omenja, je šel k njemu tudi iskat
tolažbe, saj ni bil neobčutljiv na
trpljenje. (Vikarja je obiskal 15.
septembra, in ko o tem poroča v 
Zapiskih, hvaležen pravi: Casimiro
mi je vlil poguma.)[16]

Nato se je odpravil v Valencijo, da bi
dal zagona študentskemu domu. Tam
se je mudil od 17. do 23. septembra,
ko se je vrnil v Madrid. Naslednji dan
se je šel Jožefmarija v spremstvu
Álvara del Portilla ponovno
pogovorit s patrom Sánchezom v
jezuitsko rezidenco na Ulici Zorrilla.
Tedaj je svojemu spovedniku izročil
kopijo dokumentov, ki so bili
potrebni za odobritev Dela. To je
storil, ker je bil duhovni del tistih



besedil in v njih zaobjeto življenje
pobožnosti v tesni zvezi z njegovim
lastnim notranjim življenjem. Morda
je šlo pri tem tudi za izraz zaupanja.
[17]

Potem je patru Sánchezu povedal o
nekaterih svojih bridkostih zadnjega
časa. »Nekateri ljudje dvomijo o
vaših dobrih odnosih s škofijsko
kurijo,« je k temu pristavil njegov
spovednik. Dodatna kleveta seveda
ni bila kakšna posebna novost,
vendar je bil Jožefmarija začuden
nad tonom njegovih besed.

Med pogovorom je beseda nato
nanesla na vprašanje diskretnosti, s
katero so člani Opus Dei opravljali
apostolat od leta 1930, v obdobju 
porajanja Dela in verskega
preganjanja. Takšna previdnost je
veljala tudi pri duhovnem vodenju
novih poklicev. Ti so – zaradi svoje
lastne odločitve – svojo dušo
razkrivali samo osebam, ki so jim



mogle svetovati na podlagi
seznanjenosti z ozadjem, se pravi
tistim, ki so poznali Delo in
njegovega duha. Pater Sánchez je
prav dobro vedel, da je bilo to
ravnanje edina smiselna in razumna
pot v takšnih okoliščinah. Razen tega
je tudi on sam to ves čas podpiral. Tu
je tičal razlog za Jožefmarijevo
zmedenost, ko ga je sedaj slišal reči,
da je treba s katerimkoli
spovednikom brez najmanjšega
zadržka razpravljati o zadevah,
povezanih s poklicanostjo v Delo.
Kako je mogoče, da bi jezuit zdaj
zagovarjal drugačno ravnanje, ko pa
je dejansko že več let svetoval, naj
člani Dela svoje duhovno vodenje
zaupajo le duhovnikom, ki to Delo
poznajo in ljubijo?

S tenkočutno ostroumnostjo
poznavalca duš se je ustanovitelj
nemudoma zavedel resnih posledic,
h katerim je meril ta preobrat
vedênja. In globoko se je zamislil ob



dejstvu, da je njegov spovednik v
nekaj urah spremenil svoje
dolgoletno mnenje.[18]

Stvari so se odvijale s tako naglico, da
se je Jožefmarija kar naravnost
odpravil k madridskemu škofu, ki je
bil ravno na oddihu v kraju Alhama
de Aragón. Dne 27. septembra sta
imela skupno kosilo, potem pa sta
vse do odhoda vlaka proti Zaragozi v
dolgem pogovoru obdelala vprašanja
v zvezi z Delom:

Včeraj sem bil v Alhami de Aragón
pri svojem gospodu madridskem
škofu, se glasi zabeležka z dne 28.
septembra. Kakšnega očeta imamo v
njem! Kako dobro razume in doživlja
Božje delo! Povedal sem mu o
nedavnih stiskah. Bil je ganjen. V
ozadju vsega vidi Boga, vendar vidi
tudi ozkoglednost nekaterih ljudi. Za
sklep mi je dejal, da hoče izdati odlok
o vzpostavitvi in odobritvi Opus Dei,
kakor hitro se vrne v Madrid.[19]



Govorila sta o obiskih in razgovorih
zadnjih tednov ter o patru Carrillu:

Tisto o jezuitih razume tako kot jaz,
piše Jožefmarija. In sicer, da se ne
sme enega redovnika zamenjati z
Družbo. Gospod škof enako kot jaz
ceni Družbo Jezusovo in jo ima
resnično rad.[20]

Do naslednjega srečanja med
ustanoviteljem in patrom Sánchezom
je prišlo dva tedna pozneje. Kakor
prejšnjikrat ga je spremljal Álvaro
del Portillo. Brez ovinkarjenja je
svojemu spovedniku povedal, da je
na svojo veliko žalost opazil korenito
spremembo v njegovem
razpoloženju do Dela. Potem ko je o
tem veliko premišljeval, je prišel do
zaključka, da mu vest ne dopušča
nadaljevati z duhovnim vodstvom,
sedaj ko je bilo izgubljeno nekdanje
zaupanje, ki ga je polagal v svojega
spovednika.



Pater Sánchez je tedaj nekoliko
razburjen izjavil, da Sveti sedež ne
bo nikoli odobril Dela, ter mu zatem
v podkrepitev navedel še neki kánon.
Ta nepričakovani izid je bil hud
udarec za Jožefmarija, ki je uspel
ohraniti mirno kri ter mu odvrnil, da
je Delo od Boga in da ga bo zato že
On pripeljal v varen pristan.[21]

Ko se je pogovor na tem mestu
prekinil, mu je pater Sánchez vrnil
papirje o Delu, ki mu jih je
ustanovitelj izročil ob prejšnjem
srečanju. Na poti domov je
Jožefmarija mučilo eno samo
zaskrbljujoče vprašanje: Zakaj je
sedaj do Opus Dei zadržan on, ki mu
je predtem tolikokrat potrdil njegov
božji izvor? Ko je prišel v Jenner, je
šel najprej preverit kánon, ki ga je
izpostavil pater Sánchez in ki si ga je
takrat zabeležil Álvaro del Portillo.
Pomiril se je. Z odobritvijo ni imel
nikakršne povezave. Ko pa je odprl
ovojnico s papirji, ki mu jih je vrnil



spovednik, je našel listič, na katerem
je bilo zapisanih pet ali šest imen. To
je bil ravno seznam fantov, ki so bili
v stiku s patrom Carrillem in so
obiskovali Študentski dom Jenner
zato, da bi ga na skrivaj obveščali. Je
pater Sánchez ta seznam pomotoma
založil med papirji ali pa je šlo
morda za namerno prijateljsko gesto
v duhu opravičila?[22]

Več ali manj mirno je minil mesec
oktober. Jožefmarija se je spominjal
besed, ki mu jih je gospod Leopoldo
izrekel v slovo tistega dne, ko sta
skupaj obedovala v Alhami de
Aragón:

»Poglejte, José María, doslej je
Gospod hotel, da imate za zgled
dobrega razbojnika, zato da bi lahko
rekli: Po pravici visim na križu! Od
tega trenutka je vaš edini vzor
križani Jezus – in naj kar pride
trpljenje, tudi če zanj ni razloga!«[23]



Prav gotovo ga je Gospod na
prihodnje bridkosti pripravljal s 
kapljicami medu ter mu vnaprej na
ustnice polagal sladek božji izrek:

V tem zadnjem obdobju, v mislih ima
mesec oktober 1940, sem pogosto
samega sebe zalotil, ko sem
ponavljal: Aquae multae non
potuerunt extinguere charitatem! Te
besede tolmačim na dva načina:
prvič, da me množica mojih preteklih
grehov ne bo oddaljila od Ljubezni
mojega Boga; in drugič, da vodovje
preganjanja, ki ga trpimo, ne bo
prekinilo dejavnosti, ki jo vrši Delo.
[24]

Tistega leta 1940 so njegova čustva
dosegla višjo raven, tako v človeškem
kot v nadnaravnem pogledu. Najprej
je bil tu njegov odpor, ko ni hotel
verjeti, da je človeška hudobnost
tolikšna. Potem je moral sprejeti
stvarnost dogodkov in poskusil
obraniti dobre namene. (Razumem,



da nima slabega namena, vendar
ne dojame ničesar, kar je del
našega duha, ter vse pomeša in
postavlja na glavo, pravi, ko
opravičuje enega izmed
obrekovalcev.)[25] Naposled pa je bil
spričo neovrgljive očitnosti v
duhovnikovem srcu prostor le še za
odpuščanje in pozabo:

Čeprav se nočem dotikati tega
vprašanja, piše, ne da bi kakorkoli
pojasnjeval zadevo, ki jo obravnava,
naj samo povem, da je potreben
napor, če hočem verjeti v dobro vero
tistih, ki sistematično obrekujejo.
Odpuščam jim iz vsega srca.[26]

Sredi novembra je v madridskem
semenišču vodil duhovne vaje.
Nekega dne je šel obiskat
podsekretarja na Upravno
ministrstvo in pri vratih naletel na
patra Carrilla de Albornoza[27]

(redovnika, pravi,ki je spodbujal to
zadnjo, tako dolgotrajno stisko).



Tedaj mu je povsem naravno, brez
zamerljivosti, ne da bi se moral
zatekati k ljubezni ali vljudnosti,
segel v roko in ga pozdravil:

– Vesel sem, da vas vidim, pater. Bog
vas blagoslovi!

(Pater Carrillo je takrat že prelomil
dogovor, s katerim se je obvezal
sporočiti kakršnokoli kritiko, saj je
bil v tistih dneh na osnovi njegovega
poročanja Jožefmarija ožigosan kot
»norec in izprijenec«.)

– Se spominjate, da sva sklenila neki
dogovor? ga je opomnil.

– O tem sem včeraj zvečer ob devetih
že govoril z g. vikarjem, je naglo
odvrnil pater Carrillo, da bi se otresel
svojega sogovornika.

Naslednji dan je ustanovitelj v
semenišču zapisal tole katarino,
poslednjo zabeležko pred kar



enoletnim molkom v
njegovihZapiskih:

15. november, Madrid: […] Zvečer
me je zaradi tiste stiske prevzelo
neizmerno notranje veselje. Sedaj
čutim še večjo ljubezen do Družbe
Jezusove ter simpatijo in celo
naklonjenost do redovnika, ki je bil
snovalec te gonje. Poleg tega
razumem, da je ta gospod prav
simpatičen in zagotovo zelo dober
človek. Naj mu Bog nakloni
blagoslova in sreče! – Več
podrobnosti je danes zjutraj od mene
slišal moj duhovni oče, José M.
García Lahiguera.[28]

* * *

Naslednjič sta se pater Sánchez in
Jožefmarija srečala šele 22.
novembra 1948. Medtem je Opus Dei
od Svetega sedeža že prejel tako
imenovani decretum laudis (odlok o
pohvali) in odobritev svojega statuta.
Ustanovitelj je odpotoval v Španijo in



obiskal vse predstojnike Družbe
Jezusove razen predstojnika v Sevilji,
ki ga ni želel sprejeti. V Madridu je
šel z dovoljenjem provinciala na
obisk k patru Sánchezu, ki se je zelo
razveselil. Obujala sta stare spomine
in se naposled gotovo dotaknila tudi
perečega vprašanja. Jožefmarija si je
vtise ob tem srečanju zabeležil in
nam pripoveduje:

Bil je zelo zadovoljen, ko sem mu
povedal, kako se Delo širi. Malo sem
ga skušal, rekoč: »Zares sem trpel,
pater, in ko sem videl, s kakšno gonjo
so se spravljali name tako dobri
ljudje …, sem za trenutek pomislil:
Sem se mar zmotil … in to ni od Boga
… ter s tem zavajam duše?«

V trenutku je začel vneto ugovarjati:
»Ne, ne, to je od Boga, vse je od
Boga.«[29]

Pater Valentín Sánchez Ruiz je umrl v
Madridu 30. novembra 1963. Kakor
hitro je vest o tem prispela v Rim, je



ustanovitelj daroval sveto mašo za
njegovo dušo in pisal vikarju Opus
Dei v Španiji. Pismo je navdano z
globoko ganjenostjo zaradi prejete
novice in božanska otožnost veje iz
njega, ko ustanovitelj piše: Ta
cenjeni redovnik ni imel nikakršne
povezave z Delom, bil pa je
povezan z mojo dušo, ki je ni
mogoče ločiti od Opus Dei. Takole
se glasijo njegove zadnje vrstice:

Naj počiva v miru, saj je bil dober in
zelo apostolski! K njemu sem se
zatekal, zlasti kadar sta Gospod ali
njegova Mati s tem grešnikom
ravnala po svoje in sem se jaz najprej
ustrašil, ker tistega nisem hotel,
potem pa sem v globini duše jasno in
glasno ter brez besed prejel odgovor:
»Ne timeas! Saj sem jaz.« Ko me je
dobri jezuit poslušal nekaj ur
pozneje, mi je vsakokrat smehljaje v
očetovskem tonu dejal: »Bodite
mirni, to je od Boga.«



Oprostite mi. Ubog človek sem.
Molíte zame, da bi bil dober, zvest in
vesel. Čutil sem potrebo, da ti to
povem, zato da bi Gospodu
priporočili tudi tisto dušo, ki mu je
po mojem zelo ugajala.[30]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Vesti, ki so krožile, so bile včasih
pravi nesmisli. Na primer tisto, da
člani Dela, kadar klečimo,
sklenemo roke na hrbtu, kar naj bi
bil nekakšen čuden obred. V
resnici pa, pripoveduje ustanovitelj, 
smo poklekali na tla, ker nismo
imeli klečalnikov, in so fantom
roke same od sebe zlezle za hrbet
(Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
61). V zvezi s tem prim. tudi pismo
madridskega škofa Leopolda Eija y
Garaya z dne 21. 6. 1941 opatu

https://opusdei.org/sl-si/article/1-babicina-smrt/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


koadjutorju samostana Montserrat,
Aureliu Maríi Escarréju Janéju OSB,
RHF, D-03545/3; in Álvaro del
Portillo, Sum. 414; José Luis Múzquiz
de Miguel, Sum. 5800; Pedro Casciaro
Ramírez, Sum. 6327.

[2] Prim. Zapiski, št. 751, 15. 6. 1932;
št. 1240, 10. 3. 1935; št. 1267, 7. 5.
1935; št. 1290, 14. 10. 1935; št. 1292,
28. 10. 1935 idr.

[3] Reskript v: RHF, D-15074.

[4] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 414;
Pedro Casciaro Ramírez, Sum. 6327.

[5] Pismo iz Madrida, EF-400423-1.

[6] Zapiski, št. 1611.

[7] Prim. Pismo iz Ávile Álvaru del
Portillu in članom Dela v Madridu,
EF-400701-2, kjer je omenjen mali
Judež; in Zapiski, št. 1614, 21. 6. 1940.

[8] Pismo iz Leóna, EF-400806-2.



[9] Zapiski, št. 1619, 24. 8. 1940.

[10] Pismo iz Madrida msgr. Miguelu
de los Santosu, EF-400915-1. Miguel
de los Santos Díaz Gómara je bil
imenovan za škofa v Cartageni
(provinca Murcia) leta 1935; potem je
bil apostolski upravitelj Barcelone do
leta 1942. To je bil pri pisanju tega
pisma razlog za neodločenost, ali naj
mu ga pošlje v Murcio ali v
Barcelono.

[11] Pismo iz Madrida msgr. Marcelinu
Olaechei Loizagi, EF-400910-1.

[12] Prim. Zapiski, št. 1622, sep. 1940. V
zvezi s kronologijo dogodkov prim.
RHF, D-15200 in D-15204.

[13] O patru Carrillu in madridski
Marijini kongregaciji: prim. Carlos
López Pego, La Congregación de »Los
Luises« de Madrid. Apuntes para la
Historia de una Congregación
Mariana Universitaria de Madrid,
Madrid 1999.



[14] Prim. Zapiski, št. 1626, 15. 11.
1940.

[15] Prav tam, št. 1623, 14. 9. 1940.

[16] Prim. prav tam, št. 1624, 15. 9.
1940. Casimiro Morcillo je bil
generalni vikar.

[17] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
329.

[18] RHF, D-15713. Diskretnost članov
Opus Dei pri apostolskem delovanju
je bila nekaj neizogibnega zaradi
španskih političnih razmer v letih
1931 do 1939 in ker je bilo Delo
pravkar rojeno. Da bi se izognil
pretresom in preganjanju, je
ustanovitelj ravnal s sveto
diskretnostjo, kar je podpiral tudi
njegov duhovni voditelj (prim. 
Zapiski, št. 486, 16. 12. 1931; št. 734,
24. 5. 1932, št. 799, 5. 8. 1932, in št.
1216, 10. 1. 1935).

[19] RHF, D-15713.



[20] Prav tam.

[21] Álvaro del Portillo, Sum. 330.

[22] Prim. prav tam. Ustanovitelj si je
to razlagal kot poslednji izraz
naklonjenosti s strani svojega
spovednika, kot pravi v nekem
zapisu: Pri zadnjih dveh pogovorih,
ki sem ju imel s cenjenim patrom
jezuitom, me je spremljal Álvaro.
Med zadnjim srečanjem sem mu
dejal, naj mi vrne Codex, kot smo
takrat rekli našemu statutu. In mi
ga je vrnil; imel ga je namreč zato,
ker sem mu ga prinesel zaradi
povezave z mojo dušo. In on, p.
Sánchez, je kot poslednje dejanje
naklonjenosti med papirje vstavil
listič z imeni oseb, ki so v družbi
patra C. de A. širile govorice,
klevete in interpretacije, ki so
postale ne vzrok, temveč lažna
osnova te kampanje, ki še vedno
traja (Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966,
št. 20).



[23] RHF, D-15713.

[24] Zapiski, št. 1625, 4. 11. 1940. Te
navdihe je imel v mislih, ko se je
izogibal direktnega omenjanja in
uporabljal izraz kapljice medu
(prim. Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966,
št. 20).

Aquae multae non potuerunt
extinguere charitatem – velike vode
ne morejo pogasiti ljubezni (Vp 8,7).

[25] Zapiski, št. 1622, sep. 1940.

[26] Prav tam, št. 1625, 4. 11. 1940.

[27] Ángel Carrillo de Albornoz se je
rodil leta 1905, vstopil v Družbo
Jezusovo 15. 7. 1925 in izpovedal
zaobljube 15. 8. 1941. Leta 1940 je bil
imenovan za vodjo Španske zveze
Marijinih kongregacij, dne 5. 4. 1948
pa je postal direktor Centralnega
tajništva Marijinih kongregacij ter se
preselil v Rim, v generalno kurijo na
ulici Borgo Santo Spirito. Leta 1951 je



iz Družbe Jezusove izstopil (prim. R.
Mendizábal, Elenchus Scriptorum qui,
in restitutam Societatem Iesu
cooptati, eam deseruerunt, v: 
Catalogus defunctorum in Renata
Societate Iesu ab a. 1814 ad a. 1970,
Rim 1972, str. 605).

[28] Zapiski, št. 1626. José María García
Lahiguera se je rodil leta 1903 v
kraju Fitero (pokrajina Navara), bil
posvečen v duhovnika leta 1926 v
Madridu in umrl leta 1989. Po
državljanski vojni je bil profesor,
predstojnik in spiritual madridskega
semenišča; takrat se je pri njem
spovedoval ustanovitelj, do leta 1944.
Pozneje je postal madridski pomožni
škof, posvečen leta 1950, ter bil škof
Huelve od leta 1964 do 1969, ko je
imenovan za nadškofa v Valenciji. Bil
je soustanovitelj ženske
kontemplativne ustanove
Kongregacija sester Kristusa
Duhovnika. Več o njegovem življenju:
Salvador Muñoz Iglesias, José María



García Lahiguera – un carisma – una
vida, Madrid 1991. Prim. tudi Vicente
Cárcel Ortí, Pasión por el sacerdocio.
Biografía del Siervo de Dios José
María García Lahiguera, Madrid
1997.

[29] Zapiski, št. 1873, 22. 11. 1948.

[30] Pismo iz Rima Florenciu Sánchezu
Belli, EF-631206-2. Ne timeas – ne boj
se.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/8-menjava-spovednika/ (11.

Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/8-menjava-spovednika/
https://opusdei.org/sl-si/article/8-menjava-spovednika/

	​8. Menjava spovednika

