
opusdei.org

7. »Svetniško reklo«

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

18. Apr. 2020

↗ Nazaj na kazalo

Sveta Terezija pripoveduje, da je v
nekem obdobju trpela huda
nerazumevanja, saj je njen
spovednik nekatera nadnaravna
dejstva, ki jih je doživljala, pripisoval
delovanju hudiča. Ravno tako so bili
o tem prepričani dobri ljudje tistega
kraja. Veliko hudega je prestajala,

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


dokler ni prišel mimo sv. Peter
Alkantarski. Ko je to slišal,
pripoveduje svetnica, »je iskreno
sočustvoval z menoj in mi zagotovil,
da je to, kar sem pretrpela, namreč
nasprotovanja dobrih in pobožnih,
med najbridkejšimi trpljenji na
zemlji«.[1]

Nasprotovanje, ki ga je trpel
ustanovitelj, je bilo zelo dolgotrajno
in njegov potek silno zapleten. Prvi
priokusi grenkobe segajo v začetek
tridesetih let. V tistem času je v
svojih Zapiskih dejal:

V teh dneh so se po mojem védenju
nad nas spravili patri iz treh
različnih ustanov. Nasprotovanje
dobrih? Hudičeve zadeve.[2]

Znano je – in dogaja se pogosteje, kot
bi si človek mogel misliti –, da hudič
dobre namene kakega kristjana
izkorišča za to, da razburja mirno
vest njegovega bližnjega, če seveda
Bog to dopušča. Ta misel, da so



včasih dobri ljudje v spotiko
pravičnemu, preveva katarino z dne
14. septembra 1940. Takole pravi:

Hude stiske. Nerazumevanje in
obrekovanje. Spletke hudobnih in
nasprotovanje dobrih. V veliki meri,
četudi nadnaravni nagib pozna samo
Bog, je bil človeški povod M.
Verjamem, da njegov namen ni slab.
[3]

Toda »nasprotovanje dobrih« ni bilo
kratkotrajen pripetljaj. Vsebovalo je
neko edinstveno sestavino, in sicer se
je dejstvu, da so gonjo sprožili
redovništvu predani ljudje, zatem
pridružilo še delovanje tistih, ki so s
tem nadaljevali in to raznesli na vse
strani. Z vso pravico torej
Jožefmarija pravi:

Poleg nasprotovanja dobrih tudi ni
manjkalo – in ne manjka –
prekanjenih neumnežev, ki so na
osnovi mnogih polresnic,
marsikatere zmote in precejšnjega



števila namernih klevet trdovratno
in brez kakršnekoli človeške
obzirnosti organizirali zganjanje
hrupa proti nam. In vse to so potem
ljudje iz nevednosti ali po neumnosti
brez slabih namenov raztrobili
naokrog.[4]

Na takšno enostransko zganjanje
hrupa se je ustanovitelj odzval tako,
da je zase in za svoje uvedel zakon
tišine – zakon, ki je v primeru
napadov obvezoval k izvajanju
politike zaprtih ust: molčati, vedno
molčati. Brez pritoževanja, brez
komentarjev. Nadejal se je, da se
bodo razburjeni duhovi sčasoma
pomirili in se bo prah polegel ter bo
naposled vse skupaj pahnjeno v
pozabo. Zaupal je, da bo sito časa
presejalo tiste žalostne dogodke in jih
spremenilo v obrobne spomine, 
oddaljene in spokojne, ki ne bodo
nikomur povzročali grenkobe.[5]



Z veliko mero potrpežljivosti je
pustil, da je minilo precej let, preden
se je lotil opisovanja preteklih stisk.
Nato je previdno, brez
prenagljenosti, dogodke predstavil v
pismu, namenjenem njegovim
hčeram in sinovom. To je bilo leta
1947. Potem je besedilo trikrat
pregledal in sproti omilil svoje
izraze. Končno ga je po preteku
skoraj dvajsetih let dokončal leta
1966. Kot je bilo že omenjeno, je to
razlog za dvojno datiranje tega
pisma.[6]

Prvi odstavki v pismu so precej
obetavni in bralcu vzbudijo
pričakovanje pravcatega
zgodovinskega poročila:

Neurje se je precej poleglo. Izpolnil
bom navodilo, ki sem ga prejel od
zgoraj, od ljudi, ki imajo v Cerkvi
oblast in so mi rekli, naj spregovorim
o nekaterih stvareh, ki sem jih skušal
zamolčati, četudi nisem mogel



povsem preprečiti tega, da bi moji
otroci zanje izvedeli.[7]

A vseeno je ustanovitelj svojo
namero le delno uresničil. Kajti bolj
kot zgodovinskemu poročilu je pismo
podobno orisu razdrobljenih in
anekdotičnih pripetljajev, o katerih
pripoveduje z odporom, brez
časovnega sosledja in ne da bi jih
razdelal. Lahko še dodamo, da
podrobna opisovanja zaobide, da
namenoma zamolči imena za
preganjanje odgovorih oseb in da se
izogne sodbam o namenih in
nagibih. Poskušam, pravi pisec, ne
pretiravati z opisovanjem ter vam
prihraniti marsikateri
nepričakovan in krut dogodek, ki
se zdi iztrgan iz srednjega veka.[8]

Kakorkoli že, ne gre za poročilo, ki bi
sledilo kakšnemu izdelanemu
predstavitvenemu načrtu. Avtorju ne
manjka pripravljenosti in dobrih
namenov, vendar je občutiti umsko



prizadevanje, da se ne bi dotikal
nečednega ozadja te zadeve. Tako je
torej pripoved omejena na podajanje
posamičnih vtisov, na družinsko
kramljanje, sestavljeno iz koščkov
spomina in brez priročnih
dokumentov, na katere bi se mogel
sklicevati.[9] Očitno ustanovitelj je in
ni hotel povedati vsega o tem
poglavju zgodovine Dela, kajti
družinsko pismo ni ravno
najprikladnejša književna zvrst za
zgodovinopisje. V resnici je bila ovira
nekje drugje. Jožefmariju se je
upiralo govoriti o sebi, pa čeprav v
tretji osebi. Vendar je hotel ubogati
ukaz iz Vatikana, ki mu je naročal,
naj o tem spregovori svojim hčeram
in sinovom. Tako je še enkrat trčil ob
svoje staro geslo skriti se in izginiti
ter se je branil razkrivanja svoje
zasebnosti, ki je neločljivo povezana
z zgodovino Dela v času
»nasprotovanja dobrih«.



Predpostavka, da je Jožefmarija pri
tem opravilu okleval, ni prav nič za
lase privlečena, saj je primoran to
priznati že takoj na začetku: Pišem
vam, otroci moji, s težavo. S težavo
zato, ker so mi predlagali, naj vam
povem nekaj o svoji duši.[10]

Glede na nadnaravni zorni kot
ustanoviteljevega pisanja bi lahko
besedilu dali naslov: »Razprava o
stiskah – kako iz preganjanja izluščiti
duhovno korist, ne da bi pri tem
izgubili mir in veselje«. Kajti to pa
drži, da lahko bralec tega pisma
nenehno odkriva koristne nauke
visoke duhovne plemenitosti.

* * *

Nemogoče je spraviti v red tisto
kaotično množico izjav in dejanj,
govoric in laži, ki sestavljajo
obrekovalsko kampanjo. Vsemu
navkljub pa velja v grobih potezah in
brez anekdotičnih pripetljajev orisati
tok dogodkov. Na začetku, leta 1940,



je bil Jožefmarija tarča posameznih
kritik in govoric. To je bil čas, ko je
namigoval na svoje stiske. Kmalu
zatem – na osnovi neizpodbitnih
dokazov, da je proti njemu in
njegovemu Delu sprožena kampanja
– ni mogel drugače, kot da jo opredeli
kot nasprotovanje dobrih, saj je
vedel, kdo so bili njeni pobudniki.
Pozneje se je ta organiziranain 
naklepna kampanja razrasla v
preganjanje, v vztrajno in kruto
preganjanje.[11]

Ustanovitelj je le stežka uporabil takó
ostro besedo. Upiral se je temu zaradi
misli, da so napadi prihajali od oseb,
pripadajočih ustanovi, ki jo je imel
rad iz vsega srca. Podobno držo je
privzel tudi opat samostana
Montserrat. Toda – kot je slednjemu
dejal gospod Leopoldo – kaj drugega
kot pravo preganjanje je bila ta
surova in razbrzdana gonja, ki so ji
bili priča?



»Najbolj pa me čudi to,« je opatu
odgovarjal škof, »da vi živite v tem
okolju, ki je postalo tako kruto za
Opus Dei v tistih krajih, in se potem
še sprašujete, ‘ali je mogoče
nasprotovanju, ki ga je deležen, reči
preganjanje’. Povejte mi, ali ni
preganjanje, in sicer skrajno okrutno,
če to Delo, ki ga vi poznate, cenite in
se zanj tako po pravici zanimate,
imenujejo prostozidarstvo,
krivoverska sekta, podaljšek primera
Bañolas, mračno brezno, ki usodno
pogublja duše; in če njegove člane
ožigosajo z ikonoklasti in
hipnotiziranci, s preganjalci Cerkve
in redovniškega stanu in še z
mnogimi podobnimi izmišljotinami;
in če zoper njih naščuvajo civilne
oblasti ter skušajo doseči zaprtje
njegovih centrov, aretacijo njegovega
ustanovitelja in obsodbo s strani
Rima. Najbolj tragično in boleče pa
je, da si prizadevajo sejati razdor z
vsemi sredstvi, od spovednice pa do
obiskov na domu pri družinah tistih,



ki Delu hočejo dobro. Če to ni
preganjanje, in to nadvse surovo
preganjanje – le kaj bi lahko bilo?«[12]

Zgodovinsko sosledje dogodkov je
naraščajoče in nezadržno teklo dalje.
Sprva posamični udarci, zatem
organizirana nasprotovanja in
nazadnje razbrzdano preganjanje, ki
je padalo kakor slap po strmi pečini.

Zgodilo pa se je nekaj neverjetnega.
Najsibo da ni bil dovolj dobro
obveščen, najsibo ker se mu je zdelo
nepojmljivo, da bi njegovi bratje kot
orožje uporabljali obrekovanje –
dejstvo je, da je direktor
Kongregacije sv. Alojzija v Madridu
napravil presenetljivo potezo in se
postavil na stran patra Carrilla de
Albornoza, kot izrecno potrjuje v že
omenjenem pismu, v katerem
Jožefmariju pravi, da delujeta »v
popolnem soglasju«, ter ustanovitelja
obtoži širjenja klevet zoper Družbo
Jezusovo.[13]



Jožefmarija, obdarjen s fino
nadnaravno občutljivostjo, je onkraj
človeškega dojemanja prav kmalu
odkril, kateri je končni smisel tako
žalostnih dogodkov. Čim so se na
obzorju njegovega življenja zarisala
znamenja nasprotovanja, je doumel,
da je šlo za božjo stvar, da je bila to
od zgoraj poslana preizkušnja. Tako
da se je njegova pozornost
osredotočila na to, da požanje 
dobrine, zaradi katerih je Gospod
dopustil to stisko.[14] S tem je položaj
dobil novo perspektivo, precej
drugačno od gledišča nekoga, ki bi
dejstva motril z zornega kota tega
sveta. Dogodki so se v
ustanoviteljevih očeh javljali prežeti
z jasnino nove luči. Privzemali so
transcendenten smisel višje stopnje
in razsežnosti. Bili so skladni z nekim
redom modrosti, z načeli delovanja
božje previdnosti.

V nasprotju s površinskim
dojemanjem vsakdanje zgodovine je



Jožefmarija od zgoraj zaznaval božjo
ureditev stvari. Kar bi se torej
opazovalcu brez nadnaravnega
pogleda zdelo nerazložljivo
protislovje, je bilo za ustanovitelja
nekaj oprijemljivo očitnega. Na
primer to, da sta bila vedrost in
veselje sredi preganjanja združljiva s
tesnobo in bridkostjo. Ko namreč
človek ljubi Boga zares, ko se duša
tesno oklene njegove volje, se
povzpne nad žalost in tegobe. Tisti, ki
so vztrajali pri svoji nameri, da
zrušijo Opus Dei, so pozabljali nekaj
zelo pomembnega, na kar nas
razumno spominja ustanovitelj:

Ti ljudje pozabljajo, da božja dela – in
tudi to Božje delo – gradi Bog.
Nasprotno pa človeške spomenike
gradi in poruši čas.[15]

Živo si je Jožefmarija želel, da bi bila
tista zarota končana enkrat za vselej.
Vedel je, da ključ do zgodovine



navsezadnje tiči v božji volji, kot je v
pismu dejal gospodu Leopoldu:

Veliko prosim n. Gospoda, da bi se
tisto končalo, če je takšna njegova
Volja. Ko dodajam ta pogoj, je s tem v
mojo molitev vključena prošnja, naj
tako tudi bo, naj bo božja Volja konec
preganjanja s strani dobrih, ki ga
trpimo. Kakorkoli že, FIAT.[16]

* * *

Nekoč sta se Jožefmarija in škofijski
generalni vikar Casimiro Morcillo
sprehajala v okolici Madrida, ko je
vikar, zavedajoč se svoje netaktnosti,
svojega spremljevalca vprašal: Ali
veš, da so te menda kot krivoverca
obtožili v Rimu na Svetem oficiju? Ko
je to slišal, se je Jožefmarija silno
razveselil:

Kako vesel sem, Casimiro! Kajti iz
Rima, od papeža, ne more priti nič
drugega kot luč in dobro, mu je dejal.
[17]



To čisto veselje duha pa je terjalo
visoko ceno njegovih telesnih moči.
Da se je namreč mogel zoperstaviti
tisti gori klevet, ki so Delo ovirale na
njegovi poti proti Rimu, so bili
potrebni titanski napori. V tej
obrekovalski kampanji je bila na
kocki neposredna prihodnost Opus
Dei, saj je bila odobritev s strani
Rima obvezno izhodišče za vsako
cerkveno ustanovo z ambicijami
svetovnega obsega. Njegovi telesni
izčrpanosti pa se je pridružilo še
ogromno breme desetih zaporednih
terminov duhovnih vaj, ki so
vsakokrat trajale cel teden. Tako mu
je minilo poletje 1941.[18] Ko je bila
pred vrati jesen in se je začenjalo
novo akademsko leto, je bil
Jožefmarija tako izmučen, da se je
moral za nekaj dni umakniti na
oddih v vas La Granja blizu Segovie.
Tam je v spremstvu Ricarda
Fernándeza Vallespína pisal in hodil
na sprehode.



V četrtek, 25. septembra, je ostal v
hotelu. Deloma zaradi vremena, ki je
obetalo sive oblake in pršenje,
predvsem pa ker je čutil, da mora
Álvaru del Portillu nujno sporočiti
novico, od katere mu je žarela duša:

Danes sem sveto daritev in celoten
dan izročil za svetega očeta, za
njegovo osebo in namene, mu je
pisal. Po posvetilnih besedah sem (ob
istočasni gotovosti, da mora biti Delo
papežu zelo ljubo) začutil notranji
vzgib, da storim nekaj težkega, ob
čemer so mi prišle solze v oči. In z
žgočimi solzami v očeh sem na
korporalu gledal Jezusa v evharistiji
ter mu s srcem resnično rekel:
»Gospod, če ti tako hočeš, sprejmem
krivico.« Katera je ta krivica, si
gotovo predstavljaš: uničenje celotne
božje dejavnosti.

Vem, da sem mu ugajal. Le kako naj
bi zavrnil to dejanje zedinjenosti z
njegovo Voljo, če me je za to prosil?



Že nekoč prej, leta 1933 ali 1934, sem
to storil in samo On ve, kaj sem ob
tem prestal.

Sin moj, kako čudovito žetev nam bo
pripravil Gospod, potem ko nas bo
naš sveti oče spoznal v resnici (ne iz
obrekovanja) in bo v nas prepoznal
svoje nadvse zveste otroke – takšne,
kakršni smo – ter nas blagoslovil![19]

Enako kot leta 1933, vendar tokrat
znotraj maše, je Jožefmarija začutil
notranjo spodbudo, naj Gospodu kot
žgalno daritev skupaj s svojim
ustanoviteljskim poslanstvom žrtvuje
celotni apostolat Dela. Tik zatem ko
je izrekel posvetilne besede, ga je
Gospod nenadoma prosil, naj
svobodno sprejme uničenje Dela,
božje stvaritve, ki se je takrat z muko
prebijala skozi strašno zarotniško
kampanjo. Ni šlo za medlo možnost
izročitve, temveč za stvarno in
dejansko zahtevo. In s herojskim
zamahom nenavezanosti je duhovnik



v dejanju edinosti z njegovo Voljo
žrtvoval nekaj, kar mu je bilo mnogo
dražje od lastnega življenja.

Ta daritev je bila dovršitev devetih
let poslušnosti in popolne
podvrženosti božji volji. Dejansko je
nekoč, leta 1932, v svojih Zapiskih
dejal: Gospod, tvoj osliček si hoče
zaslužiti, da ga bodo imenovali ta,
ki ljubi božjo Voljo.[20] Mnogo dejanj
ljubezni in pokorščine je od takrat
vzcvetelo na križu. S to drugo
potrditvijo, da ljubeče sprejema
božje hotenje, je ustanovitelj postal
vreden tega naziva in Gospod mu
odtlej ni več pošiljal te trde
preizkušnje.

Njegovo trpljenje je tako doseglo
vrhunec na križu, ki je večno
znamenje posebne božje ljubezni. Po
pravici ga je na to spomnil msgr.
Carmelo Ballester, škof v Leónu, ko
mu je v povezavi s kampanjo,
organizirano zoper njega, pisal:



»Gospod vas ima zelo rad, saj vas
vodi po kraljevi poti križa.«[21]

Bridkost in sreča sta se za duhovnika
– to je človeško gledano paradoks –
zlivali v eno samo stvar. Zanj je bilo
pomembno edino to, da stori božjo
voljo. Ali bolje rečeno, da se z vso
svojo dušo prepusti božji volji, saj ga
razburkano dogajanje tistih let ni
oddaljilo od nje. Nasprotno, kot bo
dejal ob premišljevanju o preteklih
krivicah:

Zbližale so nas z Njim. Križale so nas
skupaj s Kristusom in nam pokazale
– jaz to sedaj vidim kristalno jasno –,
da so bridkosti, ki jih doživljamo
ljudje, pravične.[22]

Vendar naj nas to ne zavede.
Zedinjenost z božjim hotenjem ni
nastopila brez silovitega boja med
»starim človekom«, o katerem govori
sv. Pavel, in med otrokom,
prerojenim v milosti. Premišljevanje
božjega otroštva – zavedanje, da je



božji otrok – je bilo balzam, s katerim
je mazilil rane, ki mu jih je zadalo to
okrutno preganjanje, kot pojasnjuje v
pismu Álvaru del Portillu:

Alvarote! Veliko môli in še druge
spodbujaj k molitvi za svojega očeta.
Glej, Jezus dopušča, da mi sovražnik
daje videti, kako vrtoglavo ogromna
je ta kampanja neverjetnih laži in
blaznih klevet; in animalis homo se
dviga s človeškim zagonom. Po božji
milosti vselej zavračam te naravne
odzive, ki se zdijo in morda tudi so
prepojeni s čutom poštenja in
pravičnosti; ter napravim prostor za
radostni in sinovski fiat(zaradi
božjega otroštva: saj sem božji
otrok!), ki me navdaja z mirom,
veseljem in samopozabo.[23]

Mir in veselje sta bila odmerek
sladkosti, ki jo je v njegovi duši
puščal križ. Po drugi plati pa mu je
grenila čustva in njegovega duha
obremenjevala utrujenost, ki je nanj



vse bolj pritiskala. Brž ko je bilo
mogoče, se je umaknil ter izprašal
svojo dušo. Tedaj je zgrožen opazil
uničujočo spremembo, ki je postajala
opazna v njegovem značaju:

Dokopal sem se do tega velikega
odkritja: po naravi sem vesel in
optimističen. Kljub temu pa so dolga
leta boja in vsakovrstnega trpljenja
preoblikovala moj značaj, ne da bi se
jaz do sedaj tega zavedal. In zdaj je
nasmeh zame nekaj napornega. Zdaj
imam tisto resnost osemdesetih let –
za katero sem Gospoda prosil pri
dvajsetih – in veliko grenkobe.

To je dejstvo, kot je dejstvo tudi to, da
sem v duši le ob skrajno redkih
priložnostih izgubil gaudium cum
pace, morda le za trenutek, kljub
vsem notranjim in zunanjim stiskam.
Potlačen v nesnago in sramoto sem
se čutil srečnega. Mislil sem si: Čast
sem že pred mnogimi leti izročil



Jezusu. Če je On ne potrebuje, zakaj
bi jo hotel jaz?

Ampak če se vrnem k temi: imam
pogoste izbruhe slabe volje, sem
resen, izgledam žalosten. Bog pa tega
noče niti ni to duh Dela. Trudim se,
da bi v naših hišah vladalo veselje, in
tako tudi je. Jaz moram prvi dajati
zgled. To bo dobro mrtvičenje,
neopazno in vedno pri roki! Če moj
duhovni oče to odobri, bom svoje
posebno spraševanje vesti
osredotočil na veselje … kar je vse
prej kot mačji kašelj!

Sklep: nasmeh, nasmeh vedno (!) iz
ljubezni do Jezusa Kristusa.

Madrid – hiša lazaristov (Fz. de la
Hoz), november 1941.[24]

* * *

V slabih dvanajstih mesecih, od
jeseni 1940, se je s tolikšno naglico
razraslo »nasprotovanje dobrih« ter



poseglo po takšnem arzenalu
sredstev in vzvodov vplivanja, da je
bilo preživetje Dela pravi čudež. Iz
nekega pogovora z madridskim
škofom v januarju 1941 povzema
ustanovitelj naslednje besede o
kampanji, ki jo je vodil pater Carrillo
de Albornoz: Obrekovanje ima – v
najboljši veri – popolnoma
organizirano po vsej Španiji, in kot
pravi pater Segarra, bodo to
pripeljali tudi v Rim.[25] Pozneje se
je znotraj množice nesmislov, ki so
sledili, dejansko govorilo, da bo
zadeva končala v Rimu. Celo vnaprej
– brez čakanja na postopek in sodbo
– so naokrog raznesli vest, da je bil
Opus Dei že obsojen, njegov
ustanovitelj pa suspendiran a divinis.
[26]

Toda prvi znani in zanesljivi podatek
o tem, da se je pripravljala uradna
ovadba Opus Dei na Svetem sedežu,
izvira iz junija 1941. Novico z
bolečino in nekoliko pretresen



sporoča gospod Sebastián Cirac, ko iz
Barcelone piše madridskemu škofu,
zato da tega ne bi prej izvedel
Jožefmarija:

»Nadvse cenjeni in dragi gospod
škof!

Čutim se dolžnega, da vam osebno
sporočim, da je pater provincial SJ v
teh dneh prispel iz Rima, kjer je
patru generalu Družbe Jezusove
izročil nekaj zaključkov zoper Opus
Dei. To je na omenjenega patra
generala napravilo tak vtis, da so jih
poslali na rimske kongregacije.

Novica prihaja iz verodostojnega
vira. O njej je bil preko nekega
prijatelja že obveščen tudi gospod
škof apostolski upravitelj Barcelone.
Morda za zdaj ni primerno, da to izve
g. José María. Medtem bomo v
soglasju s tukajšnjim škofom
pripravili, kar je potrebno za
obrambo resnice, pravičnosti in
kreposti, kljub obilici dela in



pomanjkanju časa, ki ga imam na
voljo.

Priporočam se za vaš blagoslov in
vas vdano pozdravljam,

Sebastián Cirac.«[27]

Z obratno pošto mu gospod Leopoldo
odgovarja:

»Dragi g. Sebastián!

Ob povratku z duhovnih vaj so mi
izročili vaše pismo, ki je brez datuma
in brez poštnega žiga, zato ne vem,
kdaj je bilo poslano.

Tako sem izvedel za žalostno novico.
Kakšna škoda! Vendar se ne gre
prenagliti. Bog, n. G., je nad vsem.
Kar se mene tiče, tega ne sme
izvedeti predobri g. José María, kajti
čeprav vem, da bi reagiral po
svetniško, bi telesno zelo trpel.
Trenutno vodi neke duhovne vaje.



Ne verjamem, da bodo tam karkoli
storili, ne da bi se uskladili s škofi
oziroma jih vsaj povprašali. Ko bo
prišel čas za to, nam bo Bog, n. G.,
pomagal.

Vi pa vseeno storite vse, kar morete.
Bog, n. G., ki vam bo poplačal, naj vas
pri tem razsvetli.

Naša največja skrb mora biti
prizadevanje, da nič od tega ne bi
povzročilo škode dušam. Namreč
škoda, in to velika, bi nastala, če bi
dopustili kakršnokoli diskreditiranje
svete Družbe Jezusove. Največja 
Opusova slava bo v tem, da jo bo
vedno blagoslavljal. Teh stvari se ne
sme zamešati s čim drugim.

In ker je Opus resnično Dei, se bo On
zavzel za to, kar je Njegovo, in nam
ga pomagal prav braniti.

Po mojem je najbolje, da se ta novica
ne raznese naokrog.



Sporočite mi, kar veste. Zelo vam
bom hvaležen.«[28]

Novica ni prišla v javnost. Poleti 1941
je bil Jožefmarija zaposlen z
vodenjem duhovnih vaj za študente
in duhovnike, tako da se z mnogimi
drugimi nujnimi posli ni mogel
ukvarjati.[29] Ko je prišel september,
je bil tako zdelan, da so ga njegovi
sinovi prosili, naj si vzame nekaj dni
oddiha. Skupaj z Ricardom
Fernándezom Vallespínom se je 21.
septembra odpravil v La Granjo, kot
že rečeno, in se nastanil v Hotelu
Europeo. Dva dni pozneje je obiskal
monsinjorja Luciana Péreza Platera,
segovijskega škofa, ki je v pogovoru
načel temo, s katero se ukvarjamo.
Kot je povedal Jožefmariju, je škof
imel brata jezuita v Loyoli. Od njega
je izvedel, da so v hišah Družbe
Jezusove imeli na voljo le
enostranske in za Opus Dei prav nič
ugodne informacije, tako da bi si le
stežka mogli ustvariti objektivno



mnenje. Tedaj ga je škof, kakor bi mu
sporočal svežo novico, vprašal:

– »Ali veste, da so zadevo spravili v
Rim? Moj brat mi je povedal.

– Vem, da so se obrnili na Sveti
oficij, mu je odgovoril Jožefmarija. 
In ne morete si zamisliti, kakšen
val veselja, celo fizičnega, me je
prevzel, ko sem to izvedel: Papež
nas zdaj že pozna, čeprav nas
pozna v slabi luči, zaradi
obrekovanja!«[30]

Hitro je ugotovil, da je bila ovadba, ki
jo je omenjal brat monsinjorja Péreza
Platera, bolj sveža zadeva in da je šlo
za obtožbo, vloženo v skladu z vsemi
predpisi. V ozadju novice si je
Jožefmarija predstavljal, kar je že
dalj časa slutil: da se bo poplava
obrekovanja, izvirajočega iz Španije,
naposled razlila tudi po Rimu.
»Žalostna novica«, ki sta mu jo
gospod Leopoldo in Sebastián Cirac
skušala prikriti, ga je zadela kakor



strela z jasnega. Dva dni je bilo
njegovo srce razdeljeno.[31] Čutil je
človeške vzgibe, kipenje upornosti, ki
jo je z božjo milostjo in z vedrim
dejanjem božjega otroštva uspel
ukrotiti ter znova pridobiti mir in
veselje.

Jožefmarija je tako kot gospod
Leopoldo utemeljeval svoje upanje
na človeških in nadnaravnih
razlogih. In imel je še kako prav, saj
je rimska kurija previdno skrbela za
to, da bi se razgrete strasti pomirile
in da bi se obtožbe uležale, in v ta
namen so bile uvrščene na strogo
čakalno vrsto. Medtem so nekateri
španski škofje po nunciju v Rim
pošiljali posamezna sporočila o
resnici dogodkov. Vendar je bilo
očitno, da so bili tožniki glede
obveščanja v prednosti, kot dokazuje
dejstvo, da je pater general Družbe
Jezusove dal na Sveti sedež poslati 
poročilo o Opus Dei s številnimi
prilogami (od A do M). Iz Španije



prispele informacije so morale biti
tako alarmantne, da je sam pater
general v svojem osebnem pismu,
priloženem omenjeni pošiljki, ocenil
Opus Dei kot »nekaj zelo nevarnega
za Cerkev v Španiji«. Dopis je
nadaljeval s temi besedami: »Temu,
da njegova ekscelenca madridski
škof podpira in širi Delo z vsemi
sredstvi, se ne gre čuditi. Prav tako
me ne čudi, da nekateri škofje kažejo
naklonjenost do ustanovitelja,
gospoda Escrivája. Dejansko živi
vzorno duhovniško življenje in
njegova knjiga Pot vsebuje zdrav
asketski nauk, predstavljen na
privlačen način. Toda kdor bi se
seznanil s celovitim pogledom na
Delo, bi ugotovil, da je ta knjiga
namenjena tistim, ki še niso prestali
‘iniciacije’, četudi so v njej prisotni
znaki skrivnostne težnje po
obvladovanju sveta s pomočjo
nekakšnega krščanskega
prostozidarstva; na primer v točki
911: ‘Kdaj bo svet naš?’ … In če potem



nekateri trdijo, da je ‘Opus Dei’ stvar
brez kakšne posebne teže, je to zato,
ker se Delo zaradi svoje tajne narave
le malo kaže navzven; ali pa gre
morda za spretno potezo s ciljem
ukaniti cerkveno oblast. Vendar ni
dvoma, da trenutno ima velik vpliv
in da vzbuja pozornost tudi pri
civilnih oblasteh.«[32]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Sv. Terezija Avilska, Lastni
življenjepis, Karmel Sora 1998, 30.
pog., 6.

[2] Zapiski, št. 1346, 31. 5. 1936.

[3] Zapiski, št. 1622. Kdo je M., ni
znano.

https://opusdei.org/sl-si/article/8-skalpel-iz-platine/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


[4] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
47. Na vsak način hočejo sprožiti
majhen ali pa velik konflikt (prim.
Pismo iz Madrida škofu Leopoldu
Eiju y Garayu, EF-410525-1).
Jožefmarija se je izogibal zapletanju
v glasne spore.

[5] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
18.

Kljub vsemu pa je ustanovitelj
pričakoval, da bo »nasprotovanje
dobrih« imelo svoj vpliv na
prihodnost. Tako je tudi bilo. Leta
1951 je na primer zapisal: V tistem
prvem težkem obdobju, ki ga ni
lahko opisati, saj se je mnogo duš
dvignilo zoper Opus Dei in zoper
mene, sem govoril vašim bratom,
ki so bili ob meni: Otroci moji,
najhujša ni ta sedanja kampanja,
hujše bo to, da bodo potem iste
stvari ponavljali skrajneži in
sovražniki Cerkve ter z lažnim
pričevanjem teh svetih mož



podkrepili svoje klevete. In to se
dejansko dogaja. Nobena izmed
laži o Delu, ki se širijo sedaj, ni
nova: to so iskreno rečeno stare
stvari, izmišljene so bile že takrat,
pred mnogimi leti (Pismo14. 9. 1951,
št. 12).

Skoraj pol stoletja pozneje, leta 1983
(in to je zgolj eden med mnogimi
primeri), je v Zvezni republiki
Nemčiji izbruhnila kampanja
dezinformiranja proti Opus Dei, ki jo
je zelo napadalno izvajala močna
radijsko-televizijska hiša 
Westdeutscher Rundfunk (WDR).

Njene oddaje so napadale Opus Dei
in ga označevala za versko sekto,
tako kot je bil že nekoč ožigosan za
krivoverstvo. Pošiljali so anonimne
tiskovine družinam, katerih otroci so
se udeleževali apostolskih dejavnosti
Opus Dei, in njihove starše opozarjali
na nevarnost. Delo so obtoževali, da
je tajno združenje in družbeno



izredno nevarno, saj naj bi bili
nekateri njegovi člani vpleteni v
sporne posle in celo v trgovino z
orožjem.

Da bi resnica prišla na dan in da bi
bile krive obtožbe te kampanje
zavrnjene, se je Opus Dei v Nemčiji
po nasvetu kardinala Josepha
Höffnerja moral obrniti na sodišče.
Steklo je več procesov, ki so se
končali s sodbami v prid Opus Dei.
Prim. sodbo Deželnega sodišča
München I, 10. 7. 1985 (AZ 9 0
1368/85); sodbo Vrhovnega deželnega
sodišča München, 25. 4. 1986 (AZ 21
U4871/85); in še sodbo istega sodišča
z dne 17. 9. 1986 (AZ 21 U6128/85).

WDR je moral javno preklicati svoje
zmotne obtožbe in sodno je bilo
prepovedano širjenje ali prodajanje
knjig, ki so vsebovale tiste neresnice.
O tej kampanji: Hans Thomas, 
Öffentliche Information und



Persönlichkeitsrecht, v: Die Neue
Ordnung, 4/1987.

[6] Prim. Pismo 29. 12. 1947/14. 2.
1966, št. 3 in 18. V resnici se je, kot
smo tudi že povedali, odločil, da to
pismo shrani v Splošnem arhivu
Prelature (AGP) kot dokument in ga
ne razpošlje v centre Dela.

[7] Prav tam, št. 2.

[8] Prav tam, št. 4.

[9] Prav tam, št. 13.

[10] Prav tam, št. 11.

[11] Poleg drugih virov prim.: Pismo iz
Pamplone članom Dela v Madridu,
EF-410601-3; in Pismo iz Madrida p.
Carlosu Gómezu Martinhu SJ,
EF-410614-2.

[12] Pismo škofa Leopolda Eija y
Garaya montseraškemu opatu
koadjutorju Aureliu Maríi Escarréju



Janéju OSB, 1. 9. 1941, RHF,
D-03545/4.

Pozneje, 3. novembra (RHF,
D-03545/5), piše opat škofu: »Če sem
v svojem zadnjem pismu dejal, da si
nasprotovanja, ki ga je od vsepovsod
deležno Delo, ne bi upal imenovati
preganjanje, sem to rekel zato, ker
čutim resničen odpor do te besede
glede na to, da nasprotovanje prihaja
od cerkvenih oseb, v bistvu pa se
moja presoja ne razlikuje od vaše. In
preganjanje Opusa ter njegovih
privržencev se še kar nadaljuje.«

»Podaljšek primera Bañolas« – namig
na nasprotovanje, ki je v kraju
Bañolas (provinca Gerona) na
začetku njenega delovanja doletelo
ustanovo Magdalene Auline z
imenom Župnijske delavke.

[13] Pismo patra Daniela Ruiza SJ
ustanovitelju z dne 23. 5. 194, že
citirano. Izvirnik v: RHF, D-30005.
Madridski škof v pismu opatu



Escarréju z dne 24. 5. 1941, se pravi
kakor hitro je lahko prebral pismo
patra Daniela Ruiza SJ, pripominja:
»Včeraj sem prebral neko pismo, v
katerem predstojnik neke rezidence
SJ pravi, da blati Družbo Jezusovo,
kdor trdi, da le-ta preganja Opus Dei
in si prizadeva za njegovo uničenje.
Vi, ki veste, kaj se tam dogaja, lahko
sami presodite.« Prim. Dodatek
XIX.Argumentiranje spominja na La
Fontainovo basen Volk in jagnje. Pa
vendar se je takšno argumentiranje
prijelo. V tistih dneh, ko se je
ustanovitelj 31. 5. 1941 srečal s
patrom Gómezom Martinhem v
kolegiju Areneros v Madridu, mu je
toledski provincial ponovil isto
sodbo, ki jo je Jožefmarija zabeležil s
temi besedami: Trpijo preganjanje,
zato ker – tako pravi – mu najboljši
odhajajo (zapisek z dne 31. 5. 1941,
RHF).

[14] Pismo škofa Leopolda Eija y
Garaya montseraškemu opatu



koadjutorju Aureliu Maríi Escarréju
Janéju OSB, 21. 6. 1941 (RHF,
D-03545-3); celotno besedilo v 
Dodatku XX.

[15] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
4.

[16] Pismo iz Madrida škofu Leopoldu
Eiju y Garayu, EF-410525-1.

[17] Ustanoviteljeva zabeležka z dne 9.
6. 1948; RHF, D-15011. Prim. tudi
Silvestre Sancho Morales, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 405–406;
in RHF, AVF-0027.

[18] Prim. RHF, D-15013 in D-15014.

[19] Pismo iz kraja San Ildefonso de La
Granja Álvaru del Portillu,
EF-410925-1. Tisti teden, od 21. do 27.
septembra, je bil nastanjen v
prenočišču Hotel Europeo v La
Granji; prim. RHF, D-15410.

[20] Zapiski, št. 711, 28. 4. 1932.



[21] Pismo leónskega škofa Carmela
Ballesterja Nieta ustanovitelju, León,
27. 10. 1941; izvirnik v: RHF, D-15289.

[22] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
10.

[23] Pismo iz kraja San Ildefonso de La
Granja Álvaru del Portillu,
EF-410925-1.

[24] Zapiski, št. 1855 in 1856. Lazaristi
so imeli hišo na Ulici Fernández de la
Hoz.

[25] Poročilo o Jožefmarijevem
pogovoru s škofom Leopoldom Eijom
y Garayem z dne 29. 1. 1941. Izvirnik
v: RHF, D-30010.

[26] Prim. Zaupno poročilo o tajni
organizaciji Opus Dei, že citirano; in
anonimni zapis, izročen nadškofu v
Santiagu de Compostela, že citirano,
RHF, D-15006.



[27] Na vrhu lista je ročna zabeležba,
ki se glasi: »Prispelo 13. 6.
Odgovorjeno 15. 6.« Izvirnik je nekaj
let pozneje škof Eijo y Garay osebno
izročil ustanovitelju.

Gospod Sebastián Cirac Estopañán,
star Jožefmarijev prijatelj, je
doktoriral iz filozofije in književnosti
na Univerzi v Madridu; poleg tega je
imel še tri druge civilne oziroma
cerkvene doktorate. V času kampanje
proti Delu je bil profesor grške
književnosti na Univerzi v Barceloni.
V tistih dneh, ko za člane Dela niti
dopisovanje po pošti ni bilo varno, je
ustanovitelj rekel Álvaru: Dobro bi
bilo, da se, dokler vihar ne mine,
pisma našim pošiljajo preko
Ciraca (Pismo iz Léride članom Dela
v Madridu, EF-410420-2).

Izraz »novica prihaja iz
verodostojnega vira« namiguje na
kakšnega prijatelja gospoda
Sebastiána na uradnem cerkvenem



položaju ali na osebo, ki je bila blizu
predstojniku aragonske province,
patru Mondríi, ki je bil tudi vpleten v
obtožbe (prim. Pismo iz Madrida
patru Carlosu Gómezu Martinhu SJ,
EF-410614-2).

[28] Pismo je datirano v Madridu, 15.
6. 1941. V RHF, D-30011, je ohranjena
kopija, ki jo je priskrbel g. Leopoldo
malo pred svojo smrtjo (leta 1963).
Na zgornjem robu lista je ustanovitelj
zapisal: Vrnil g. Leopoldo.

[29] Prim. Dodatek XXI.

[30] Zabeležka o Jožefmarijevem
pogovoru z msgr. Lucianom Pérezom
Platerom, škofom v Segovii, z dne 23.
9. 1941 (izvorni rokopis v: RHF,
D-30012).

Glede na to, da omenja val veselja,
celo fizičnega, in obtožbo pri 
Svetem oficiju, je jasno, da se
navezuje na že opisani dogodek
nekaj mesecev poprej, ko se je



sprehajal s Casimirom Morcillem,
enim izmed generalnih vikarjev
madridske škofije, in mu je ta
povedal, da so ga obtožili v Rimu.
Spomin na tisti trenutek Jožefmarija
povzema z besedami: […] obtožen v
Rimu, morda pri Svetem oficiju,
sem se silno razveselil, kar
poskakoval sem od radosti, ko sem
šel po cesti (RHF, D-15011).

[31] Prim. Pismo iz kraja San Ildefonso
de La Granja Álvaru del Portillu,
EF-410925-1.

[32] RHF, D-30009. Gre za delno kopijo
pisma, ki ga je na Sveti sedež poslal
vrhovni predstojnik Družbe
Jezusove. Kopija je datirana s 3.
julijem 1942. To pismo, če se nanaša
na pošiljko Svetemu sedežu, ki jo
omenja Sebastián Cirac, je moralo
nastati že več mesecev, morda eno
leto, prej. Verjetno je to besedilo
končalo med klevetniškimi papirji,
ki jih je ustanovitelj Opus Dei



shranjeval, in najbrž mu ga je tako
kot mnoge druge dokumente izročil
kak cerkveni dostojanstvenik. Pismo
je napisano v italijanščini.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/7-svetnisko-reklo/ (17. Feb.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/7-svetnisko-reklo/
https://opusdei.org/sl-si/article/7-svetnisko-reklo/

	​7. »Svetniško reklo«

