
opusdei.org

7. Štirinajsti februar
1930

Ustanovitelj Opus Dei —
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

12. Feb. 2021

↗ Nazaj na kazalo

Ko povzema svoja apostolska
hrepenenja od 2. oktobra dalje,
Jožefmarija z vso preprostostjo pove: 
Od prvega trenutka je bila
prisotna silna duhovna aktivnost
in začel sem iskati poklice.[1] Toda
od kod je izviral zagon, da je ob

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


umirajoči dami prosil Gospoda, naj
bo svet duhovnik, če ne iz dejstva, da
se mu je njegova duša zdela kakor
potopljena v mlačnost in v
zapuščenost?[2]

Naj je slišati še tako neskladno, to
vendarle ni površna in neosnovana
trditev. Prepričanje o ogromni
višinski razliki med njegovim
apostolskim prizadevanjem in
veličino podviga, ki mu je bil zaupan,
je v njegovi zavesti povzročalo
nelagodje:

Kaj lahko stori bitje, ki mora izpolniti
poslanstvo, če nima sredstev, niti
starosti, niti znanja, niti kreposti,
sploh ničesar? je spraševal samega
sebe. Lahko gre k svoji materi, k
svojemu očetu, se obrne na tiste, ki
kaj zmorejo, prosi za pomoč
prijatelje … To sem storil jaz v
duhovnem življenju. Sicer ob
udarcih spokornega biča, ki je dajal



takt. A ne vedno: bila so obdobja
brez tega.[3]

Ob ugotovitvi, da med njegovim
visokim poslanstvom in njegovimi
skromnimi zmožnostmi vlada
neskladje, se mu je zazdelo, kot da je
njegova duša zapadla v zaspanost, ki
se je ni mogel otresti:

Po letu 1928, čeprav sem se takoj lotil
dela, sem imel svoj spanec. Ego
dormivi, et soporatus sum; et
exsurrexi, quia Dominus suscepit me
(Ps 3,6); zaspal sem, pogreznil sem se
v nekakšen sen; Gospod pa je bil tisti,
ki me je vodil in me gnal, da sem
delal vsak dan z večjo močjo.[4]

Mnogo let kasneje, ko bi bilo
pričakovati, da so stari spomini že
uležani, se je v njegovih mislih še
vedno boleče dvigala senca
upornosti, ki si jo je v svoji junaški
ponižnosti predstavljal in si očital: 
Gospod dobro ve, da sem jaz začel
delati v Opus Dei z odporom, in za



to vas velikokrat prosim
odpuščanja, je govoril in se
opravičeval pred svojimi otroki.[5]

Videti je bilo, kot da bi mu sedaj, ko
je Gospod odgovoril na njegove
goreče želje in dolga leta molitve,
upadla volja, in bi se počutil kakor
razklan v svoji notranjosti:

Hotel sem in nisem hotel. Hotel sem
izpolniti tisto nedvoumno poslanstvo
in od prvega dne naprej se je
porajalo intenzivno duhovno delo. In
nisem hotel, kljub temu da sem od
petnajstega do šestindvajsetega leta
nenehno klical k Jezusu Kristusu,
našemu Gospodu, in mu kakor slepi
iz evangelija govoril: Domine, ut
videam! (Lk 18,41); Gospod, daj, da
spregledam. Drugič pa v slabi
latinščini: Domine, ut sit! Naj se
uresniči to, kar Ti hočeš in česar jaz
ne poznam! In enako k Devici Mariji:
Domina, ut sit![6]



Opravljal je apostolat z resnično
prizadevnostjo in prepričanjem. 
Vselej brez kakršnegakoli
oklevanja, čeprav jaz nisem hotel!
še enkrat poudari.[7] Niti on sam si ni
mogel razložiti tega očitnega
protislovja, nekakšnega notranjega
upora. Jasno je, da mu ni manjkalo
silovite volje za izpolnjevanje svojega
poslanstva, temveč je bolj kot to,
kljub svoji popolni izročitvi hrepenel
po vedno bolj velikodušnih ciljih.

Prejel je – o tem ni dvomil – jasno
splošno idejo o tem, kar naj bi Delo
bilo, ne pa načina, kako naj to idejo
uresniči. Tako se je po 2. oktobru, ko
so navdihi prenehali, znašel v
poltemi, s splošno jasnostjo, ki je
osvetljevala jedro božjega načrta,
vendar brez specifičnih in praktičnih
razsvetljenj za oblikovanje te vizije v
nekaj otipljivega. Oziroma, če se
izrazimo z njegovimi lastnimi
besedami, prekinjen je bil tisti
duhovni tok božjega navdiha, s



katerim se je izrisovalo in
izoblikovalo to, kar je On hotel.[8]

Če naj sodimo po njegovih občutjih,
je treba sprejeti to, da je v njegovem
duhu lebdela podoba strašnega in
božanskega bremena, ob katerem se
je čutil kakor brez poguma. To si je
vedno očital: Bil sem strahopetec.
Bal sem se križa, ki ga je Gospod
naložil na moja ramena.[9]

(Ta misel o strahopetnosti ni v
življenju svetnikov nič drugega kot
kal ponižnosti. Se pravi, sad
priznanja, da ob soočenju z veličino
božjega povabila odgovorijo – tako se
jim zdi – s premalo navdušenja in s
prešibko predanostjo.)

Ampak, sta mar ta domnevna
bojazen ali strahopetnost zadosten
razlog za njegov nemir? Ali ne bi bilo
morda treba iskati vzrokov, bolj
sorodnih s potezami njegove
osebnosti, v katero je, mimogrede, le
stežka prodrla neodločnost, strah ali



malodušje? Že v otroških letih – kot
smo videli – je bil njegov značaj
zaznamovan z odporom do
ceremonioznosti in razkazovanja. Ta
naravna težnja se je naposled
globoko in nadnaravno ukoreninila v
njegovo bitje: Odkar sem se odločil
poslušati božji glas – ob slutnjah
Jezusove ljubezni –, sem v svoji
duši čutil željo po tem, da se
skrijem in izginem; da zaživim
tisti illum oportet crescere, me
autem minui (Jn 3,30); rasti mora
Gospodova slava, jaz pa naj bom
neopazen.[10]

Od tod izvira njegova zaskrbljenost,
kot nam izpove on sam, kajti misel o 
začetku neke nove ustanove bi
lahko izvirala iz napuha, iz želje
po lastnem ovekovečenju.[11]Že od
rosnih let je čutil veliko nezaupanje
do tega, kar je izredno, nepremagljiv
odpor do pozornost zbujajočih
novosti:



Veste, je svojim otrokom pisal leta
1932, kako se mi je vedno upiralo to
prizadevanje nekaterih – če ni
utemeljeno na zelo nadnaravnih
razlogih, ki jih presoja Cerkev – za
osnovanje novih ustanov. Zdelo se mi
je – in še vedno se mi zdi –, da je bilo
ustanov in ustanoviteljev preveč;
videl sem nevarnost nekakšne
psihoze ustanavljanja, ki je vodila do
ustvarjanja nečesa nepotrebnega iz
razlogov, ki sem jih imel za smešne.
Mislil sem si, morda v nasprotju z
ljubeznijo, da je bil kdaj razlog še
najmanj pomemben: bistveno je bilo
ustvariti nekaj novega in se
imenovati ustanovitelj.[12]

Najbolj logična razlaga za
ustanoviteljeva nasprotujoča si
občutja – sprejetje poslanstva in
odpor do ustanavljanja nečesa
novega – je božji poseg. Ta je jasno
izražen v prekinitvi tistih praktičnih
navdihov, ki jih je prejemal do
oktobra 1928. S tem je dobil še eno



potrditev o nadnaravnem izvoru
Dela, saj je bila ustanova, razen tega,
da je presegala njegove naravne
zmožnosti, zelo daleč od njegovih
osebnih okusov. Ko ga je torej videl,
kako pluje med odporom in
navdušenjem, se je tudi Gospod
odločil vstopiti v igro:

Gospod […], ki je videl moje upiranje
in tisto navdušeno in obenem
slabotno delo, mi je dal, da sem v
navidezni ponižnosti pomislil, da bi
na svetu moglo že obstajati kaj, kar
se ne bi razlikovalo od tega, kar je On
hotel od mene. To je bila nič kaj
razumna strahopetnost; bila je
strahopetnost udobnosti in dokaz, da
mene prav nič ni zanimalo biti
ustanovitelj česarkoli.[13]

Sredi te negotovosti duhá je, ne da bi
prenehal z aktivnostjo v Delu, gojil
skrito željo – brez kakršnekoli osnove
–, da ga bo našel že obstoječega nekje
drugje:



In medtem ko sem delal in iskal prve
duše, prve poklice, ter jih vzgajal,
sem si z lažno ponižnostjo govoril:
Ustanov je preveč, čemú naj bi jih
bilo še več? Mar ne morem najti na
svetu že izdelano to, kar hoče
Gospod? Če to obstaja, je bolje iti tja,
biti vojak v bojnih vrstah, kot pa
ustanavljati, kar bi lahko bil napuh.
[14]

Poskusil je torej pridobiti informacije
o ustanovah v Španiji, nato pa še v
tujini. Toda kakor hitro jih je proučil
od blizu, je ugotovil, da to ni bilo
tisto, kar je iskal: V roke sem dobil,
piše v svojih Zapiskih, novice o
številnih modernih ustanovah (iz
Madžarske, Poljske, Francije itd.),
ki so počele čudne reči … Jezus pa
je v svojem Delu od nas, kot
krepost sine qua non, hotel
naravnost![15]

Nič natančnejšega ne pove o vsebini
tistih čudnih navad. Vemo pa, da je



bila za duhovnost Dela od vsega
začetka značilna preprostost, brez
zbujanja pozornosti, brez
razkazovanja, brez skrivanja. Z
eno besedo: odpor do
spektakularnosti.[16]

Novembra 1929 je bil Jožefmarija
zaposlen z brezplodnim iskanjem, ko
se je v njegovi duši zopet začel
odpirati izvir navdihov.[17] In
obnovitev tistega duhovnega toka
božjih navdihov je po več kot letu
suše s seboj prinesla praktična
razsvetljenja za usmeritev
ustanovitvenih nalog. Vse to je
predstavljalo otipljiv dokaz, da je bil
Gospod tisti, ki je v svojih rokah držal
krmilo tega božjega podviga, kot je
nakazal v svojih Zapiskih:

Gospodov molk od dne 2. oktobra
1928, praznika svetih angelov in
predvečera Male Terezije, do meseca
novembra 1929 je zelo zgovoren […]:
na nedvoumen način dokazuje, da je



Delo od Boga, kajti če to ne bi bil
božji navdih, bi po zahtevi razuma,
takoj po končanih duhovnih vajah
oktobra ’28, ko je bil podvig že
orisan, moral ta ubogi duhovnik z
največjim navdušenjem nadaljevati z
izrisovanjem in oblikovanjem Dela.
Ni bilo tako: minilo je več kot leto
dni, ne da bi Jezus spregovoril. In
med drugimi razlogi je ta čas minil
tudi zaradi tega: da bi bilo očitno
dokazano, da je bil njegov osliček le
orodje … in sicer slabo orodje![18]

* * *

Že zdavnaj je pozabil na svoja
informativna poizvedovanja, ko je
nekega dne v roke dobil nekaj
zgibank o apostolskih organizacijah.
[19] Pri rekonstrukciji dogodkov bo
leta 1948 zapisal: Naposled sem
slišal za pavlince kardinala
Ferrarija. Je to morda to?
Poskušal sem se prepričati
(moralo je biti konec leta 1929).[20]



(V neki drugi reviji, »El Mensajero
Seráfico«, ki jo je občasno delil
bolnikom, je bilo objavljenih tudi
nekaj člankov o ustanovah patra
Honorata na Poljskem.)[21]

Vendar nadaljuje zgodbo o pavlincih
in nam pravi:

Poskušal sem se prepričati (moralo je
biti konec leta 1929); in ob ugotovitvi,
da so v Družbi sv. Pavla bile tudi
ženske, sem zapisal v svojih
Katarinah (če jih nisem zažgal, se
bodo našle med zavoji v arhivu in bo
tam mogoče prebrati isto, kar bom
napisal tule): Tudi če bi se Opus Dei
od pavlincev razlikoval samo po tem,
da v svoje vrste niti zdaleč ne
sprejema žensk, je že to znatna
razlika.[22]

Besedilo, ki ga omenja, je verjetno
bilo iz zažganega zvezka z zapiski.
Kljub temu pa je jasno opazno, da je
njegovo izražanje glede te zadeve
vselej vsebovalo strogo izključevanje



ženskega elementa. Jaz sem zapisal,
bo povedal ob drugi priložnosti: V
Opus Dei nikoli – niti v šali – ne bo
žensk.[23]

Očitno 2. oktobra 1928 ni »videl« niti
dogodkov niti zgodovinskih
podrobnosti, ampak bistveno jedro
božjega sporočila. Si je mogoče
predstavljati, da bi si v takšnih
okoliščinah, ob svojem odporu do
ustanavljanja česarkoli novega in
brez konkretnih razsvetljenj o
naslednjih korakih ustanove, začel
prizadevati za vključitev žensk v ta
podvig? Zagotovo je imel – po svojem
osebnem mnenju – lastno, jasno in
ostro prepričanje: ženske niso bile
poklicane, da pripadajo tej
organizaciji.[24]

Gospod pa ni dolgo odlašal s tem, da
to omejujoče merilo popravi.

Minil je kratek čas, bo povedal v
svojih Zasebnih zapiskih. 14.
februarja 1930 sem maševal kapelici



stare markize de Onteiro, matere
gospe Luz Casanova, ki sem ji nudil
duhovno oskrbo, ko sem bil kaplan
Zavoda. Med mašo, takoj po obhajilu,
celotno žensko Delo! Ne morem reči,
da sem videl, sem pa umsko, v
podrobnostih (kasneje sem ob
razvoju umskega videnja še dodal
nekaj stvari) dojel to, kar mora biti
ženska sekcija Opus Dei. Zahvalil
sem se in ob primernem trenutku
odšel v spovednico patra Sáncheza.
Poslušal me je in mi rekel: To je prav
toliko od Boga kot ostalo.[25]

Tistega 14. februarja je umsko in v
podrobnostih prejel spoznanje o
ženskem delu: nekaj, kar je
implicitno že bilo vsebovano v
splošnem videnju z dne 2. oktobra.
Tam je bilo konec obotavljanja in
raziskovanja o podobnih ustanovah:

V svojih Katarinah sem zabeležil
dogodek in datum: 14. feb. 1930.
Pozneje sem datum pozabil in pustil



minevati čas, ne da bi mi še kdaj v
moji lažni ponižnosti (v duhu udobja,
to je bil: strah pred bojem) prišlo na
misel, da bi bil vojaček v bojnih
vrstah: treba je bilo ustanoviti, brez
kakršnegakoli dvoma.[26]

Tako ena kot druga ustanovitev sta
ga zadeli nepripravljenega. Še
posebej tista v zvezi z žensko sekcijo:
ko je bilo njegov um brez luči,
njegova volja pa razdeljena med
hotenjem in nevednostjo. Nazadnje
pa še trdno mnenje o izključenosti
žensk. Mar ni s tem postajal božji
izvor Dela še očitnejši? Tako je to
priznal ustanovitelj:

Vedno sem verjel – in verjamem –, da
me je Gospod, tako kot ob drugih
priložnostih, vrtel na tak način, da bi
bil od zunaj viden objektiven dokaz,
da je Delo njegovo. Jaz: Nočem žensk
v Opus Dei! Bog: Jaz pa jih hočem.[27]

Iz ustanovitvenih protislovij je
nekega dne sestavil navdihnjen



venec, kajti presenečenj še ni bilo
konec:

Ustanovitev Opus Dei se je zgodila
brez mene, ženska sekcija v
nasprotju z mojim osebnim
mnenjem, Duhovniška družba sv.
Križa pa tako, da sem jo jaz iskal, a je
nisem mogel najti.[28]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
90.

[2] Zapiski, št. 839.

[3] Meditacija z dne 19. 3. 1975.

[4] Pismo 8. 12. 1949, št. 5.

[5] Pismo 24. 12. 1951, št. 249.

https://opusdei.org/sl-si/article/1-zakaj-bozje-delo/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


[6] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
19.

[7] Zapiski, št. 306.

[8] Zapiski, št. 179. Od tistega 2.
oktobra ’28 naprej nisem imel več
navdihov, ki mi jih je dajal Gospod
(prav tam, op. 193).

[9] Prav tam, št. 1870. Še mnogo let
pozneje mu je na misel prihajalo to,
kar je sam štel za pomanjkanje
predanega odziva na ustanovitvene
milosti; in nekaj mesecev pred svojo
smrtjo se je spraševal: Kaj sem
naredil jaz? Nisem se dobro
obnašal. Bil sem celo strahopetec
… (Meditacija z dne 19. 3. 1975).

[10] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
16.

[11] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
17.

[12] Pismo 9. 1. 1932, št. 84.



Isto misel najdemo v Zapiskih, št. 373,
z dne 3. 11. 1931. Vendar pa je ta
ideja precej starejša, saj ustanovitelj
na istem mestu pravi, da je o tem že
pisal. Ker v predhodnih zapisih ni
nobenega besedila, ki bi govorilo o
tej temi, je treba zaključiti, da je
omenjeni zapis spadal v 1. zvezek 
Zapiskov, ki ga je zažgal, in torej ga je
moral napisati vsaj pred marcem
1930.

[13] Meditacija z dne 14. 2. 1964. Leta
1951 je izrazil isto misel vPismu 14. 9.
1951, št. 3.

[14] Zapiski, št. 1870. José Luis
Múzquiz se spominja, kako ga je
slišal praviti, da v mesecih po 2.
oktobru 1928 ni imel nikakršne
želje biti ustanovitelj in da če bi
našel kakšno Delu podobno
organizacijo, bi rade volje odšel tja
kot vojak v bojnih vrstah (prim.
José Luis Múzquiz, AGP, RHF,
T-04678/1, str. 118).



[15] Zapiski, št. 1870. Izraza čudne
reči ni uporabljal v slabšalnem
smislu, ampak kot nekaj, kar je v
nasprotju z naravnostjo, značilno za
člane Opus Dei, ki bodo morali biti
običajni državljani in verniki (prim. 
Pismo29. 12. 1947/14. 2. 1966, št. 17).

[16] Meditacija z dne 14. 2. 1964.
Kmalu se je prepričal, pravi msgr. del
Portillo, da v Španiji takšne ustanove
niso obstajale; je pa prejemal novice
o novih organizacijah, ki so se
pojavljale v drugih državah: v Italiji,
Švici, Nemčiji, na Poljskem itd. (prim.
Sum. 536).

[17] Kot pravi ustanovitelj: Spet se
prične posebna, zelo konkretna
Gospodova pomoč (prim. Zapiski, št.
179, op. 193).

[18] Prav tam, št. 475. Malo zatem piše
članom Dela: Mnogokrat – čeprav
nisem prijatelj komedij – sem čutil
skušnjavo, željo, da bi pokleknil in
vas prosil odpuščanja, otroci moji,



ker sem se s takšnim odporom do
ustanavljanja, kljub temu da sem
imel obilo razlogov za gotovost
glede ustanovitve Dela, upiral,
kolikor sem mogel; naj mi bo pred
Bogom, našim Gospodom, v
opravičilo resnično dejstvo, da
sem od 2. oktobra 1928 sredi tega
svojega notranjega boja delal za
izpolnjevanje svete božje volje in
začel z apostolsko dejavnostjo
Dela. Minila so tri leta in sedaj
vidim, da je morda Gospod hotel,
da takrat trpim in še naprej čutim
tisti popolni odpor, da bi vedno
imel zunanji dokaz, da je vse
njegovo in nič mojega (Pismo 9. 1.
1932, št. 84).

[19] Tovrstne informacije je prejemal
preko španskih verskih revij. V
besedilu z dne 25. 8. 1930 govori o
tem, kar je počel že več let prej: Že
dalj časa, poleg tega, da bolnikom
prinašam verske revije (El
Mensajero, Iris de Paz, misijonske



revije in še druge časopise raznih
kongregacij), jih mirno in
predrzno raznašam po ulicah: v
revnih predelih nekaj časa nisem
mogel hoditi po nekaterih ulicah,
ne da bi me prosili za revije
(Zapiski, št. 86).

»Če se prav spominjam,« izjavlja J. L.
Múzquiz, »je povedal, da mu jih je
dal neki njegov prijatelj, Alejandro
Guzmán« (José Luis Múzquiz, AGP,
RHF, T-04678/1, str. 20).

[20] Zapiski, št. 1870. Msgr. del Portillo
pravi, da mu je ustanovitelj
velikokrat govoril o nekem starem
prijatelju in sošolcu s pravne
fakultete v Zaragozi po imenu
Enrique Luño Peña, ki je nekega dne
obiskal Zavod za bolne in ki mu je
povedal za pavlince ter poleg tega
leta 1928 tudi objavil članek v reviji
»Acción Social«.



Omenjeni članek: E. Luño Peña,Pan y
Catecismo, v: »La Acción Social«, 4.
letnik, št. 73, Zaragoza, I-1928, str. 7.

Nadalje je v nekem cerkvenem
zborniku, ki je bil takrat v Španiji
precej razširjen, leta 1928 izšel
obsežen članek o ustanovi kardinala
Ferrarija. Prim. P. Voltas CMF, 
Hombres y hechos de la Iglesia
Contemporánea. El Cardenal Ferrari.
Su Obra. La Compañía de San Pablo,
v: E. Subirana, op. cit., 1928, str. 105–
128.

[21] Prim. L. Martínez de Muñecas, Un
gran Apóstol de la Acción Católica, v:
»El Mensajero Seráfico«, 1. 1. 1930,
str. 15–16; 16. 1. 1930, str. 50–51; in 1.
2. 1930, str. 81–83. V teh člankih je
pisalo, da je po carskem odloku o
ukinitvi verskih redov na Poljskem
pater Honorat začel spodbujati
redovne poklice v obliki skrivne
organizacije; njeni člani so delali
zaobljube, vendar so v svetu živeli



brez redovniškega habita in brez
rednega življenja v skupnosti. Od leta
1892 dalje je ustanovil več redovnih
kongregacij, moških in ženskih, za
različne družbene sloje.

Laureano Martínez de Muñecas je bil
španski kapucinski pater, ki je v
tistem času živel v Krakovu in
deloval v ustanovah patra Honorata
Kozminskega iz Biale Podlaske.
Kasneje se je vrnil v Španijo in leta
1950 ustanovil Kongregacijo
predmestnih frančiškanskih
misijonark.

[22] Zapiski, št. 1870. Vse zabeležke,
nastale pred letom 1930, je, kot
rečeno, zažgal.

José Luis Múzquiz trdi, da je nekoč
slišal ustanovitelja, kako je po branju
omenjenih revij dejal: Zelo sem se
pomiril in zapisal, da so bila ta
združenja popolnoma drugačna
od ustanove, ki jo je Gospod hotel
od mene; in da je bila razen tega še



en temeljna razlika: da so v tistih
skupinah bile ženske, v Delu pa
žensk ne bo (José Luis Múzquiz, AGP,
RHF, T-04678/1, str. 20).

[23] Meditacija z dne 14. 2. 1964.

Pedro Casciaro pričuje, da »je celo
zapisal: V Opus Dei ne bo žensk, niti
v šali« (Pedro Casciaro, Sum. 6338);
in Blanca Fontán Suanzes izjavlja:
»Na začetku je božji služabnik
zagotavljal, da niti v šali ne bo delal
z ženskami« (Blanca Fontán, PM, l.
1061).

[24] 2. oktobra 1928, pojasnjuje msgr.
del Portillo, je ustanovitelj videl Delo,
kakršno je bilo in bo ostalo vse do
konca vekov: duhovniki in laiki v
iskanju svetosti preko izpolnjevanja
svojih družinskih in družbenih
dolžnosti, četudi trenutno ni bilo
izrecno določeno, katero mesto je v
Opus Dei namenjeno ženskam in
Duhovniški družbi sv. Križa (prim.
Álvaro del Portillo, Sum. 537).



Razsvetljenje, ki ga je prejel 2.
oktobra, je bilo »o celotnem Delu«: o
duhovnem jedru in sporočilu
svetosti, ne pa o podrobnostih
zgradbe in sestave. Zato po njegovem
mnenju v Delu ni bilo prostora za
ženske, oziroma, rečeno z njegovimi
lastnimi besedami: Jaz nisem mislil,
da bodo v Opus Dei tudi ženske
(Pismo 29. 8. 1965, št. 2); in še: Žensk
ne bo nikoli. (2. oktobra 1928 je
prejel »razsvetljenje o celotnem
Delu«; 14. februarja 1930 pa je po
novi božji milosti »doumel« še drugi
vidik tega obzorja.)

[25] Zapiski, št. 1871. V neki meditaciji
ob 14. februarju je dejal:

Hodil sem na dom k neki ostareli,
osemdesetletni gospe, ki se je pri
meni spovedovala, da bi daroval
mašo v njeni majhni kapeli. Prav
tam, po obhajilu, pri maši, je na
svet prišla ženska sekcija. Nato
sem v primernem trenutku odhitel



k svojemu spovedniku, ki mi je
rekel: To je prav toliko od Boga kot
ostalo (Meditacija z dne 14. 2. 1964).
Izpostaviti velja izraz »nato, v
primernem trenutku«, z vidika leta
1964.

[26] Zapiski, št. 1872. Med dokumenti v
splošnem arhivu Prelature je
ohranjeno pismo, datirano v Milanu,
21. 7. 1930, v katerem A. Slatri
obvešča ustanovitelja o pavlincih in
delu kardinala Ferrarija; ohranjeni
sta tudi dve pismi patra Laureana
Martíneza de las Muñecas, z dni 4. 2.
1932 in 1. 4. 1932, poslani iz Krakova,
o ustanovah patra Honorata na
Poljskem (prim. AGP, RHF, D-15059 in
D-03293).

Glede na datume ta pisma očitno
nimajo nikakršne povezave z
iskanjem ustanove, ki bi bila
podobna Delu, kot ga je ustanovitelj
videl 2. oktobra 1928, temveč z
vprašanji organizacijskega in



pravnega značaja, tako kot je v tistih
letih, zlasti v letu 1932, proučeval
konstitucije in pravilnike drugih
ustanov (prim. Zapiski, št. 716, 10. 5.
1932). Glede nekaterih praktičnih
zadev se je posvetoval še z drugimi
osebami, kot sta bila npr. pater
Sánchez (prim. prav tam, št. 769, 7. 7.
32) in pater Postius (prim. prav tam,
št. 769, 7. 12. 1932, in št. 808, 12. 8.
1932) idr.

[27] Zapiski, št. 1871.

[28] Navaja Álvaro del Portillo, Sum.
537.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sl-si/article/7-stirinajsti-februar-1930/


sl-si/article/7-stirinajsti-februar-1930/
(23. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/7-stirinajsti-februar-1930/

	7. Štirinajsti februar 1930

