
opusdei.org

7. Pot duhovnega
otroštva

Ustanovitelj Opus Dei —
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

25. Feb. 2018

↗ Nazaj na kazalo

Meseca septembra in oktobra 1931,
ko so v srcu mladega duhovnika tako
obilno poganjali vzgibi ljubezni, ga je
Gospod utrjeval na resnični poti
sinovske predanosti. Iz hudournika
tistih milosti pa je vzniknila še ena

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


vodna žila: posebno življenje
duhovnega otroštva.

Ko sem bil mlad, nam pripoveduje
ustanovitelj, sem imel navado, da
pogosto pri meditaciji ne uporabljam
nobene knjige. Kakor da bi jih
okušal, sem drugo za drugo
izgovarjal besede molitve Pater
noster in s slastjo sem se zadrževal
ob premišljevanju, da je Bog Pater,
moj Oče, da se moram čutiti kot brat
Jezusa Kristusa in brat vseh ljudi.

Nisem se mogel načuditi ob
kontemplaciji dejstva, da sem božji
otrok! Po vsakem premisleku sem bil
močnejši v veri, trdnejši v upanju,
bolj goreč v ljubezni. Ob tem, da sem
božji sin, pa se je v moji duši rodila
potreba, da postanem majhen otrok,
pomoči potreben otrok. Tako se je v
mojem notranjem življenju začelo to,
da sem živel, kolikor sem mogel –
kolikor morem –, življenje otroštva,



kar sem vedno priporočal svojim in
jim pri tem puščal svobodo.[1]

Na praznik angelov varuhov, 2.
oktobra, ob tretji obletnici
ustanovitve Opus Dei in na
predvečer goda sv. Male Terezije iz
Lisieuxa, je goreče klical k nebeškim
duhovom, še posebej k svojemu
angelu varuhu:

Dobrikal sem se mu in mu rekel, naj
me nauči ljubiti Jezusa, vsaj, vsaj
tako kot ga ljubi on. Nedvomno mi je
sv. Mala Terezija […] želela vnaprej
pokloniti nekaj za svoj praznik in je
od mojega angela varuha dosegla, da
me je danes naučil opravljati molitev
otroštva. Kakšne otročarije sem
povedal svojemu Gospodu! Z
zaupljivim zaupanjem otroka, ki se
pogovarja z velikim Prijateljem, o
čigar ljubezni ne dvomi: Naj živim
samo za tvoje Delo – sem ga prosil –,
naj živim samo za tvojo Slavo, naj
živim samo za tvojo Ljubezen […].



Spomnil sem se in vdano priznal, da
vse delam slabo: Tisto, Jezus moj, te
ne more presenečati; nemogoče je, da
bi jaz karkoli storil prav. Pomagaj mi
Ti, naredi to Ti namesto mene in
videl boš, kako dobro bo uspelo. Nato
ti drzno in brez oddaljevanja od
resnice rečem: Prepôji me, opijani
me s svojim Duhom in tako bom
izpolnil tvojo Voljo. Hočem jo
izpolniti. Če je ne izpolnim, pomeni
…, da mi ne pomagaš.

In bilo je obilo vzgibov ljubezni do
moje Matere in moje Gospe in tudi
zdaj močno čutim, da sem otrok
svojega Očeta-Boga.[2]

Ta katarina je prvenec nove poti, na
katero se je podal. Nato je
Jožefmariju v notranji zbranosti
minilo nekaj dni goreče in afektivne
molitve, medtem ko so se po ulicah
širile alarmantne govorice o novem
požiganju cerkva in samostanov. Dne
14. oktobra je izvedel, da je bil



potrjen zloglasni in žalostni 26. člen
ustave, ki je s seboj prinesel izgon
Družbe Jezusove. Istega dne je šel
popoldne k svojemu spovedniku v
Chamartín. Nevarnost ni zadevala
samo jezuitov. Napadi so grozili vsem
samostanom in redovnim hišam. Da
bi jih zaščitili, so katoliški študentje
organizirali nočne straže. Na god sv.
Terezije Jezusove, 15. oktobra, je
kaplan prišel v klavzuro. Med
redovnicami je vladal preplah zaradi
vznemirljivih govoric, ki jih je bilo
slišati z ulice. Pomiril jih je, kolikor je
mogel, in svoje besede navdal z
optimizmom:

Danes sem šel v klavzuro Sv.
Elizabete. Redovnice sem skušal
opogumiti. Govoril sem jim o
Ljubezni, o Križu in o Veselju … in o
zmagi. Proč s tesnobo! Smo na
začetku konca. Sveta Terezija mi je
od našega Jezusa pridobila Veselje – z
veliko začetnico –, ki me navdaja
danes …, ko bi, človeško gledano,



moral očitno biti žalosten zaradi
Cerkve in moje zadeve (ki se, po
resnici povedano, razvija slabo).
Veliko vere, zadoščevanja, povrhu
vere in zadoščevanja pa veliko
Ljubezni. Poleg tega sem danes
zjutraj, da bi očistil dva ciborija in da
ne bi Najsvetejše ostalo v cerkvi,
použil skoraj polovico ciborija,
čeprav sem dal precej hostij tudi
vsaki izmed redovnic.[3]

Za to setev veselja so ga redovnice
nagradile:

Ob izhodu iz klavzure, v vratarnici,
so mi pokazale Dete, ki je bilo kakor
Sonce. Nisem še videl lepšega Jezusa!
Čudovit je. Slekle so ga in tako leži z
ročicami, prekrižanimi na prsih, in s
priprtimi očmi. Prelep je: zasul sem
ga s poljubi in … rade volje bi jim ga
ukradel.[4]

Odtlej je vsak teden zahajal v
samostan in sestra Tornera mu je
prinašala malčka. To je bilo obdobje,



ko sta se v njegovi duši prepletala
veselje in žalost, žareči tok vzgibov v
njegovi molitvi in trde preizkušnje,
ob katerih je prosil za križ brez
cirenejcev. Pobožnost do Deteta je
oblikovala njegovo notranje
življenje:

Dete Jezus. Kako me je prevzela ta
pobožnost, odkar se je moj pogled
srečal z vélikim Tatom, ki ga moje
redovnice hranijo v vratarnici svoje
klavzure! Jezus-otrok, Jezus-
mladenič; všeč mi je, ko te gledam
takšnega, Gospod, ker … si drznem še
več. Rad te gledam, ko si malček,
kakor zapuščen, in sanjarim, da me
potrebuješ.[5]

Medtem ko je v njegovi duši
poganjala korenine krepka
pobožnost do Kristusovega otroštva,
je Jožefmarija začel zaznavati
določeno protislovnost tega
duhovnega ravnanja, saj je to



zahtevalo trdnost, istočasno pa
izbrano rahločutnost:

Priznam svojo nerodnost, Ljubezen
moja, ki je tolikšna …, tolikšna, da
celo kadar hočem pobožati,
prizadevam rane. Omili vedênje
moje duše: daj mi, hočem, da mi daš,
znotraj trdne možatosti v življenju
duhovnega otroštva, tudi tisto
rahločutnost in nežnost, s katero se
otroci v prisrčnem izlivu ljubezni
obračajo k svojim staršem.[6]

Po teh poteh, ki niso bile stvar
sentimentalne otročjosti, je Gospod
vodil in utrjeval njegovo dušo, kot
ugotavlja v neki katarini:

Pot otroštva. Predanost. Duhovno
otroštvo. Vse to, kar Bog hoče od
mene in za kar si prizadevam, niso
bedastoče, temveč močno in trdno
krščansko življenje.[7]

Z zaupanjem majhnega otroka do
svojega Očeta Boga je svoje nekdanje



molitvene navade, ne brez napora,
prilagodil tej novi poti otroštva ter se 
bolj in bolj utrjeval v lepoti in
milini te poti, ki daje grešnikom
čutiti, kar so čutili svetniki.[8]

Naj omenimo, da večina katarin, v
katerih so zbrane misli o duhovnem
otroštvu oziroma v katerih izraža
tovrstna osebna občutja, ustreza
mesecema decembru 1931 in
januarju 1932. Tako 30. novembra,
na prvi dan devetdnevnice pred
brezmadežnim spočetjem, pravi: Ko
molim rožni venec ali – kot sedaj, v
adventu – opravljam druge
pobožnosti, zrem skrivnosti
življenja, trpljenja in smrti našega
Gospoda Jezusa Kristusa, ter sem
pri tem aktivno udeležen v
dejanjih in dogodkih kot priča,
služabnik in spremljevalec Jezusa,
Marije in Jožefa.[9]

Že tedaj se je navadil moliti rožni
venec tako, da je premišljeval



skrivnosti Jezusovega življenja kakor
majhen otrok, postavljen na
prizorišče dogodkov in tam navzoč
kot priča. Sodeč po njegovih
pripombah (Boli me, ko zapisujem
te podrobnosti, ki bi lahko o meni
vzbujale dobre ali manj slabe
misli. V meni je sama beda.[10]) vse
kaže na to, da ga je tak način molitve
rožnega venca popeljal do visoke
kontemplativne molitve.

Drugi dan devetdnevnice, 1.
decembra, je – ne da bi za to prosil –
pričakoval uslugo, znak
napredovanja na poti duhovnega
otroštva, kot darilo ob tej
devetdnevnici k Mariji. To izrecno
nakaže v neki katarini:

Mati Brezmadežna, sveta Marija,
gotovo mi boš kaj podarila, Gospa, ob
tej devetdnevnici k tvojemu Spočetju
brez madeža. Sedaj ničesar ne
prosim – ker mi to ni ukazano –,
vendar ti izrazim to željo, da bi



dospel do popolnega duhovnega
otroštva.[11]

In nekega jutra, po darovanju svete
maše, ko je končal z zahvalo, je ob
prezbiteriju, v zakristiji Sv. Elizabete,
na dušek napisal Sveti rožni venec.
Ne vemo zagotovo, kateri dan
devetdnevnice je to bilo; vemo pa, da
je na predvečer praznika
Brezmadežne, 7. decembra, dvema
mladima pri Sv. Elizabeti bral o
načinu, kako moliti rožni venec, to
je bil namreč namen, s katerim ga je
napisal: da bi ga pomagal moliti
drugim.[12]

V uvodu, ki ga je sestavil kasneje,
bralcu predstavi skrivnost te poti
duhovnega otroštva:

Prijatelj moj, če želiš biti velik,
postani majhen.

Biti majhen pomeni verjeti, kot
verjamejo otroci, ljubiti, kot ljubijo



otroci, prepustiti se, kot se prepustijo
otroci …, moliti, kot molijo otroci.

[…] Postani majhen. Pojdi z menoj in
– to je srčika moje skrivnosti – živela
bova življenje Jezusa, Marije in
Jožefa.

S takšno milino je bralec postavljen
na prizorišče:

Ne pozabi, prijatelj moj, da smo
otroci. Devica sladkega imena,
Marija, je zbrana v molitvi.

Ti si lahko v tisti hiši, kar želiš:
prijatelj, služabnik, radovednež,
sosed … – Jaz si v tem trenutku ne
drznem biti nihče. Skrijem se za
teboj in začuden opazujem prizor:

Nadangel predaja svoje oznanilo …[13]

Iz spremne besede Svetega rožnega
venca so tudi naslednje vrstice:

Začetek poti, na koncu katere je
človek popolnoma nor na Jezusa, je



zaupljiva ljubezen do presvete
Marije.

Pri sebi doma je hranil majhen lesen
kipec Device Marije, ki ga je imel
navado poljubiti ob odhodu ali
prihodu v stanovanje. (Moja Marija
Poljubov – kar pojedel bi jo,
vzklikne v eni izmed katarin.)[14] Ne
samo ta, vse podobe naše Gospe so ga
ganile. Na poseben način pa tiste, ki
jih je našel odvržene na ulici, na
umazanih in zaprašenih ilustracijah
in podobicah. Podobno tudi tiste, ki
so mu prišle naproti na njegovih
pohodih po Madridu, kot na primer
tista njena upodobitev na keramiki, s
katero se je njegov pogled dnevno
srečeval, ko je odhajal od Sv.
Elizabete. Ta slika na terasi neke hiše
na Ulici Atocha je bila priča
nenavadnega dogodka le nekaj dni
po tem, ko je napisal Sveti rožni
venec. O tem pripoveduje v neki
katarini:



Osmina brezmadežnega spočetja,
1931: Včeraj popoldne, ob treh, ko
sem se napotil v Šolo sv. Elizabete
spovedovat deklice, so mi na Atochi,
ob Sv. Karlu, malo pred križiščem z
Ulico sv. Neže, pot prekrižali trije
mladi možje, starejši od trideset let.
Ko so bili že blizu mene, je eden od
njih stopil naprej in zavpil: »Tale jih
bo fasal!« in dvignil je roko s takšno
kretnjo, da se mi je udarec zdel
neizbežen. A preden bi lahko izvršil
ta nasilni sklep, mu eden od drugih
dveh ukazovalno reče: »Ne udarjaj
ga.« Zatem pa se mi posmehljivo
prikloni in doda: »Osliček, osliček!«

Z mirnim korakom sem zavil okrog
vogala pri Sv. Elizabeti in prepričan
sem, da nisem navzven z ničimer
pokazal svojega notranjega trepeta.
Ko sem slišal tistega zaščitnika (!),
kako me je poklical z imenom –
osliček –, pod katerim me pozna
Jezus, sem bil pretresen. Takoj sem
zmolil tri zdravamarije k presveti



Devici, ki je preko svoje podobe,
nameščene na hiši Kongregacije sv.
Filipa, prisostvovala temu drobnemu
pripetljaju.[15]

(Ime osliček je uporabljal v
zaupnosti – kot je bilo že omenjeno –
in zanj je vedel samo njegov
spovednik.) Naslednjega dne je o
dogodku zapisal še nadaljnje vtise:

16. december 1931: Včeraj sem bil
utrujen, nedvomno zaradi napada na
Ulici Atocha. Prepričan sem, da je šlo
za hudičevo delovanje. Tudi g.
Norberto meni, da je bilo tako. Tisti,
ki me je skušal napasti, je bil v obraz
videti kot strašen blaznež. O drugih
dveh se ne spominjam ničesar.
Takrat – in tudi pozneje – nisem
izgubil miru. Bilo je to fiziološko
trepetanje, ki je pospešilo bitje
mojega srca in opazil sem, da se
navzven ni pokazalo niti z enim
samim gibom. Osupnil sem, kot že
rečeno, ob ironičnem,



zasmehovalnem tonu, s katerim mi je
dvakrat rekel osliček. Nagonsko sem
povzdignil svoje srce in začel moliti
tri zdravamarije k naši Gospe. Potem
sem na svoj listič natančno zapisal
besede tistih ljudi.[16]

Ob njegovi mistični povezanosti z
Marijo Poljubov se navdihuje ena
izmed najlepših in najbolj vzvišenih
strani njegovih Zapiskov. Ne gre za
književno sanjarjenje, kot bi se lahko
na prvi pogled zazdelo, temveč za
žarečo notranjo izkušnjo. Za mistično
izkustvo, v katerem drznost želje
postane ukaz, z njim pa si otroci
odpirajo nebeško kraljestvo.

Prišel je 28. december, praznik
nedolžnih otrok, dan ko se po
tradiciji zbijajo šale, ki jim pravijo
»nedolžnosti«.[17] Kaplan je prišel v
Samostan sv. Elizabete in ugotovil, da
bo tam ena od novic štiriindvajset ur
vršila vlogo priorice, subpriorica pa
bo najmlajša izmed redovnic. Z



vidnim zadovoljstvom na obrazu so
resnobne in stare sestre izvrševale
opravila, ki jim jih je naložila
enodnevna priorica. Ko je
Jožefmarija prišel domov, je poljubil
svojo Marijo, pričel z meditacijo in že
se je znašel v devetih nebesih. Segel
je po peresu in potopljen v molitev
napisal tole katarino:

Neki otrok je obiskal samostan […].

Otrok, ti si zadnji osel, zadnji med
Jezusovimi ljubitelji. Ti imaš pravico,
da ukazuješ v nebesih. Sprôsti to
domišljijo, naj se razveže tudi tvoje
srce … Hočem, da me Jezus pomilosti
… popolnoma. Da se vse verne duše v
vicah očistijo prej kot v sekundi in se
povzpnejo, da bi uživale našega Boga
…, kajti danes sem jaz njegov
namestnik. Hočem … ošteti nekatere
angele varuhe, za katere vem – za
šalo, kajne, malo pa tudi zares – in
jim ukažem, naj ubogajo, tako, naj
ubogajo Jezusovega oslička v tem,



kar je v vso slavo našega Kralja-
Kristusa. In potem ko bi veliko,
veliko ukazoval, bi rekel svoji Materi,
sveti Mariji: Gospa, niti v šali ne bi
hotel, da prenehaš biti Gospodarica
in Vladarica vsega stvarstva. Tedaj bi
me ona poljubila na čelo, kot
znamenje te milosti pa bi mi nad
očmi ostala velika zvezda. V soju te
nove luči bi videl vse božje otroke, ki
bodo vse do konca sveta bojevali
Gospodove bitke in z Njim vselej
zmagovali … in zaslišal bi več kot
nebeški glas, kakor žuborenje
mnogih vodá in bobnenje velikega
groma z milim zvokom kljub njegovi
silovitosti, kakor zvenenje številnih
citer, na katere ubrano igra
neskončno število glasbenikov, ki
pravijo: Hočemo, da kraljuje! Bogu
vsa slava! Vsi s Petrom k Jezusu po
Mariji! …

Preden pa se ta osupljivi dan konča, o
Jezus – mu bom dejal –, hočem biti
kres norosti od Ljubezni! Hočem, da



je že moja navzočnost sama dovolj,
da vžge svet, veliko kilometrov
naokrog, z neugasljivim požarom.
Hočem vedeti, da sem tvoj. Potem naj
pride križ: nikoli me ne bo strah
zadoščevanja … Trpeti in ljubiti.
Ljubiti in trpeti. Veličastna pot!
Trpeti, ljubiti in verovati: vera in
ljubezen. Petrova vera. Janezova
ljubezen. Pavlova gorečnost. Osličku
preostanejo še tri minute
pobožanstvenja, dobri Jezus, in
takrat ukaže …, da mu podeliš več
gorečnosti kot Pavlu, več ljubezni kot
Janezu, več vere kot Petru. Poslednja
želja: Jezus, naj nikdar ne bom brez
svetega Križa.[18]

Dva dni pozneje, ko je bila v
samostanu zopet vzpostavljena
resnost, so mu redovnice dovolile, da
s seboj domov vzame kipec Deteta
Jezusa. Zavit v svoj plašč je duhovnik
odnesel »Malčka«, da bi skupaj z
njim voščil za božič vsem po vrsti.



Izkoristil je ta izhod iz samostana in
napravil fotografijo Deteta:

Danes sem s seboj vzel »Dete sv.
Terezije«. Dale so mi ga sestre
avguštinke. Šla sva h karmeličanom
voščit za božič patru Gabrielu. Bratec
se je razveselil in mi podaril
podobico in svetinjo. Nato sem se
srečal s p. Joaquínom, voditeljem
gospoda Norberta. Govorila sva o B.
d. – Od tam sem šel k deklam
usmiljene ljubezni. Precej časa sem
se zadržal pri sestri Pilar. – Potem
sem šel k Pepetu R. na dom, kjer smo
Malemu naredili sliko. Preden sem
odšel domov, sem obiskal še g.
Norberta, da bi tudi tam lahko videli
otročička. Doma je mama na glas
zmolila očenaš in zdravamarijo. In
tukaj bom imel Jezusa do jutri.[19]

Kdaj in kako se je naučil življenja
duhovnega otroštva, nam pove v eni
od svojih katarin januarja 1932:



S potjo otroštva se na začetku nisem
srečal v knjigah, ampak šele potem
ko mi je Jezus dal hoditi po tej stezi.
[20]

Včeraj sem prvikrat, piše 14.
januarja, vzel v roke knjigo, ki jo
moram velikokrat počasi prebrati:
»Mala pot duhovnega otroštva«, P.
Martin. Ob tem branju sem doumel,
kako mi je Jezus celo z istimi
podobami dal začutiti pot svete Male
Terezije. V teh Katarinah je nekaj
zapisov, ki to dokazujejo. Počasi bom
prebral tudi »Povest duše«.[21]

Milost v njegovi duši je tako
naraščala, da mu kljub
obnovljenemu sklepu, da ne bo
navajal izrednih dogodkov, v
njegovih katarinah hočeš nočeš uide
nekaj nadnaravnih doživetij. Takšna
sta dva izreka iz februarja 1932:

Danes zjutraj, tako kot ponavadi, piše
4. 2., sem ob odhodu iz Samostana sv.
Elizabete za trenutek stopil pred



tabernakelj, da bi se poslovil od
Jezusa, rekoč: Jezus, tu je tvoj osliček
… Stôri s svojim osličkom, kar hočeš
… – In takoj sem brez besed zaslišal:
»Osliček je bil moj prestol v
Jeruzalemu.« To je bila misel, ki sem
jo z vso jasnostjo slišal.[22]

Tedaj pa ga je napadel dvom. V
mislih osredotočen na oslico, o kateri
govori evangelist Matej, je menil, da
je bil izrek zmotna, morda tudi
hudičeva interpretacija evangelija.
Kakor hitro je prišel domov, je to
preveril v evangelijih in se duhovno
pomiril. Jezus je vstopil v Jeruzalem,
sedeč na osličku.[23]

Že dalj časa se je, vselej kadar je videl
kakšno skupnost redovnic moliti,
vadil v molitvi duhovnega otroštva z
besedami: Jezus, ne vem, koliko te
ljubijo one, ampak jaz te ljubim
bolj kot vse te redovnice skupaj.[24]

A kmalu po izreku o osličku, ko piše
o svojem pomanjkanju



velikodušnosti do Gospoda, mu v 
Zapiskih uide še eden izmed številnih
izrekov, ki jih je bil deležen:

16. februar 1932: + Že nekaj dni sem
precej nahoden in ob tem se je moje
pomanjkanje velikodušnosti do
mojega Boga pokazalo v slabotnejši
molitvi in v tisoč drobnih rečeh, ki
jih otrok – še bolj pa otrok-osel –
more vsak dan izročiti svojemu
Gospodu. Začel sem se zavedati tega
in zavlačevanja z določenimi sklepi, s
katerimi naj bi namenil več interesa
in časa pobožnostim, vendar sem se
pomiril, misleč: Pozneje, ko boš bolj
pri močeh, ko se uredi gmotni
položaj tvojih domačih … potem! –
Danes pa, potem ko sem nunam
razdelil sveto obhajilo, […] sem
Jezusu povedal, kar mu tolikokrat
rečem podnevi in ponoči: […]
»Ljubim te bolj kot one.« Takoj sem
brez besed zaslišal: »Ljubezen so
dejanja, ne pa lepe misli.« V trenutku
sem jasno uvidel, kako majhna je



moja velikodušnost, in na misel so mi
prišle številne neslutene
podrobnosti, katerim nisem
pripisoval teže, ki so mi zelo nazorno
dale doumeti to pomanjkanje moje
velikodušnosti. O Jezus! Pomagaj mi,
da bo tvoj osliček obilno velikodušen.
Dejanja, dejanja![25]

(Nova milost, ki mu jo je kot nagrado
za njegovo hrepenenje po tem, da bi
ljubil, Gospod naklonil zato, da bi se
bolje spoznal v svoji notranjosti; po
drugi strani pa je bila to božanska
spodbuda, ki je od njega zahtevala
večjo predanost vseh njegovih
zmožnosti.)

* * *

Velike reči pričakujem v tem letu
1931, je v svojih Zapiskih dejal
meseca marca. In zagotovo so bila
njegova pričakovanja presežena.
Dvanajst mesecev zatem je bil tako
preplavljen z božjo milostjo, da je
čutil pravo prekipevanje, tako kot



učinek vina kipi iz pijanega človeka;
bil je tako poln Boga, da je hotel
zagnati prošnjo za premirje:

Vidim, kako sem preplavljen, pijan
od božje milosti. Kako velik greh, če
se ne odzovem! Pridejo trenutki –
prav danes je bilo –, ko začutim željo,
da bi zaklical: Dovolj, Gospod, dovolj!
(11. 3. 1932).[26]

Božanski orel je zgrabil tega ptička in
ga ponesel v vrtoglave višave.
Gospod je v njegovo dušo dokončno
vtisnil čut božjega otroštva, ki je
njegovega duha gnal, da je ljubeče
sprejemal, karkoli se je zgodilo. Brez
razlikovanja – kot temu pravi svet
– ugodnih in nenaklonjenih
dogodkov, kajti če prihajajo iz
njegovih očetovskih rok in četudi
udarec z dletom rani meso, je
vedno tudi dokaz Ljubezni, ki
odstranjuje naše ostrine, da bi nas
približal popolnosti (29. 11. 1931).
[27]



Njegov pogum, da se poda na steze
trpljenja in zadoščevanja, je bil
poplačan z zmagoslavjem ljubezni, ki
odtlej v njegovi duši prevlada nad
katerimkoli drugim čustvom:

Jezus, čutim veliko željo po
zadoščevanju. Moja pot je pot
ljubezni in trpljenja. Toda zaradi
ljubezni se v trpljenju veselim do te
mere, da se mi sedaj zdi nemogoče,
da bi jaz sploh kdajkoli lahko trpel.
To sem že povedal: Ni človeka, ki bi
meni lahko povzročil neprijetnost. In
še dodajam: Ni človeka, ki bi mi
lahko povzročil trpljenje, saj mi
trpljenje daje veselje in mir (24. 1.
1932).[28]

V bodoče je bilo v življenju tega
duhovnika normalno stanje vselej
vedra in prijetna kombinacija velikih
tegob in velikih radosti. Grenko-
sladkih tegob, ki mu niso jemale
miru; in ne povsem potešenih
radosti.



Ko se ozremo po Zasebnih zapiskih te
duše, je moč videti in presoditi, kako
veliko je Bog storil v teku enega leta,
ko ji je v molitvi dal večjo preprostost
in jo privlačil v afektih:

Sedaj med Marijo in menoj, med
Jezusom in menoj … ni nikogar! Prej
sem iskal svetih posrednikov (7. 4.
1932).[29]

Zdaj grem neposredno k Očetu, k
Jezusu, k Svetemu Duhu, k Mariji. To
ne pomeni, da nimam pobožnosti (sv.
Jožef, angeli, duše, Dominik, Jožef
Calasanz, don Bosko, Terezija,
Ignacij, Ksaverij, Mala Terezija,
Mercedes itd. …), vendar je moja
duša zdaj nedvomno preprostejša. –
R. Ch. V. (26. 2. 1932).[30]

V toku mladostnega in drznega
življenja duhovnega otroštva sedaj
duhovnikova molitev silovito privre
na dan:



Moj način govorjenja pri molitvi, »jaz
hočem«, je otroški način za izražanje
prošenj. Torej s tem ne odstopam od
poti (14. 1. 1932).[31]

V letu 1931 je ustanovitelj pridobil
tudi nekoliko neobičajno navado.
Kadar se je lotil branja časopisa, so
mu v istem trenutku misli odplavale
k Bogu. Na začetku se mu je ta pojav,
ki se je čez leto nemalokrat ponovil,
zdel nenavaden, kot smo že zapisali.
[32] A kmalu se je prepričal o
pogostosti in nerazložljivosti
doživetij suhote ali pa pomoči, ki so
ga prevzemala nenadoma, ob
nepravem času in na nepravem
kraju; na nepriličen in pogosto silovit
način:

To je nerazumljivo: vem za nekoga,
ki je (kljub svoji veri, ki ne dopušča
omejitev) hladen ob božanskem
ognju tabernaklja, potem pa prav
sredi ulice, v hrupu avtomobilov,
tramvajev in ljudi, ko bere časopis (!),



zagori v silovitosti božje Ljubezni
(26. 3. 1932).[33]

Je bil na ta način deležen praktičnih
lekcij o tem, kako je mogoče živeti
kontemplativno življenje sredi
prometne gneče, človeškega vrveža
ali pri razvedrilnem branju?

Hudič pa medtem ni počival.
Pretresal je tega božjega moža.
Najprej z namigovanjem, da nima
pravice zaradi »norosti« Dela
obsoditi na revščino svojih domačih.
Nato s tem, da ga je skušal vznemiriti
z razdvojenostjo v zvezi z uradnim
imenovanjem na mesto v Zavodu sv.
Elizabete. Naposled, ko je videl svoj
skromni napredek, pa ga je z
Gospodovim dovoljenjem kar
napadel.

Sprva duhovnik in opazil, da gre za
bes vélikega krastavca – kot je
imenoval hudiča[34] –, dokler ni postal
žrtev prav posebne vrste nasilja.
Neko marčevsko nedeljo okoli



poldneva je mirno molil brevir med
potjo na zasebno učno uro, ko ga je
kot strela z jasnega zadel pošten
udarec z žogo. Obstal je in se ni niti
ozrl, da bi videl, ali je šlo za
naključje ali za zlobnost.[35]

Deset dni pozneje, na veliko sredo, je
šel spovedovat deklice v Šolo sv.
Elizabete. Od tam se je vračal po Ulici
Duque de Medinaceli, ko je zagledal
nekaj fantov pri igri na pločniku ob
hotelu Palace. Že izučen v tovrstnih
izkušnjah se je brž pognal na drugo
stran ceste, vendar se ni uspel
izogniti neizogibnemu:

Strašna brca in … bum! Na levem
steklu mojih očal in na mojem nosu
je pristal udarec. Spet se nisem ozrl.
Vzel sem robec in mirno hodil dalje,
medtem ko sem čistil svoje naočnike
[…]. V trenutku sem dojel hudičevo
togoto (to je močno naključje) in
dobroto Boga, ki mu pusti lajati, ne
pa ugrizniti. Pričakovati bi bilo vsaj



zlomljeno steklo, saj je bilo deležno
nič kaj skromnega udarca … Morda
tudi rano na mojem desnem očesu.
Že prvo bi mi povzročilo veliko
nevšečnost, ker me že plačevanje
tistih nekaj voženj s tramvajem, ki jih
nujno moram opraviti, spravlja v
stisko … Skratka: Bog je moj Oče.[36]

Po dveh sunkih pride še tretji, kot
dokazuje naslednja katarina:

Ponedeljek, 11. april: Včeraj, ko sem
hodil po Ulici Álvarez de Castro – po
pločniku – in bral svoj brevir,
namenjen, da stopim na št. 48 v
smeri bolnišnice, so me še enkrat
močno zadeli z žogo! Zasmejal sem
se. To mu je šlo na živce.[37]

Jožefmarija je z dobršno mero smisla
za humor opazil, da Bog hudiču pusti
lajati, ne pa ugrizniti.[38] Še ob drugi
priložnosti v tistem času je nadvse
jasno občutil, da pekel rjovi zoper
Božje delo. Zgodilo se je ob
dvanajstih na sončen dan, na Cesti



Martínez Campos, pri križišču z
Ulico Castellana.[39] O tem ne podaja
drugih podatkov, saj je katarine že 
razosebil glede nadnaravnih
dogodkov, ki se tičejo njegove
osebnosti. Nedvomno pa je pripetljaj
omenjen v zabeležki nekaj tednov
prej, v kateri lahko preberemo:

Pekel besní, rjovi in piha od jeze, ker
Satan sluti duše, ki jih bo B. d.
privedlo k Jezusu, in celoto njihovega
delovanja v svetu: dejansko
kraljevanje Kristusa v vsej družbi –
Regnare Christum volumus.[40]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo 8. 12. 1949, št. 41.

[2] Zapiski, št. 307.

https://opusdei.org/sl-si/article/1-med-bolniki-prelepo-opravilo/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


[3] Prav tam, št. 328. 26. člen ustave
(24. člen osnutka), potrjen 14.
oktobra 1931, se glasi: »Razpuščeni
so tisti cerkveni redovi, ki poleg treh
kanoničnih zaobljub statutarno
nalagajo še dodatno posebno
zaobljubo pokorščine avtoriteti,
različni od zakonite državne oblasti.«

Nobenega dvoma ni bilo o tem, komu
je bil strel namenjen. Z odlokom,
objavljenim 24. januarja 1932, so bili
razpuščeni izobraževalni centri,
noviciati in rezidence Družbe
Jezusove. Prim. Gonzalo Redondo, 
Historia de la Iglesia en España
(1931–1939), Rialp, Madrid 1993, 1.
knjiga, str. 164 sl.

[4] Zapiski, št. 328. »Tisti kipec Deteta
Jezusa,« dodaja msgr. del Portillo, »je
našemu očetu nudil priložnost, da
veliko moli in stori veliko dejanj
ljubezni do Jezusove presvete
človeškosti. Zlasti v božičnem času je
redovnice prosil, naj mu ga



prinesejo, da je lahko ob njem
poplesoval, ga zibal in ljubkoval.«

[5] Prav tam, št. 347. V tej katarini
nadalje pravi: … daješ mi čutiti, da
Božje delo ne bo imelo pobožnosti,
niti posebnih, izključujočih podob,
kakršne običajno imajo redovne
družine. (Usmiljena ljubezen – in
njen nauk – je nekaj
univerzalnega.)

Pobožnost do usmiljene ljubezni, ki
jo ustanovitelj navaja v tej katarini,
je bila ena od njegovih zasebnih
pobožnosti. Zaradi njegovih besed in
pisnih virov pričevalcev vemo, da jo
je gojil že od prvih let svojega bivanja
v Madridu (prim. Zapiski, št. 432 in
1380; Álvaro del Portillo, Sum. 1268)
in da je vsak dan opravljal izročitev
usmiljeni ljubezni po povzdigovanju
pri maši (prim. Zapiski, št. 217;
Álvaro del Portillo, Sum. 337, 1118 in
1119; Javier Echevarría,Sum. 2580;
Joaquín Alonso, Sum. 4751). To



pobožnost je širil tudi med drugimi
ljudmi, tako da jim je delil ali pošiljal
podobice (prim. Zapiski, št. 1029; José
Ramón Herrero Fontana, AGP, RHF,
T-05834, str. 1).

Pobožnost do »usmiljene ljubezni« je
dopolnilo in nadgradnja pobožnosti
do Jezusovega Srca. Začela se je v
Franciji v povezavi z likom sv.
Terezije iz Lisieuxa in njeno potjo
duhovnega otroštva, razširila pa jo je
salezijanska redovnica Marie
Thérèse Desandais.

[6] Zapiski, št. 570.

[7] Prav tam, št. 435. Naslednji dan (1.
12. 1931) doda: Duhovno otroštvo!
Duhovno otroštvo ni duhovna
zaostalost niti mehkužnost. Je
premišljena in trdna pot, ki se je
mora zaradi njene težke lahkosti
duša lotiti in na njej vztrajati
samo s pomočjo božje roke (prav
tam, št. 438).



[8] Prav tam, št. 574.

[9] Prav tam, št. 435.

[10] Prav tam.

[11] Prav tam, št. 437.

[12] Prim. prav tam, št. 454, op. 382.
Izvorni rokopis iz decembra 1931 je
poslal svojemu spovedniku skupaj s
sporočilom, ki se glasi: Izročam vam
nekaj ciklostiliranih lističev,
katerih cilj je spodbuditi naše
prijatelje na pot kontemplacije
(prim. AGP, RHF, D-04668). Prvega
januarja 1932 pa zapiše: Včeraj sem
bil s p. Sánchezom. Vrnil mi je
moje lističe o svetem rožnem
vencu, opremljene z opombami
(Zapiski, št. 529).

V zelo skromni obliki, kot knjižica, ki
naj bi jo delili zastonj, je bila izdana
leta 1934 v Madridu, v tiskarni Juan
Bravo, 3; s cerkvenim dovoljenjem;



23 strani v oktavu. V naslovu piše:
»Santo Rosario«, spisal José María.

Prva izdaja po državljanski vojni
(José María Escrivá: »Santo Rosario«,
s. a.; Gráficas Turia de Valencia) je
natisnjena verjetno v začetku
oktobra 1939, saj je cerkveno
dovoljenje pridobljeno 2. 10. 1939. Ta
izdaja že vključuje spremno besedo
škofa v Vitorii in je v formatu
zgibanke.

Prva komercialna izdaja (Josemaría
Escrivá de Balaguer: »Santo Rosario«,
Minerva, Madrid, 1945) je za razliko
od prejšnjih v formatu knjige manjše
velikosti in z lepimi ilustracijami.
Avtor je besedilo iz leta 1934 rahlo
razširil v komentarju nekaterih
skrivnosti.

[13] Sveti rožni venec, prva skrivnost
veselega dela.

Zdi se, da neki zapis z dne 15.
avgusta 1931 nakazuje, da je občasno



že prej uporabljal omenjeno metodo
kontemplacije: Praznik Marijinega
vnebovzetja – 1931: Včeraj in danes
sem sitnaril presveti Devici, prav
nadležno, če je to mogoče, in jo
prosil zaščite za B. d. Danes zvečer
bom začel devetdnevnico k naši
Materi kot proslavitev, da je bila s
telesom in dušo vzeta v nebesa.
Zares uživam, ko si predstavljam,
da sem navzoč … ob Sveti Trojici,
ob angelih, ki skupaj z vsemi
svetniki sprejemajo svojo Kraljico
ter slavijo Mater in Gospo (Zapiski,
št. 228).

[14] Prav tam, št. 226 (13. 8. 1931).
Kasnejši zapisi, povezani z »Marijo
Poljubov«: prav tam, št. 239, 325, 488,
701 in 702.

[15] Prav tam, št. 484.

Msgr. del Portillo dodaja: »Našemu
očetu ni bilo všeč pripovedovati o
dogodkih nadnaravnega tipa,
povezanih z njegovo osebnostjo.



Kljub temu pa mi je to anekdoto
večkrat povedal. Pri tem je
pripomnil, da je bilo ob tisti uri malo
verjetno, da bi se motil, saj je bil zelo
sončen dan in je bila ura šele tri
popoldne. Glede tega, kar mu je rekel
njegov zaščitnik, mi je oče povedal,
da je slišal besedo osliček, osliček – in
za ta vzdevek, s katerim je naš oče
imenoval samega sebe, ni – razen
Boga, našega Gospoda – vedel nihče
drug kot samo njegov spovednik, p.
Sánchez. Oče je napad pripisal
delovanju hudiča, obrambo pa
svojemu angelu varuhu« (prav tam,
št. 484, op. 397).

[16] Prav tam, št. 485.

[17] Na »dan nedolžnih otrok« se
zbijajo šale na podoben način kot
prvoaprilske, čemur v Angliji rečejo 
April-fool’s day, v Franciji poissons
d’avril, v Italiji pa il pesce d’aprile.

[18] Zapiski, št. 516, 517 in 518.



[19] Prav tam, št. 528. »Že pokojna s.
Carmen od sv. Jožefa, ki je bila v času
Jožefmarijevega kaplanovanja
mežnarica, je pripovedovala, da so v
skupnosti imele in še imajo
majhnega Jezuščka, ki ga samo v
božičnem času prinesejo v cerkev za
češčenje; in kadar so mu ga dale v
varstvo, ga je bilo slišati, kako se je iz
globine z vso domačnostjo in
naklonjenostjo obračal k Detetu ter
mu namenjal pozdrave, kot da bi bil
to živ otrok; in nekajkrat jih je božji
služabnik prosil, naj mu dovolijo
Jezuščka odnesti k sebi domov, da bi
ob njem molil, potem pa ga je vrnil
skupnosti« (Cecilia Gómez Jiménez, 
Sum. 6511).

Redovnice pri Sv. Elizabeti so pred
nedavnim izdale podobico Deteta
Jezusa z naslednjim besedilom na
hrbtni strani:

BOŽJE DETE MONSINJORJA
ESCRIVÁJA



»V Kraljevem samostanu sester
avguštink sv. Elizabete, Madrid -
Atocha, ki ga je leta 1589 ustanovil bl.
Alonso de Orozco, je ohranjena
bogata zgodovina umetnosti in
svetosti. Med njegovimi zakladi,
čeprav je velik del uničil ogenj v času
državljanskega boja 1936–1939,
najdemo majhen, iz lesa izrezljan
kipec Deteta Jezusa, verjetno iz 17.
stoletja, ki je bil od nekdaj in je še
vedno okrog božiča izpostavljen
vernikom za češčenje.

Kaplan in glavni rektor tega
samostana je od leta 1931 do 1946 bil
msgr. Jožefmarija Escrivá de
Balaguer, ustanovitelj Opus Dei. Med
kontemplativnimi redovnicami je še
vedno zelo živo ohranjen spomin na
tega mladega duhovnika z globoko
ljubeznijo do evharistije in velikega
molivca. V spominu jim je ostalo
neko edinstveno srečanje med
očetom Escrivájem in božjim
Detetom. Od njega naj bi prejel neko



zelo izredno milost. Z dovoljenjem
priorice je oče znameniti kipec
pogosto odnesel v svojo sobo. Ko ga
je prinesel nazaj, je bil videti ganjen
in radosten. V tistem času je v njem
žarela mistična gorečnost in napisal
je knjigo POT pod naslovom
DUHOVNA PREMIŠLJEVANJA ter svoj
spis SVETI ROŽNI VENEC.

Da bi lahko videli in počastili ta
majhen kipec, BOŽJE DETE
monsinjorja Escrivája, prihajajo v
samostan sester avguštink ljudje iz
najrazličnejših daljnih dežel.«

[20] Zapiski, št. 560.

[21] Prav tam, št. 562; in nadaljuje
takole:

Mislim, da sem jo enkrat že
prebral, vendar ji nisem pripisoval
pomembnosti, kot da v mojem
duhu ne bi pustila sledu. Mercedes
je prva dosegla, da sem razumel,
občudoval in hotel živeti sporočilo



njenega občudovanja vrednega
življenja: skriti se in izginiti. Toda
ta načrt življenja, ki je v njej bil
posledica, okusen sad njene
notranje in globoke ponižnosti, ni
konec koncev nič drugega kot
srčika duhovnega otroštva. Tedaj
me je prijela Mala Terezija in me
skupaj z Mercedes, po Mariji, moji
Materi in Gospe, popeljala k
Jezusovi Ljubezni.

Svoj pogled na to malo pot
duhovnosti podaja v neki katarini z
dne 2. 1. 1932: Ko v teh katarinah
pravim, da si Gospod za člane želi
spoznanje in udejanjanje življenja
duhovnega otroštva, ni moj
namen, da duše »božjih ljudi«
napravim enolične. Nasprotno,
[…] kar vidim, je naslednje: 1)
treba je vsem in vsakemu članu
posebej predstaviti življenje
duhovnega otroštva; 2) nikoli ne
bo noben član prisiljen slediti tej
póti niti katerikoli drugi določeni



duhovni smeri (prav tam. št. 535).
Kot bo zapisal kasneje, svojim
duhovnim otrokom te poti ne nalaga,
temveč jim jo priporoča (prim. Pismo
8. 12. 1949, št. 41).

[22] Zapiski, št. 543, z dne 4. 1. 1932.

[23] Nekoliko sem bil v stiski, se
nadaljuje citirana katarina, ker sem
se spominjal samo odlomka iz 21.
poglavja Evangelija po Mateju in
sem mislil, da je Jezus v Jeruzalem
prijezdil na oslici; prav zdajle pa
odprem sveti Evangelij (koliko
eksegeze potrebujem!) in v 11.
poglavju svetega Marka, vrstice 2,
4-5-7, preberem: Et ait illis: ite in
castellum, quod contra vos est, et
statim introeuntes illuc, invenietis
pullum ligatum, […] Et duxerunt
pullum ad Iesum: et imponunt illi
vestimenta sua, et sedit super eum 
(Lk 19,30 in 35; Jn 12,14 in 15). – R.
Ch. V.



Dobri otrok, povej Jezusu
velikokrat na dan: Ljubim te,
ljubim te, ljubim te.

Msgr. Á. del Portillo dodaja: »To je
bila kapljica medu, ki jo je Gospod
naklonil našemu očetu in ga tako
navdal z veseljem in mirom. V zvezi
z očetovo opazko – koliko eksegeze
potrebujem! – velja pripomniti, da je
pri eksegezi Svetega pisma, iz katere
je opravil štiri predmete, vselej
dobival najvišje ocene. Zgodilo pa se
je to, da ga je Gospod za nekaj
trenutkov zaslepil, zato da bi se
moral dobro prepričati o teh
novozaveznih odlomkih in bi pozneje
o tem ne dvomil več; tako je to
pojasnjeval naš oče« (prav tam, op.
451; prim. Javier Echevarría, Sum.
3272; Julián Herranz, Sum. 4029; José
Luis Múzquiz, Sum. 5853; in César
Ortiz-Echagüe, Sum. 6902).

[24] Zapiski, št. 421.



[25] Prav tam, št. 606; prim. Pot, št.
933. V zvezi s tem Gospodovim
umskim izrekom pripominja msgr. Á.
del Portillo, da »je zelo ganil našega
očeta«, ne zato ker bi zanemarjal
molitev, temveč ker »je Gospod od
njega hotel več, in s tem izrekom ga
je razsvetlil, da bi spregledal številne
neslutene podrobnosti« (prav tam,
op. 496; prim. Javier Echevarría, 
Sum. 3272; Julián Herranz, PR, str.
982; Ernesto Juliá, Sum. 4245;
Giovanni Udaondo, Sum. 5083;
Cecilia Gómez Jiménez, Sum. 6517;
María Isabel Laporte, Sum. 5189).

[26] Zapiski, št. 653.

[27] Prav tam, št. 430.

[28] Prav tam, št. 582. Zapis se
nadaljuje: G. Norberto mi
velikokrat reče, da bo to minilo in
da bom trpel. Ne verjamem, Jezus.
Ti mi ne moreš odvzeti tega, kar si
mi tako velikodušno podaril. Za



vsak slučaj pa ti že v tem trenutku
in za vedno rečem: Zgôdi se.

[29] Prav tam, št. 690.

[30] Prav tam, št. 618. Ustanovitelj je
svoje pobožnosti razporedil po
dnevih tedna: Nedeljo bom posvetil
Presveti Trojici. Ponedeljek mojim
dobrim prijateljicam, dušam v
vicah. Torek svojemu angelu
varuhu in vsem drugim angelom
varuhom ter vsem angelom v
nebesih brez razlike. Sredo
mojemu očetu in gospodu, sv.
Jožefu. Četrtek sveti evharistiji.
Petek Jezusovemu trpljenju. Soboto
sv. Devici Mariji, moji Materi (prav
tam, št. 568, z dne 18. 1. 1932).

Omenjena Mercedes je redovnica pri
apostolskih damah sv. Srca, ki je
umrla v sluhu svetosti leta 1929 –
Mercedes Reyna O’Farril –, o kateri
smo že pisali. Jožefmarija je imel
namen napisati življenjepis te
redovnice in je nekaj časa zbiral



dokumentacijo o njeni družini. V
korespondenci je več pisem,
naslovljenih na gospo Rosario Reyna
de Ribas, sestro apostolske dame
Mercedes (prim. P 2, 21. 7. 29; in tudi
Pisma 3, 4, 5, 6, 8, 9, 11 in 13).

V pismu, naslovljenem na gospo
Rosario Reyna, z dne 28. 1. 1932,
zavedajoč se zahtev po pismih
redovnice Mercedes, prosi za odlog
glede svojega biografskega dela,
katerega zamujanje je posledica 
najprej političnih okoliščin; potem
požiganja samostanov, zaradi
česar sem se moral izseliti iz
Zavoda; in končno trpke potrebe,
da se spoprimem z življenjem […].
Po drugi strani pa je tudi dejstvo,
da sedanji čas ni naklonjen
knjižnim pustolovščinam,
doprineslo k temu, da sem se
ustavil na začrtani poti (P 25, 28. 1.
1932). Kot je razvidno iz kasnejših
pisem (prim. P 27, 5. 2. 1932; P 29, 17.
4. 1932, in P 37, 1. 10. 1932), je moral



Jožefmarija dokumente vrniti in z
življenjepisom Mercedes Reyne ni
mogel nadaljevati.

[31] Zapiski, št. 563.

[32] Prim. prav tam, št. 618.

[33] Prav tam, št. 673.

[34] Prav tam, št. 556.

[35] Prav tam, št. 659 (13. 3. 1932).

[36] Prav tam, št. 671 (23. 3. 1932).

[37] Prav tam, št. 693 (11. 4. 1932).

[38] Prav tam, št. 671.

[39] Prav tam, št. 482.

[40] Prav tam, št. 393.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/7-pot-duhovnega-otrostva/

(22. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/7-pot-duhovnega-otrostva/
https://opusdei.org/sl-si/article/7-pot-duhovnega-otrostva/

	​7. Pot duhovnega otroštva

