
opusdei.org

6. Sekularnost in
poklicno delo

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

S tem ko je bil Opus Dei odobren kot
papeškopravna svetna ustanova, se
ustanoviteljevo delo v Rimu ni
končalo. Še vedno so ga čakale
odprte zadeve, na primer vključiti
popravke v Statut Dela skladno z
novo terminologijo konstitucije 

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


Provida Mater Ecclesia, poslati čim
prej v tisk Katekizem Dela z
nekaterimi prilagojenimi vprašanji
in slednjič preučiti uporabnost hiše,
za katero so izvedeli pred nekaj
dnevi. Poleg tega novica o odobritvi
še ni bila javna in ustanovitelj se je
bal, da bo vzbudila določeno
senzacijo, česar pa ne bi rad videl, saj
bi si ljudje to lahko razlagali kot
hrupno zmagoslavje, s tem pa bi bilo
prekršeno njegovo geslo skriti se in
izginiti. Da bi to preprečil, je pohitel
in Generalnemu svetu poslal
navodilo, da naj bo praznovanje za
zaprtimi vrati:

Želim, da se navzven ne zganja
preveč hrupa. Znotraj, doma, pa se
mi vse, kar storimo iz hvaležnosti do
Gospoda in za okrepitev naših ljudi,
zdi malo. Naj se slišita zahvala in
slavje! Naj v nebesih zazvenijo
srebrni zvončki.[1]



Dejstvo je, da si je novica sama utrla
pot in se naglo širila. Montini mu je
svetoval, naj pusti, da se razve, in naj
je ne skuša zadržati. Monsinjor
Montini mi je skoraj ukazal, naj ne
molčim, je ponovno pisal tistim v
Madridu ter skladno s tem odločil, da
lahko veselo vest sporočijo vsem
ljudem, brez postavljanja, vendar
ne da bi skrivali veselje. Glede
internega praznovanja pa je dal
naslednje napotke:

Naj se v vseh hišah opravi
evharistični blagoslov, naj zapojejo
Te Deum, na koncu pa naj se k Devici
Mariji zmoli Salve Regina v zahvalo.
V vseh hišah naj imajo praznično
kosilo ter ves interni kraval, kolikor
se lokalnim direktorjem zdi
primerno.[2]

Sedaj, ko je bila napetost
večmesečnega garanja mimo, je oče
začel zaznavati svoja čustva, saj prej
za to ni imel ne časa ne volje. Med



vrsticami je mogoče razbrati sledove
dveh nasprotujočih si občutij, ki sta
se spopadali v njegovi duši:

Čutim veliko željo po vrnitvi v
Španijo, vendar sem zelo zadovoljen,
ker postajam vsak dan bolj rimski.[3]

To je misel iz meseca marca, ki
sčasoma postaja vse izrazitejša:

Postalo je potrebno, da ostanem tukaj
še nekaj časa. Četudi sem v Rimu zelo
zadovoljen, je to zame precejšnje
mrtvičenje in mi daje vtis izgnanstva.
Bo treba potrpeti in okusiti tudi to.[4]

Očetovo bivanje v Rimu se je zavleklo
dlje, kot je bilo pričakovano,[5] tako
da je moral v Španijo poslati Álvara,
da bi člane Generalnega sveta
seznanil s trenutnim pravnim
položajem Dela in razrešil več
gmotnih zadev. Treba je bilo tudi
narediti načrt izobraževanja za
veliko ljudi, ki so v zadnjem času
zaprosili za sprejem v Opus Dei.



Álvara je torej čakala cela vrsta
zadolžitev, zato je oče pisal članom
Generalnega sveta in jih opozoril, da
ima ogromno dela in da naj mu
pomagajo pri njegovih potovanjih:

Lepo prosim: Álvaro je bolan in bo to
skušal prikriti, da mu ne bi
postavljali ovir pri njegovih pohodih.
Tudi jaz želim, da ga ne ovirate,
vendar naj se drži tega, kar mu je
predpisal prof. Faelli, in naj dobiva
injekcije ter zdravila.[6]

Álvaro je v Madrid prispel 18. aprila.
Nameraval je ostati dva tedna, toda
to se je podaljšalo, ker je zbolel za
pljučnico. Okreval je počasi, saj je bil
12. junija še vedno »bolehen«, kot je
zapisal oče.[7]

Sredi stisk in težav, ki mu jih nikoli ni
manjkalo, je bil ustanovitelj v tistem
času deležen izrazov naklonjenosti.
Zanj so bile to posebne milosti, ki mu
jih je pošiljal Sveti sedež: prisrčne
pozornosti s strani kardinalov in



kurijskih dostojanstvenikov,
imenovanje za papeškega hišnega
prelata (ki ga je sprva hotel zavrniti)
ter Álvarova postavitev za tajnika
Komisije za svetne ustanove v okviru
Kongregacije za redovnike,[8] kar je
bila začasna pomoč pri obrambi
sekularnega položaja vernikov Dela.

Gospod in njegova presveta Mati
nam v Rimu dajeta nabirati velike
šopke dišečih vrtnic – vidite, da ne
pretiravam – in ni mogoče, da med
tolikerimi vrtnicami ne bi bilo tudi
trnja. Želel bi, da trnje, ki ga
prostovoljno iščete v svojem
običajnem življenju in delu, za zdaj
ostane v Španiji … Me razumete?
Treba je okrepiti življenje
smehljajočega se mrtvičenja, pokore,
da bi mi po zaslugi vašega dobrega
duha tukaj še naprej žéli vrtnice.[9]

Oče je 30. maja odpotoval v Španijo,
kjer je bil do 12. junija zaposlen z
nujnimi zadevami, ki mu niso



dopuščale niti dneva oddiha.[10] Ko je
prišlo obdobje poletnih počitnic in s
tem čas omejene dejavnosti rimske
kurije, se je lahko 25. julija ponovno
vrnil v Španijo. Sledili so trije meseci
dela in potovanj, saj je moral obiskati
veliko število škofov, katerim je
predhodno poslal informativno
zgibanko o svetnih ustanovah –
pravni obliki, o kateri se je v španski
cerkveni srenji vedelo malo ali sploh
nič.[11]

Ustanovitelj je bil navzoč tudi na
izobraževalnih tečajih, ki so jih tisto
poletje imeli na posestvu
Molinoviejo. Prejšnje leto jim je
konec septembra prav tam naznanil,
da bodo leta 1947 obnovljene
funkcije znotraj Dela, da bi se glede
tega dosledno ravnali po določbah
Statuta. To odločitev, da se bodo do
potankosti držali Posebnega prava
Dela, je ponovno potrdil že v pismu
Generalnemu svetu, še preden je
minilo štiriindvajset ur od podelitve



listine decretum laudis.[12] Tisto
poletje 1947 je ustanovitelj svojim
duhovnim sinovom razlagal 
Katekizem Dela in jim pojasnil,
katera je bila skladno s papeško
odobritvijo trenutna pravna oblika
Opus Dei.

Njegovi dnevi v Španiji so mirno
tekli, ko je nepričakovano prejel
Álvarov poziv, naj se vrne v Rim. Iz
Madrida je odšel 20. novembra, nato
pa 4. decembra pisal članom
Generalnega sveta:

Molíte za delo, zaradi katerega sem
prišel semkaj, da bomo v službi naše
Matere Cerkve dosegli, da se s
krepkimi potezami izriše nedavno
rojena kanonična oblika – svetna
ustanova –, kajti drugače bo delo za
duše oteženo.[13]

Od časa do časa se v očetovih pismih
in zabeležkah pojavi kakšna
preprosta beseda, izraz ali občutje, ki
prežema določeno besedno zvezo.



Potrebno je pozorno oko. Želja, »da
se s krepkimi potezami izriše
nedavno rojena kanonična oblika«,
nam na primer razodeva krhko
cerkvenopravno obstojnost svetnih
ustanov in nevarnost, ki je nanje
prežala, odkar so se pojavile. Je pa
tudi preprosta prispodoba, ki
spominja na druge ustanoviteljeve
besede, kakršne najdemo v pismu
izpred nekaj mesecev, ko svoje
duhovne otroke prosi, naj ljubeznivo
in obzirno ravnajo z zadevami Dela:

Ne smemo namreč pozabiti, jih je
spominjal, da je Delo od Boga
ustvarjeno bitje, ki ga je On položil v
naše roke, da bi mu izkazovali
nadnaravno in človeško
rahločutnost, da bi mu dali dušo in
telo in prikupnost.[14]

Če se ozremo še dlje v preteklost,
nam pride na misel podoba o 
nerojenem, porajajočem se Delu, ki
je bilo kakor nasciturus v materinem



telesu.[15] Mar ni mogoče ob vseh teh
pesniških mislih z enim pogledom
zaobjeti ustanoviteljeve materinske
nežnosti ter njegove smelosti in
zavzetosti, da bi zaščitil rast tega
bitja, ki mu je bilo po božji volji
položeno v naročje?

Le kaj drugega bi lahko ustanovitelja
primoralo k vrnitvi v Rim kot to, da
so se začele uresničevati njegove
bojazni, napovedane ob objavi
konstitucije Provida Mater Ecclesia?
Dejansko je bil že v njenem uvodnem
delu naveden motiv za njeno
razglasitev: »izogniti se nevarnosti
vzpostavljanja novih ustanov, ki se
neredko ustanavljajo nepremišljeno
in brez preizkusa zrelosti«, kajti nove
oblike, ki so želele pridobiti status 
svetne ustanove, »so se po tihem
namnožile ter so med seboj zelo
raznolike in mnogovrstne«.[16]

Takšna združenja, to je bilo obče
znano, so bila v polnem razmahu. V



letu po objavi Provide je na
Kongregacijo za redovnike prispelo
več kot petdeset vlog za vzpostavitev.
[17] Ta poplava prošenj je prestopila
bregove ocenjenih pričakovanj in
grozila s tem, da začne prehitevati
pravne postopke. Rimska kurija je
ukrepala in brž zgradila zajezitveni
nasip, kajti motuproprij Primo
feliciter in navodilo Cum
Sanctissimus nista bila nič drugega
kot sredstvo za zaustavitev plazu.[18]

V omenjenem navodilu je bilo
škofom svetovano, naj neučakane
pobudnike tovrstnih združenj
pomirijo. Škofijske oblasti naj bi
takšna gibanja vernikov preizkusila,
tako da jih previdno, brez
prenagljenosti, polagoma vodijo po
cerkvenopravnih stopnicah – kot 
pobožne zveze, sodalitete, bratovščine
–, da se pokazalo, kje se bodo ustalile.
[19]



Drugi zajezitveni ukrep pa je bil
motuproprij Primo feliciter, ki je
ukazoval dosledno uporabo
cerkvenopravnih predpisov,
predvidenih za svetne ustanove,
izključujoč kakršnokoli dodatno
uredbo, povezano z redovniškim
stanom. Razlog je bil jasen: namen
zakonodaje, ki jo je vsebovala 
Provida, je bil zapolniti praznino v 
Zakoniku cerkvenega prava iz leta
1917 in napisana je bila ravno
upoštevajoč značilnosti združenj, ki
so se potegovala za odobritev kot 
svetne ustanove. Dejansko pa, kot že
omenjeno, so bile mnoge med njimi
po duhu le različica redovnega
življenja.

Ko je bila Provida Mater Ecclesia
napisana, jo je ustanovitelj moral
sprejeti takšno, kakršna je pač bila.
Pozneje, nekaj mesecev zatem, pa je
spričo nevarnosti, da postanejo 
svetne ustanove teoretično in
praktično izenačene z redovniškim



stanom, prišel v Rim, pripravljen na
bitko za ključni element: na bitko za
sekularnost (svetnost). S skopimi
besedami nam to omeni on sam, ne
da bi se ustavljal ob svojem
doprinosu k temu drobnemu, toda
presežnemu dogodku cerkvene
zgodovine:

Potem je bilo na Álvarovo pobudo
preko podtajnika Kongregacije za
redovnike doseženo, da se izda
motuproprij Primo feliciter, da bi
bila zagotovljena sekularnost.[20]

Ta dokument je naravnost prepojen s
sekularnostjo. Tokrat ni bilo
popuščanja. Sekularnost je bila
»izrisana s krepkimi potezami« ter še
posebej izpostavljena v delu besedila,
povezanem z iskanjem svetosti in
izvajanjem apostolata.[21] Značilna
lastnost svetnih ustanov oziroma 
sekularnih institutov je zaobjeta v eni
besedi: sekularnost. To jasno in
večkrat poudarja Primo feliciter: pri



obravnavanju narave teh ustanov,
pravi, »ne smemo nikdar izgubiti
izpred oči njihove posebne in
značilne lastnosti, in sicer:
sekularnosti, na kateri v celoti
temelji razlog njihovega obstoja«.[22]

(Ta pregrada sekularnosti pa ni
zadostovala za preprečitev
zmešnjave in vedno je bilo prisotno
tveganje za tolmačenje v smislu
redovniške poti in življenja.)

V začetku februarja 1948 je
ustanovitelj menil, da je njegovo delo
končano, kot je sporočil Ricardu
Fernándezu Vallespínu:

Upam, da se kmalu vrnem v Španijo.
Moj rimski soggiorno ni bil
brezploden čas. Boš videl, kakšno
veselje je to, ko ti bom povedal! …[23]

To veselje se je v vsem tem obdobju
zrcalilo v nagovorih ali sklepnih
besedah njegovih pisem: Božja
milost in dobra volja.[24]Zares, pravi



članom Generalnega sveta, je imel
razlog za zadovoljstvo:

Izkupiček tega potovanja je še
neprimerno večji kot pri mojih
prejšnjih potovanjih v Rim. Vam bom
že povedal: pričakujte navodilo in
motuproprij.[25]

S tema dvema dokumentoma je bila
zavarovana cerkvenopravna oblika 
svetnih ustanov, potrjena na temelju
sekularnosti, ki je dejansko bistvena
značilnost članov Opus Dei. V dveh
potezah, z asketsko in apostolsko
opredelitvijo, opiše to pot
ustanovitelj: kontemplativno
notranje življenje, združeno s
človekovim lastnim poklicnim
delom, katerokoli že to je.[26]

In na tej povezavi med notranjim
življenjem in delom, med življenjem
duha in materialnimi stvarmi, na
povezavi, ki je vzpostavljena iz
ljubezni do Boga, temeljí udeleženost
običajnega kristjana pri odreševanju



sveta. Zaradi tega je vodilo »strastno
ljubiti svet«[27] neločljivo povezano z
duhom Opus Dei, kajti preko dela v
svetu – in saeculo bi rekli klasiki –
najde človek snov in priložnost za
posvečevanje.[28]

Ko Bog koga pokliče v Opus Dei, se ta
oseba ne čuti odstranjena z mesta, ki
ga je dotlej zasedala v družbi. Bog
vstopi v naše življenje ter mu podeli
nov smisel, pojasnjuje ustanovitelj, in
vendar se navzven nič ne
spremeni; Gospod hoče, da mu
služimo ravno tam, kamor nas je
pripeljal naš človeški poklic: v
našem poklicnem delu.[29] Po zaslugi
poklicnega dela je zagotovljena
kristjanova povezanost z družbo,
tako da si tam – na mestu, v stanu
in v poklicu, ki ga je imel pred
prihodom v Opus Dei – prizadeva za
svoje posvečevanje.[30] Poklicno delo
je potemtakem zagotovilo za
sekularnost, ker kristjana zakorenini
v določeno družbo, v kateri živi kot



navaden državljan, ravno tako, nič
več in nič manj, kot katerikoli izmed
njegovih prijateljev, sodelavcev ali
sosedov.

Ustanovitelj je že skoraj dve leti v
Rimu predstavljal Opus Dei ter se
trudil, da bi ga razumeli, ko je
marsikomu skušal razložiti, v čem je
bistvo pojma sekularnosti, ki so ga
nekateri dojeli s takšno lahkoto, za
druge pa je ostal skoraj nedostopen.
V nekaterih primerih mu
argumentiranje in pojasnjevanje ni
prav nič koristilo. Nekega dne pa mu
je na pomoč prišla božja previdnost.

V Barceloni je živel mlad moški,
zaposlen v trgovski družbi s področja
vinarstva, v podjetju Arnó, ki je
pripadalo njegovi družini. Istočasno
je kot tenorist prepeval v znameniti
barcelonski operni hiši Liceu. Želel je
vstopiti v Delo, vendar se je zaradi
njegove starosti – ni bil več v letih,
primernih za študij na univerzi – in



zaradi njegovih službenih aktivnosti
odločitev prelagala. Ko je bil oče
poleti 1947 v hiši Molinoviejo, je
izvedel, da so ga spodbujali, naj pred
sprejemom opravi študij prava.
Vendar to ni bilo potrebno. Lahko
postane član Opus Dei, je pojasnil
oče, saj že ima poklicno delo.[31]

Potem ko se je oče vrnil v Rim, je
nekega dne prejel fotografijo tega
opernega pevca, ki mu je bilo ime
Fernando Linares. Na sliki je
nastopal v nekem prizoru, oblečen v
orientalski kostum. Nemudoma mu
je odpisal:

Rim, 26. februar 1948

Predragi [Fernando], naj te Jezus
obvaruje. Berem tvoja pisma in
vidim, da si izreden falot. Prav dobro
se bova razumela, če boš svet.
Zatorej izkoristi čas, ko že praviš, da
imaš stare kosti. Kitajček, ki si mi ga
poslal, vsekakor ne kaže kaj dosti let.



Ne skrbi za to, saj boš ostal mlad vse
do osemdesetih in čez.[32]

Priložnosti, ki mu jo je ponujala tista
fotografija, Jožefmarija ni zanemaril
in odtlej jo je znal dobro izkoristiti,
kot sam pripoveduje:

V tistih dneh je bila moja glavna skrb
doseči, da bi Delo razumeli ljudje, ki
vodijo vesoljno Cerkev. Nastopil je
trenutek, ko sem se odločil uporabiti
zgled, ki se mi je zdel zelo nazoren.
Ko sem se pogovarjal s kardinalom
Lavitranom, sem mu pokazal
fotografijo, na kateri eden od vaših
bratov, operni pevec, nastopa na
odru. Nato sem dejal: Ali se zdaj
jasno razume, da smo običajni ljudje,
da je naša naloga posvečevati vse
poklice, vse načine dela, lastne
ljudem, ki se ne oddaljujejo od sveta?
[33]

Veliko težo je moral imeti v njegovih
očeh argument sekularnosti, če je
leto poprej celo prevladal nad



njegovo osebno ponižnostjo. Zgodilo
se je namreč, da je Álvaro kot
generalni pooblaščenec Opus Dei,
potem ko se je posvetoval s člani
Generalnega sveta, zaprosil, naj se
ustanovitelju podeli imenovanje za
papeškega hišnega prelata. To
pobudo je msgr. Montini vzel za
svojo.[34] Na imenovanju je zapisan
datum 22. april 1947. Montini, ki je iz
lastnega žepa plačal takso za izdajo
naziva, mu je listino o imenovanju
poslal skupaj z ročno napisanim
pismom, v katerem je dejal, da je to
»še en slovesen dokaz spoštovanja in
dobrohotnosti svetega očeta do
ustanovitelja Opus Dei«.[35] Toda
novoimenovani monsinjor ni bil
pripravljen sprejeti časti, za katero ni
zaprosil in ki si je sploh ni želel. Bil je
tik pred tem, da naziv vljudno
odkloni. Álvaro pa ga je uspel od te
namere odvrniti, s tem da ga je
opozoril, da bo na ta način
sekularnost Opus Dei še bolj očitna,



saj se tovrstni častni naslovi
redovnikom niso podeljevali.[36]

* * *

Sekularnemu vidiku dela, njegovi
vrednosti in vlogi, ki mu pripada v
ojkonomiji duha, je ustanovitelj
posvetil dolg venec misli v pismu
svojim duhovnim otrokom iz leta
1948.[37]

Ko delate, jim piše, ne izvršujete zgolj
človeške naloge, kajti duh Opus Dei je
v tem, da jo spremenite v božansko
delo. S pomočjo božje milosti dajete
svojemu poklicnemu delu sredi sveta
njegov najgloblji in najpolnejši
smisel, ko ga usmerjate k zveličanju
duš, ko ga združujete s Kristusovim
odrešenjskim poslanstvom.[38]

V ozadju te razjasnitve o
nadnaravnem smislu dela se skrivata
cela teološka »arhitektura« in
pastoralni pojav, ki je po svoji
razsežnosti in duhovnem obsegu



brez precedensa v zgodovini. Kajti 
delo je položeno v same korenine
nadnaravnega duha, značilnega
za Opus Dei.[39] Osrednja tema tega
pisma je človeško delo, zemeljsko in
sekularno, ki je opravljeno iz
ljubezni in se spreminja v Božje
delo, Opus Dei, operatio Dei, v
nadnaravno opravilo.[40] To je ideja,
ki jo je ustanovitelj oznanjal od
samega začetka svojega poslanstva in
ki jo je s tolikšno muko skušal
spraviti v prevladujočo miselnost
tistega časa. To idejo je študentom na
univerzi približal s preprosto mislijo:
ena ura študija je ena ura molitve.[41]

Sedaj, deset ali petnajst let pozneje,
začne ta ustanovni spis s sijajni
uvodom, vzetim iz svetopisemskih
vrstic:

Ko Sveto pismo pripoveduje o
stvarjenju prvega človeka, nam
govori, kako je Jahve vzel človeka in
ga postavil v edenski vrt, ut
operaretur, da bi delal.



Potem ko je bil storjen greh, ostane
ista stvarnost dela, ki je zaradi greha
povezano s trpljenjem, z naporom: v
potu svojega obraza boš jedel kruh,
beremo v Prvi Mojzesovi knjigi. Delo
ni nekaj postranskega, temveč je
zakon človekovega življenja.[42]

To, da človek dela, spada k božjemu
načrtu, ki vodi harmonijo vesolja,
kjer je vse urejeno, kjer ima vsaka
stvar svoje mesto in čas, kakor poje
psalm:

»Razprostreš temo in noč nastopi, v
njej se plazijo vse gozdne živali.
Mladi levi rjovejo za plenom, da od
Boga zahtevajo svojo hrano. Ko vzide
sonce, se zberejo in v svojih
skrivališčih poležejo. Človek odide k
svojemu opravilu, na svoje delo do
večera. O Gospod, kako številna so
tvoja dela, vsa si naredil z
modrostjo!«[43]



Kakor hitro pa odpremo Novo
zavezo, uzremo Kristusa, Mesija, ki
dela v Jožefovi delavnici:

Zgled Jezusa Kristusa, ki je trideset
let (!) ostal v Nazaretu in delal,
opravljal poklic rokodelca, kot pravi
Sveto pismo. Izročilo dodaja, da je bil
tesar. V Jezusovih rokah se delo,
poklicno delo, podobno tistemu, ki ga
opravlja na milijone ljudi po svetu,
spremeni v božje opravilo, v
odrešilno delo, v pot odrešenja.[44]

Kristjan ne more mimo tega, da
oznanja moč dela, po katerem je
udeležen pri delu stvarjenja ter pri
vzdrževanju in napredku celotnega
človeštva. Zato delo ni nekakšno
božje prekletstvo, četudi zaradi
hudega napora naloga postane
neprijetna. Garanje in trpljenje, ki ga
spremljata, nam kljub temu ponujata
priložnost, da se čutimo bliže
Kristusu, ki je trpel lakoto in
utrujenost ter silne muke križa. Ker



pa je delo vesoljni zakon, je
katerokoli delo, ki je s človeškega
vidika pošteno in plemenito,
mogoče spremeniti v božje
opravilo. Člani Opus Dei morajo
povzdigovati na višjo raven in
posvečevati vse poklice, tako da jih
spreminjajo v orodja lastne
svetosti in svetosti drugih, v
priložnost za apostolat.[45]

Ampak po kakšnem čudežu se
poklicna dejavnost preoblikuje in
povzdigne na višjo raven? Katera so
sredstva in v čem je bistveni proces
tako čudovite preobrazbe?

Ko Jezusu dopustimo, da prebiva v
nas, piše ustanovitelj, je v našem
življenju moč, veliko višja od tiste, ki
jo je imel legendarni kralj Midas. On
je vse, česar se je dotaknil, spremenil
v zlato; mi pa iz tega človeškega dela
naredimo […] operatio Dei,
nadnaravno delo.[46]



Če si pri opravljanju dela
prizadevamo za povezanost z Bogom,
tedaj to delo posvečujemo, tako da po
svojih močeh vzdržujemo z
Gospodom nenehen dialog – dialog,
ki jemlje snov iz dnevnih pripetljajev
na delovnem mestu. Trud se
spreminja v božje zlato, če delamo,
kolikor je le mogoče, popolno –
strokovno kompetentno – in s
poštenim namenom: pred božjim
obličjem, brez hlepenja po človeški
slavi, ki bi potešila osebno
nečimrnost. Delo lahko posvečujemo,
če v njem vidimo možnost za
služenje vsem ljudem iz ljubezni do
Boga.[47]

Ko decretum laudis opisuje
značilnosti Opus Dei, povzema ta
nauk o iskanju svetosti pri
opravljanju poklicnega dela, o
izvajanju apostolata s pomočjo
strokovnega poklica ter sekularni
značaj tega dela.[48] Že prej je Sveti
sedež, kakor da bi želel pokazati



svojo naklonjenost do nove
apostolske poti, ki so jo utirali člani
Opus Dei, tem podelil popolni
odpustek za različne priložnosti: na
primer ob inkorporaciji v Opus Dei in
za praznike zavetnikov Dela; in še
mesečni popolni odpustek, če v tem
času vsak dan Bogu z molitvenim
vzklikom izročijo svoje umsko delo.
[49]

Apostolsko pismo Cum Societatis iz
junija 1946, s katerim so bili ti
popolni odpustki podeljeni za umsko
delo (člani Opus Dei so bili takrat
večinoma študentje ali pa so
opravljali intelektualno delo), ni
izpolnilo očetovih upov. Le kako naj
bi bil s tem zadovoljen, ko je pomislil
na še sveže duhovne poklice svojih
hčera, ki so kot numerarije
pomočnice začele prihajati v Opus
Dei tisto poletje 1946 ter prispevale
svoje dragoceno in nepogrešljivo
delo tudi v gospodinjstvu? In kako
naj govori o vsesplošnem



posvečevanju vsakega poštenega
dela, če pa so bila s popolnim
odpustkom ročna dela
diskriminirana v primerjavi z
umskimi?

Na Sveti sedež je bila tedaj poslana
prošnja, naj se članom Opus Dei
podelijo odpustki tudi za njihovo
ročno delo. Odgovor Pija XII. je bilo
apostolsko pismo Mirifice de Ecclesia,
v katerem je bilo poudarjeno, da »je
temelj, bistvo in cilj Opus Dei v
doseganju svetosti preko
vsakdanjega dela«.[50] Dokument
posebej izpostavlja in namenja
pozornost ženskam v Opus Dei, pri
čemer ima papež v mislih zlasti
»tiste, ki se posvečajo domačim
opravilom ter s posnemanjem zgleda
Jezusa Kristusa – ki ni prišel, da bi
mu služili, ampak da bi služil – in
presvete Device Marije, Božje dékle,
po nagibu resnične ponižnosti z
veseljem vršijo ročna in gospodinjska
dela, kakršna je opravljala Marta, ki



pa jo od znotraj spodbuja duh
Marije«.[51] Apostolsko pismo
podeljuje odpustke – popolne ali
delne, odvisno od primera – članom
Opus Dei, če s kratko molitvijo ali
molitvenim vzklikom Bogu izročijo
svoje ročno delo. S tem je Sveti sedež
vnovič potrdil nauk in duha Opus Dei
glede sekularnega dela, ki je lahko
delo katerekoli vrste.

Pomislite na to, da pri služenju Bogu
ni nepomembnih opravil: vsa so zelo
pomembna, je zapisal ustanovitelj.
Pomembnost nekega dela je odvisna
od osebne pripravljenosti tistega, ki
ga opravlja, od človeške resnosti, s
katero ga izvršuje, od božje ljubezni,
ki jo vanj polaga. Plemenito je delo
kmeta, ki se posvečuje z
obdelovanjem zemlje; in delo
univerzitetnega profesorja, ki
razgledanost združuje z vero; in
obrtnika, ki dela na svojem domu; in
bankirja, ki donosno upravlja z
gmotnimi sredstvi v skupno korist; in



politika, ki na svojo nalogo gleda kot
na služenje za blagor vseh; in
delavca, ki Gospodu izroča trud
svojih rok.[52]

* * *

Klic v Opus Dei je božji poseg, v
katerem je vključen človeški poklic,
ki se odvija v sekularnem okolju,
kajti tam se človek strokovno
udejstvuje. Nazorno to izrazi
ustanovitelj:

Celotna duhovnost Opus Dei se kakor
vrata na tečaje opira na poklicno
delo, ki ga opravljamo sredi sveta.
Brez strokovnega poklica ni mogoče
priti v Opus Dei […], kajti svoje
življenje lahko povzamemo s
trditvijo, da moramo posvečevati
svoj poklic, se posvečevati v poklicu
in s poklicem posvečevati druge.[53]

Od tod sledi, da človekova zaposlitev
in vse, kar je z njo povezano ter od
nje odvisno, postane prvi pogoj za



apostolsko dejavnost; se pravi snov, s
pomočjo katere se uresničuje
nadnaravno preobraženje družbenih
in poklicnih odnosov. Kadar kdo
začuti klic in se približa apostolatu
Opus Dei, ga ta vzame takšnega,
kakršen je, ne poskuša ga »presaditi«
kam drugam, ne predlaga mu
zamenjave študija ali službe ter
sprejema poteze njegove osebnosti.
Ta zaposlitev in njegovo delovno
okolje je področje njegovega
apostolata.

Človek brez poklicnih ambicij mi
nič ne koristi,[54] je poudarjal
ustanovitelj. Ta zavzetost za delo je
bila skupna vsem v Opus Dei in
dejstva pričajo, da so imele
numerarije pomočnice poklicnih
ambicij v izobilju.[55]

Skozi to pismo o delu in duhovnosti
Opus Dei teče rdeča nit, ki povezuje
posamezne misli v tem besedilu, in
sicer prepletanje božjega in



človeškega, dela in posvečevanja.
Poklicno delo in življenje izročitve
Bogu si ne nasprotujeta, uči
ustanovitelj:

Nasprotno, vzajemno se podpirata.
Kajti poklicno delo vam daje čut
odgovornosti, človeško zrelost in célo
množico naravnih kreposti, ki
postanejo temelj nadnaravnih.

Po drugi strani pa vam božji poklic
pomaga bolje opravljati človeško
delo, tako da iz njega napravite
dovršeno stvaritev. To je namreč
tisto, kar morate izročiti Bogu, in
Bogu ne smemo izročiti nečesa
pomanjkljivega, nečesa, kar je slabo
narejeno.[56]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

https://opusdei.org/sl-si/article/1-centralni-sedez
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[1] Pismo iz Rima, EF-470301-1.

[2] Pismo iz Rima članom Generalnega
sveta, EF-470307-2.

[3] Pismo iz Rima članom Generalnega
sveta, EF-470301-1.

[4] Pismo iz Rima članom Generalnega
sveta, EF-470410-3.

[5] Prim. Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-470425-1.

[6] Pismo iz Rima, EF-470417-1.

[7] Pismo iz Rima članom Generalnega
sveta, EF-470612-1.

[8] Prim. Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-470327-2. V
zvezi z oblikovanjem posebne
Komisije za svetne ustanove znotraj
Kongregacije za redovnike in z
imenovanjem Álvara del Portilla za
njenega tajnika prim. Acta
Apostolicae Sedis, XXXIX (1947), str.
131–132.



[9] Pismo iz Rima članom Generalnega
sveta, EF-470327-2.

[10] Prim. Pismo iz Rima njegovi sestri
Carmen in bratu Santiagu Escriváju
de Balaguerju, EF-470611-1.

[11] Prim. Pismo iz Madrida, katerega
naslovnik je msgr. Juan Perelló Pou,
škof v mestu Vich, EF-470923-2.

[12] Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-470225-2.

[13] Pismo iz Rima, EF-471204-1.

[14] Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-470410-3.

[15] Prim. Zapiski, št. 164, 22. 2. 1931;
pri čemer so bile omenjene besede – 
nerojeno, porajajoče se – dodane
kot poznejša zabeležka dne 27. 6.
1932.

[16] Provida Mater Ecclesia. S tem
bujnim porastom ustanov je bil Rim
seznanjen, odkar je bilo maja 1938



organizirano srečanje v St. Gallenu v
Švici. Pater Agostino Gemelli, ki je
zasedanju predsedoval, je sestavil
poročilo, namenjeno Sveti koncilski
kongregaciji, z naslovom: Združenja
laikov, posvečenih Bogu v svetu
(1939). V tem poročilu je zapisano:

»Poleg organizacij, s katerimi je v
večji ali manjši meri seznanjena
cerkvena hierarhija, lahko na podlagi
očitnih in mnogoterih znamenj
upravičeno sklepamo, da obstaja še
ogromno drugih, ki so trenutno izven
kakršnekoli evidence ali nadzora ter
so vzniknile iz individualne in
nenadzorovane gorečnosti
preprostih duhovnikov, ki jim ni bila
podeljena oblast ali poslanstvo.
Morda ni pretirana trditev, da je
praktično v vsakem mestu vsaj en
duhovnik, ki ima ob sebi številno
skupino spokornikov ter skuša z
nekaterimi izmed njih oblikovati
organizacijo Bogu posvečenih oseb
sredi sveta. – To lahko zaradi mnogih



razlogov privede do različnih težav
in v nekaterih primerih povzroči tudi
hudo škodo.«

Prim. tudi Amadeo de Fuenmayor et
al., op. cit., str. 171 sl.

[17] Prim. Josemaría Escrivá de
Balaguer: Apostolska konstitucija
Provida Mater Ecclesia in Opus Dei
(predavanje v Madridu, 16. 12. 1948;
objavljeno v: A.C.N. de P., 15. 1. 1949).

[18] Kot že rečeno, je motuproprij 
Primo Feliciter datiran z 12. 3. 1948,
navodilo Cum Sanctissimus pa z 19. 3.
1948.

[19] Preden zaprosijo za odobritev v
obliki svetne ustanove, je dobesedno
zapisano v navodilu, »je treba nove
družbe zadržati in jih postaviti na
preizkušnjo, jih preučiti pod
očetovsko oblastjo in varstvom
škofijske oblasti, najprej zgolj kot
združenja, obstoječa bolj de facto kot 
de iure, in potem, ne naenkrat,



ampak postopoma in korak za
korakom, v nekaterih oblikah
verskih združenj, kot so pobožne
zveze, sodalitete, bratovščine, skladno
s tem, kar je primerno glede na
okoliščine«. (Non quidem per saltum
sed pedetemptim atque per gradus,
sub aliquibus ex formis
Associationum fidelium, se glasi to
besedilo; Cum Sanctissimus, št. 5).

[20] Pismo 8. 12. 1949, št. 43.

[21] O apostolatu, značilnem za svetne
ustanove, je tam rečeno: Hic
apostolatus Institutorum Saecularium
non tantum in saeculo, sed veluti ex
saeculo, ac proinde professionibus,
exercitiis formis, locis, rerum
adiunctis saeculari huic conditioni
respondentibus, exercendus est
fideliter (motuproprij Primo feliciter,
2).

[22] In hac Societatum fidelium ad
superiorem Institutorum Saecularium
formam elevatione atque in omnium



Institutorum, sive generali sive etiam
singulari ordinatione perficienda,
illud prae oculis semper habendum
est, quod proprius ac peculiaris
Institutorum caracter,saecularis 
scilicet, in quo ipsorum exsistentiae
tota ratio consistit, in omnibus elucere
debet (motuproprij Primo feliciter, 2).

[23] Pismo iz Rima, EF-480206-1.

[24] Pismo iz Rima Joséju Maríi
Gonzálezu Barredu, EF-480224-1.

[25] Pismo iz Rima, EF-480226-1; prim.
tudi Pismo, EF-480311-2.

[26] Pismo 8. 12. 1949, št. 28.

[27] Strastno ljubiti svet je naslov
homilije svetega Jožefmarija
Escrivája, ki jo je imel 8. 10. 1967 pri
maši v kampusu Univerze v Navari.

[28] Iz že citiranega ustanoviteljevega
predavanja Apostolska konstitucija
Provida Mater Ecclesiain Opus Dei



(16. 12. 1948) so naslednje besede: Z
redovniškim stanom je neločljivo
povezano – in to se
cerkvenopravno izpričuje z
javnimi zaobljubami – zaničevanje
sveta (contemptus saeculi), umreti
samemu sebi, ločitev od
običajnega življenja ljudi, bodisi v
kontemplativnem življenju,
posvečenem molitvi in žrtvi, bodisi
v aktivnem življenju, posvečenem
temu, da svet od zunaj rešujejo
njegovih tegob in potreb. Redovnik
je človek, ki se je prerodil v novo
življenje, ko je umrl svetu in se
oddaljil od življenja preostalih
ljudi. Zanje je postal žgalna
daritev. Zato rečemo, da je umrl
za svet. In to je odrešujoča smrt.

[29] Pismo 15. 10. 1948, št. 1.

[30] Prav tam, št. 2.

[31] Prim. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159, XIV, str. 2; Francisco



Ponz Piedrafita, RHF, T-04151, str.
104.

[32] Pismo iz Rima Fernandu Linaresu
Mendozi, EF-480226-3. Fernando je
bil oblečen kot mandarin in je
nastopal v Slavčkovi pesmi Igorja
Stravinskega.

[33] Pismo 15. 10. 1948, št. 2.

[34] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
385; Joaquín Alonso Pacheco, Sum.
4672.

[35] Imenovanje, objavljeno v: Acta
Apostolicae Sedis, XXXIX (1947), str.
245. Pismo msgr. Montinija je
datirano s 25. majem 1947; RHF,
D-15093.

[36] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
385; in Julián Herranz Casado, Sum.
3881. Msgr. Javier Echevarría
pripoveduje, da »je bil pripravljen
odreči se temu priznanju, ki ga je
uredil in priskrbel msgr. Montini, ko



je bil namestnik [v državnem
tajništvu]. Takšen je bil njegov
namen, ko mu je msgr. del Portillo
predlagal, da bi bilo bolje, če to
imenovanje sprejme, zato da ne bi
povzročal neprijetnosti Svetemu
sedežu, da bi pokazal svojo edinost s
papežem in ker bi s tem dodatno
poudaril sekularnost duhovnikov
Opus Dei« (Javier Echevarría, Sum.
2042).

[37] Pismo je datirano s 15. oktobrom
1948.

[38] Prav tam, št. 20.

[39] Pismo 8. 12. 1949, št. 58.

[40] Pismo 15. 10. 1948, št. 20.

[41] Prim. Pot, št. 335, in Duhovna
premišljevanja, str. 34.

[42] Pismo 15. 10. 1948, št. 3.

[43] Prav tam; Ps 104,20-24.



[44] Pismo 15. 10. 1948, št. 3.

[45] Prav tam, št. 5 in 6.

[46] Prav tam, št. 20.

[47] Prim. prav tam, št. 18 in 20.

[48] Opus Dei, tako pravi decretum
laudis, »nenehno spodbuja svetost
svojih članov s posvečevanjem
običajnega dela ter z marljivim in
skrbnim opravljanjem službenih
funkcij oziroma civilne ali javne
službe vsakega
posameznika« (Primum Institutum,
6); in ko našteje nekatere apostolske
dejavnosti njegovih članov, pravi:
»Specifični apostolat članov Opus Dei
se udejanja zlasti: s posvečevanjem
lastnega poklicnega dela, z zgledom
krščanskega življenja pri
posameznikovem družbenem
udejstvovanju« itd. (prav tam, 9).

[49] Povedali smo že, da je poleti 1946,
ko je bila Provida Mater Ecclesia še



nedokončana in je bilo na njeni
osnovi treba pripraviti decretum
laudis, Sveti sedež – zato da se
ustanovitelj v svojo domovino ne bi
vrnil praznih rok – pohitel in izdal
apostolsko pismo (breve)Cum
Societatis (28. 6. 1946), s katerim so
bili podeljeni omenjeni popolni
odpustki.

[50] Na ustanoviteljevo željo so 31. 3.
1947 zaprosili Apostolsko
penitenciarijo za podelitev
odpustkov za ročno delo. Apostolsko
pismo (breve) Mirifice de Ecclesia je
bilo izdano 20. 7. 1947 (Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 24, str. 537–538).

[51] Prav tam. Ta stavek je prevod
odlomka apostolskega pisma iz
latinskega izvirnika; gre za
ustanoviteljeve besede, ki so bile
vključene v besedilo dokumenta.

[52] Pismo 15. 10. 1948, št. 5.



[53] Prav tam, št. 6.

[54] Prav tam, št. 15.

[55] Prim. Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906, str. 7.

[56] Pismo 15. 10. 1948, št. 9. Obsežna
študija o tej temi v: El Opus Dei en la
Iglesia (3. poglavje: José Luis Illanes, 
Iglesia en el mundo: la secularidad de
los miembros del Opus Dei), Madrid
1993.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/6-sekularnost-in-poklicno-

delo/ (18. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/6-sekularnost-in-poklicno-delo/
https://opusdei.org/sl-si/article/6-sekularnost-in-poklicno-delo/
https://opusdei.org/sl-si/article/6-sekularnost-in-poklicno-delo/

	6. Sekularnost in poklicno delo

