
opusdei.org

6. Prvi duhovniki

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

7. Nov. 2020

↗ Nazaj na kazalo

Sredi splošnega navdušenja, ki ga je
prinesel nihil obstat, je Jožefmarija
ohranil previdno zadržanost, da se
ne bi v čem prenaglil. Njegov
izostreni nadnaravni čut mu je, kot
ustanovitelju s petnajstletnimi
izkušnjami v tem poslu, govoril, da je
bil korak, pravkar storjen po božji

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


previdnosti, sicer trden, vendar
navzven prav nič trajen. Ta misel je
bila v njem zakoreninjena tako pred
kot po pridobitvi nihil obstat. Namreč
komaj je Álvaro del Portillo
odpotoval v Rim, že je Jožefmarija
prijel za pero in začel sestavljati
pismo, namenjeno vsem njegovim
hčeram in sinovom v Delu. Zaključil
ga je 31. maja 1943, ko se je generalni
tajnik še vedno ukvarjal s prošnjami
in avdiencami. Ko jim v tistem pismu
spregovori o značilnostih duha, po
katerem naj bi živeli, se za hip ustavi
ter doda zgovoren vrinek s
pojasnilom o tem, kaj si misli o
tedanjih uradnih postopkih in o
tistih, ki bodo še sledili:

Ordinariji škofij, v katerih delujemo,
nas razumejo in nas imajo radi. In
naj bo pravna oblika, ki jo bo
sčasoma prevzelo Delo, katerakoli –
Cerkev, ki je naša Mati, bo vedno
spoštovala način življenja svojih



otrok, saj ve, da hočemo s tem samo
služiti njej in ugajati Bogu.[1]

Še bolj presenetljiv pa je neki drugi
pojasnjevalni pristavek, tokrat v
pismu z dne 14. februarja 1944. Šele
dva meseca sta minila od
vzpostavitve Duhovniške družbe
svetega Križa, ko ustanovitelj članom
Dela piše:

Rešitev – na vsak način prehodna,
vendar za nekaj časa veljavna, ki bo
presežena, ko bo to omogočal
drugačen cerkvenopravniiter –
temeljí na […].[2]

Kaj je rešitev prinašala s seboj, že
vemo. Vseeno pa na tem mestu velja
izpostaviti, da je ustanovitelj to
rešitev dolgoročno štel za
nesprejemljivo ter da je bil
pripravljen stanje v kratkem
popraviti, ko se bo za to ponudila
priložnost. Seveda ne tako, da bi se
na vrat na nos vrgel v neznano,
temveč tako da naravo Dela razumno



ohrani neokrnjeno.[3] Duhovniška
družba svetega Križa je bila
Jožefmariju podarjena kot ustanovna
rešitev brez prizadevanja z njegove
strani, kajti šlo je za pravcato darilo.
Po drugi strani pa je vgrajevanje
celote Opus Dei kot družbe skupnega
življenja brez zaobljub v Zakonik
cerkvenega prava zahtevalo obilo
človeškega garanja. Jožefmarija kljub
vsemu ni izgubljal poguma ter je v
zgodovinskem razvoju ustanove ločil,
kar je bilo nadnaravnega izvora in
zato nedotakljivo, od tega, kar je bilo
začasno in kar bi mu bilo dovoljeno
sprejeti, toda brez popuščanja v
bistvenem. Da je to bilo tako,
dokazuje ne samo poznejši razvoj
dogodkov, temveč tudi dejstvo, da je
bil ustanovitelj že pred pobožno
zvezo, leta 1940, prepričan, da bo
treba zaorati ledino in zasnovati
cerkvenopravno pot, primerno
apostolatu Dela, ter da bo to 
naporna, težavna in trda naloga.[4]



Takšna drža odseva brezmejno
zaupanje v Boga in ogromno
zmožnost vizije, ki se bo postopoma
razvijala. Ob začetku ustanove je v
sanjah prehiteval stvarnost in si
predstavljal, kaj bo v prihodnosti
postalo Delo: čudovito polje
apostolata, splošna mobilizacija
kristjanov, ki vsak na svojem mestu
služijo apostolskemu poslanstvu
Cerkve, da bi postavili Kristusa na
vrh vsake človeške dejavnosti. Ta
pogled je samodejno izhajal iz
sporočila in navdihov, prejetih v
njegovem ustanovnem poslanstvu. A
brž ko se je lotil iskanja trajne
pravne umestitve v civilni in
cerkveni družbi (zlasti v slednji), je
bil ta duhovnik, v katerem so
prekipevale sanje neslutenih
možnosti, primoran pretehtati in
skrbno proučiti vsak svoj nadaljnji
korak. Stvari dejansko niso bile
odvisne samo od njegove volje. Za
tisto, kar pa je bilo v njegovi moči, je
zastavil vse svoje sile. Lep dokaz za



to je bilo izvrstno izobraževanje, ki
ga je nudil trem članom Dela, ki so se
pripravljali na posvečenje. Ničesar,
kar je imel na razpolago, ni
zanemaril. Na človeški ravni je želel
iz njih napraviti zakladnico
cerkvenih znanosti, z nadnaravnega
vidika pa vzor duhovniških kreposti.

Toda sredi tega optimizma in
velikodušnosti – in ta razmislek velja
poudariti – je zašel v slepo ulico
glede inkardinacije ter ni vedel, kdaj
in kako se bo mogel rešiti iz škripcev.
V takšnem stanju ga je Duhovniška
družba svetega Križa presenetila
med mašo 14. februarja 1943. (Nekaj
takega se mu je nepričakovano
zgodilo že pri maši 14. februarja
1930, ko mu je Gospod dal razumeti,
da bodo v Delu tudi ženske.) Ampak –
na čem je temeljila Jožefmarijeva
gotovost, da ga bo Bog v primernem
trenutku obiskal s svojim navdihom?
Predno podamo enostaven odgovor,
velja spomniti, da ta duhovnik ni kar



stal križem rok in čakal, da se mu
vrata odprejo ali da mu nekdo
nakaže pot. Nasprotno, razmišljal in
ukrepal je vnaprej ter se izpostavljal
z vedrim zaupanjem in z vero, da bo
prej ali kasneje prejel odgovor od
zgoraj, kot se je zgodilo v primeru
inkardinacije duhovnikov.

Misel, ki jo skušamo izluščiti, je
ravno to, da ustanovitelj ni hodil po
tej poti, kakor da bi se vlekel za
navdihi, prejetimi z neba, temveč si
je prizadeval najprej vložiti svojo
prizadevnost. Če je vmes posegel
Gospod, je to storil zato, ker se je ta
duhovnik najprej odzval na njegovo
milost in s svoje strani prispeval
svojo pobudo in požrtvovalnost.

To skrajno velikodušnost v služenju
Cerkvi (ki ima veliko skupnega z
geslom »skriti se in izginiti«) je
Jožefmarija šaljivo opredelil kot
»prodajanje zajca za mačka«. To je
ravno nasprotno kot prodajati



»mačka za zajca, kar pomeni nekomu
goljufivo kot drag izdelek podtakniti
nekaj, kar je mnogo slabše
kakovosti«.[5]

Torej nekaj podobnega se je zgodilo z
Opus Dei po cerkvenopravni
vzpostavitvi Duhovniške družbe sv.
Križa. Prenehal je biti pobožna zveza
ter se spremenil v »preprosto laiško
združenje pobožnega značaja«,
medtem ko pa je bila resnica ta, da so
vsi verniki Dela dosledno živeli isto
kontemplativno poklicanost, enake 
norme pobožnosti in iste navade kot
njihovi bratje v Duhovniški družbi.
Položaj, v katerem se je znašel Opus
Dei, povzame ustanovitelj v pismu
novemu barcelonskemu škofu,
monsinjorju Gregoriu Modregu:

Čeprav teh reči ne gre obravnavati v
pismu in upam, da bom imel kmalu
srečo, da se – tukaj ali v Barceloni – v
miru z vami pogovorim, vam želim
vnaprej povedati, da je bil zadnji



odlok – tisti o vzpostavitvi – že pred
javno objavo v vseh svojih delil
odobren s strani Rima: OPUS DEI je
prenehal biti pobožna zveza in je
postal Duhovniški družbi
pripadajoča pobožna dejavnost, s
svojima dvema vejama, moško in
žensko, ki sta popolnoma ločeni in
opredeljeni, ter s statutom, ki se
razlikuje od statuta Duhovniške
družbe svetega Križa.

Vse to je izrecno določeno v
konstituciji Duhovniške družbe, ki je
od Svetega sedeža prejela appositio
manuum.

Naj vam še povem, da smo
Kongregacijo za redovnike zaprosili
samo […] za tisto, kar nam je bilo
podeljeno: da se smemo organizirati
v obliki družbe skupnega življenja
brez zaobljub, ki je zaenkrat seveda
na ravni škofijskega prava. Zaradi
vse naklonjenosti, ki so nam jo
izkazali, o čemer vam bom



spregovoril osebno, moram svojemu
gospodu škofu povedati, da so bili v
Rimu do nas darežljivi. Digitus Dei
est hic.

Iz povedanega je jasno razvidno, da
moramo razločevati med Duhovniško
družbo in Opusom. Prva, dokler bo to
družba škofijskega prava, bo spadala
pod jurisdikcijo častitih ordinarijev,
kolikor ima hiše v njihovih škofijah.
Opus Dei pa preneha biti pobožna
zveza in se spremeni v preprosto
laiško združenje pobožnega značaja,
na podoben način kot so Konference
sv. Vincencija odvisne od škofa v
zadevah vere in navad tako kot drugi
krščanski verniki: torej lahko
prejema samo pohvale, blagoslove in
odpustke ter ne potrebuje odobritve.

Za zdaj menim, da sem svojemu
gospodu škofu dovolj obširno
predstavil cerkvenopravni položaj
Dela, ko pa se bom osebno srečal z



vami, vam bom z veseljem postregel
z nadaljnjimi podrobnostmi.[6]

Duhovniška družba sv. Križa je bila
kakor igla, s pomočjo katere je bilo
mogoče prodreti v cerkveno in
civilno tkivo. Božja igla, v katero je
bila neločljivo vdeta nit Opus Dei.
Cerkvenopravna rešitev je bila
začasna, kar je bilo očitno, toda
Duhovniška družba sv. Križa kot
ustanova se bo obdržala in bo
prestala poznejše spremembe, dokler
ne bo celotni Opus Dei pridobil svoje
dokončne oblike kot osebna
prelatura.[7]

* * *

Naši trije duhovniški kandidati so
filozofske in teološke predmete
študirali temeljito in brez predaha.
Da bi mogli opravljati prvi del
izpitov, so na madridskega škofa
naslovili prošnjo, v kateri vsak izmed
njih izjavlja:



»… da se čuti poklicanega v
duhovništvo in želi opraviti
bogoslovni študij.

Zato naproša vašo ekscelenco, naj
odredi, da bo pripuščen k
opravljanju izpitov iz humanističnih
in filozofskih predmetov, da bi mogel
biti potem sprejet na študij
teologije.«[8]

Izpite iz filozofskih predmetov so
opravljali, kot že rečeno, pred
komisijo Koncilskega semenišča v
Madridu, teološke predmete pa v
Centru za cerkvene študije,
ustanovljenem na osnovi
cerkvenopravne vzpostavitve
Duhovniške družbe sv. Križa.
Medtem ko so tisti trije kandidati
delali izpite in se je bližal konec
njihovega študija, je očeta vse bolj
obhajala neka neopisljiva ganjenost,
ki je ni mogel več obvladovati.
Končno pa je prišel trenutek, ko je
gospod Leopoldo predlagal 25. junij



1944 kot možen datum za
duhovniško posvečenje. Tako je to
povedal Álvaru del Portillu, da bi
sporočilo predal Jožefmariju, in ta je
25. aprila pisno odgovoril škofu:

Oče! Álvaro mi je posredoval vaše
naročilo o datumu posvečenja teh
prvih duhovnikov. Govoril sem s
profesorji in ni ovir, da grejo v
začetku junija na izpite iz teoloških
predmetov, ki jim še manjkajo, in to
dobro opravijo.

Zatorej rade volje sinovsko ugodim
želji svojega gospoda škofa in bodo
lahko posvečeni na ta dan. Zaradi
urejanja papirjev, oblačil in
obveščanja njihovih družin bi bilo
dobro sporočiti konkretne datume
posvečenj. Kot vedno sem na
razpolago za vse, kar boste odločili.
In v globoki ganjenosti ob
skorajšnjem duhovništvu teh sinov
moje duše ne morem skrivati
brezmejne hvaležnosti Bogu ter



svojemu očetu, gospodu Leopoldu.
Naj vas On napolni s svojo milostjo![9]

Pred določitvijo datuma za podelitev
nižjih in višjih redov je bilo treba
zaprositi Sveti sedež za spregled
glede vmesne dobe. In 12. maja je
gospod Leopoldo poklical Jožefmarija
ter mu dejal: »Naj kandidati jutri
začnejo z osemdnevnimi duhovnimi
vajami, kajti v soboto, 20. tega
meseca, jim bom podelil prvo
tonzuro, po kratkem premoru pa še
preostale redove do duhovništva.«[10]

Brez odlašanja so se 13. maja v El
Escorialu začele duhovne vaje pred
posvečenjem, na katerih je pridigal
Jožefmarija.[11]

Kar zadeva praktično izvedbo
poučevanja, si je oče pridržal
predmeta liturgija in pastorala ter
jim to snov več mesecev podajal v
obliki govorov in razprav. Zahteven
je bil Jožefmarija glede kretenj,
molitev in liturgične dostojnosti, zato



je v srca svojih sinov vsadil
zavedanje, da se morajo zvesto držati
tudi najneznatnejših napotkov v
obrednikih, še zlasti obrednih
predpisov pri sveti maši, ki izredno
pripomorejo k zbližanju z
Gospodom.[12] Pri pastorali je oče
podoživljal obsežne in raznovrstne
izkušnje svojega duhovniškega
služenja (pridobljene v semeniščih in
na univerzah, v podeželskih in
mestnih župnijah, v dobrodelnih in
apostolskih ustanovah, med
redovniki in duhovniki, v samostanih
in na ulici, skratka, med ljudmi vseh
starosti in poklicev, med dejavnimi
kristjani in oddaljenimi verniki); in
te izkušnje je prenašal nanje s
kratkimi in jasnimi nasveti.[13]

Kot je obljubil gospod Leopoldo, je
bila 20. maja slovesna podelitev
tonzure, zatem pa so sledili nižji
redovi. Subdiakonat jim je 28. maja v
kapeli centra Diego de León podelil
pamplonski škof, 3. junija pa so po



rokah pomožnega škofa madridske
škofije, gospoda Casimira Morcilla,
prejeli diakonat.[14]

Zadnje izpite so imeli 12. junija in
petnajstega je Jožefmarija lahko
gospodu škofu potrdil, da je vsak od
kandidatov že v celoti opravil
študij, ki je potreben za prejem
duhovniškega posvečenja.[15]

(Najbolj presenetljiv v teološkem
spričevalu pa ni neprekinjeni
seznam odličnih ocen meritissimus,
temveč to, da se to sijajno zaporedje
uspehov konča z enostavnim 
benemeritus pri predmetu liturgično
petje. Nobeden od treh kandidatov ni
uspel preseči te ocene. Pa to ni
sramota. Česar Bog ne da …)[16]

V dneh pred posvečenjem je oče
prejemal odgovore na prošnjo, ki jo
je malo pred tem poslal praktično
vsem španskim škofom, da bi
bodočim mašnikom podelili
dovoljenje za opravljanje duhovniške



službe v njihovih škofijah. Vsi so rade
volje ugodili očetu, ki je začutil, da ga
obdaja naklonjenost cerkvene
hierarhije.[17]

V soboto, 24. junija popoldne, se je
odpravil na vzhodno pokopališče,
imenovano tudi pokopališče
Almudena. Brez posebnega truda je
podoživljal prizore iz tridesetih let.
Kolikokrat je prišel tja v dežju, med
mlakužami, ali pa po suhih prašnih
poteh, da bi tam učil verouk, skrbel
za bolne ali obiskal grob drage osebe.
Tokrat je tja poromal, da bi se ob
grobu, v katerem so počivali stari
starši in Isidoro, zahvalil ter prosil za
svetost novih duhovnikov.

Tudi po njihovi zaslugi je bil trenutek
prvega duhovniškega posvečenja, ki
ga je zaslutil že ob ustanovitvi Opus
Dei, sedaj tik pred uresničenjem. In
tisto obnovljeno upanje, da bi
družina imela svete duhovnike, je v
njem vzbujalo sanje o izpolnitvi



njegovih poslednjih želja. Molitve, ki
so utripale na prvih straneh njegovih
Zapiskov, so bile uslišane:

Duhovnik Dela! Že ure in ure smo
govorili o njem!! Je moč Božjega dela.
Svet! Moral bo pretiravati v kreposti,
če je takšno pretiravanje mogoče …
Kajti člani laiki se bodo gledali v
njem kakor v ogledalu, in samo če bo
duhovnik meril zelo visoko, bodo
drugi na neki srednji točki.[18]

Bližal se je težko pričakovani dan. Ko
je padel na kolena, da bi molil ob
grobu starih staršev in Isidora, je v
prsih od ganjenosti zadrhtel. Spričo
zgodovinskega pomena tistega
dogodka ni mogel v sebi zadržati
naboja večnosti. V oči so mu stopile
solze in jokal je od hvaležnosti, ko je
razmišljal o požrtvovalnosti dragih
oseb, ki so bile tam pokopane.[19]

Nedelja, 25. junij 1944, je bila
prazničen dan. Duhovniški kandidati
so se v centru Diego de León poslovili



od očeta in se z avtomobilom
odpeljali do škofijskega dvorca. Kot je
bilo pričakovati, je bila kapela dvorca
za občinstvo premajhna in gosta
strnjena množica navzočih se je
gnetla po sosednjih prostorih. Točno
ob desetih je gospod Leopoldo začel z
obredom. Komaj se je maša končala
in so novi duhovniki odložili mašna
oblačila, že so obiskovalci v gneči
planili k njim, da bi poljubili pravkar
posvečene roke. Mnogi so poleg
poljuba nanje spustili tudi kakšno
solzo. Med navzočimi so bili gostje iz
nunciature in škofijskega dvorca,
kleriki iz Madrida in drugih provinc,
sorodniki, prijatelji in znanci, člani
Dela ter predstavniki redov in
redovnih kongregacij, ki so prišli v
velikem številu: hieronimiti,
dominikanci, piaristi, avguštinci,
marijanisti, lazaristi …[20]

Medtem ko se je to dogajalo, je
ustanovitelj ob isti uri maševal v



kapeli centra Diego de León, stregel
pa mu je José María Albareda.

Gospod Leopoldo je kósil na Ulici
Diego de León v družbi novih
duhovnikov in še kakšnega
povabljenca. Ko se je dan prevesil,
mu je oče želel predstaviti člane Dela,
ki so bili takrat v Madridu; nekateri
so prišli iz drugih mest, na primer iz
Bilbaa ali Barcelone. Modri salon v
pritličju je bil kmalu nabito poln
mladih ljudi. Družinsko slavje je
trajalo kar lep čas, saj je oče z
užitkom opisoval zasluge in
sposobnosti vsakega od svojih sinov,
pa tudi gospod škof je bil prav dobre
volje, čeprav je bil tisti dan za njega
precej naporen. Kar naprej je zvonil
telefon ali pa je kdo trkal na vrata, da
bi pozdravil novomašnike ali izrekel
čestitko Jožefmariju. Tako je v nekem
trenutku, ko ustanovitelja ni bilo
zraven, škof izkoristil priložnost in
povedal, kar je čutil ob pogledu na
tisto zajetno skupino mladih.



Spregovoril jim je o ogromnem
veselju, ki ga je navdalo ob posvetitvi
te prve skupine duhovnikov. Spomnil
jih je na preganjanja, ki jih je Delo
moralo prestati v zadnjih letih in ki
jih je Gospod dopuščal, da bi iz vsega
tega napravil veliko dobrega. Priznal
jim je, kako zelo je bil vesel in
pomirjen, ko je izvedel, da kljub
vsem stiskam niso gojili nobene
zamere niti ni bila okrnjena njihova
naklonjenost do ljudi, ki so bili
orodje tiste kampanje. »Koliko solzá
so mnoge matere pretočile zaradi
tistih klevet, s katerimi so vas
ožigosali za krivoverce in
prostozidarje!« jim je dejal.[21]

Zatem je govoril o očetu, o posebnem
poslanstvu, ki ga je prejel od Boga, da
bi vodil Delo in jih vzgajal. Njemu je
bila dana milost, ki vodi do tega cilja:
»Skrbno pazíte na očeta, saj to
potrebuje, mi pa zelo potrebujemo
njega.«



Nadaljeval je s pričevanjem in se
dotaknil ogromnega bremena, ki ga
je nosil oče, ter omenil njegovo
zdravje, skrhano od skrbi ter krepko
načeto spričo dela in trpljenja:

»Dokaz za njegovo hudo utrujenost,«
se je pošalil in spremenil ton govora,
»je to, da si danes zjutraj ni upal priti
na posvečenje iz strahu, da ne bi
mogel zadržati svoje ganjenosti in bi
ga videli jokati kakor starčka. Ker pa
se je bal celo tega, da bi doma ostal
sam, je poklical Joséja Marío
Albaredo, da bi mu delal družbo …

Vendar je prav tako mogoče,« je v
resnem tonu pristavil škof, »da je na
ta način žrtvoval nekaj, kar mu
veliko pomeni: Tam bi zelo užival,
vendar bom ostal doma.«[22]

Za konec svojega nagovora jim je
namenil nekaj ljubeznivih besed in
jim podelil svoj blagoslov. Gospoda
Leopolda so pospremili do
avtomobila, in preden je sedel v



vozilo, je gospod škof želel objeti
očeta ter tisti trenutek ovekovečiti s
fotografijo.

Tistega popoldneva so šli vsi skupaj v
kapelo k premišljevalni molitvi, pri
kateri so sledili očetovim besedam.
Navezal se je na nekaj stavkov
svetega Pavla, ki jih je zapisal na
listič pred desetimi leti. Vztrajno je
poudarjal molitev in daritev kot
temelja notranjega življenja, pa tudi
osebno in skupno ponižnost. (Ob teh
besedah je lahko mnogim prišla na
misel ustanoviteljeva skrita in
ponižna žrtev, ko se je odrekel
navzočnosti na slovesnosti
posvečenja v kapeli škofijskega
dvorca.)

Ko bodo najmlajši med tukaj
navzočimi že sivih las – ali pa bodo
razkazovali bleščečo plešo, kot je
videti pri nekaterih – in ko mene po
zakonu narave že dolgo ne bo na
svetu, vas bodo vprašali: Kaj pa vam



je rekel oče na dan posvečenja prvih
treh duhovnikov? In vi jim boste
odgovorili: Rekel nam je, bodite
ljudje molitve, ljudje molitve in ljudje
molitve.[23]

Nato jim je spregovoril o vztrajnosti
in o križu. Oznanil je, da bo nekaj
vernikov Dela kmalu odpotovalo v
daljne dežele, ter zaključil z novico,
da je iz Vatikana prispela brzojavka.
Njeno sporočilo je bilo, da je sveti oče
trem novim duhovnikom dal
dovoljenje, da pri svoji novi maši
vsem navzočim podelijo papeški
blagoslov s popolnim odpustkom.
Sledil je slovesni evharistični
blagoslov in zapeli so Te Deum.

Klici, obiski in družinsko slavje pa se
je še kar nadaljevalo. Ko se je
Jožefmarija pozno zvečer umaknil v
svojo sobo, je bil od silnih čustev
povsem izmučen.

↗ Naslednje poglavje

https://opusdei.org/sl-si/article/1-po-duhovniskem-posvecenju/


↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo 31. 5. 1943, št. 53.

[2] Pismo 14. 2. 1944, št. 12.

[3] Niso mi všeč tisti, piše, ki skačejo
v prazno, saj menim, da je mogoče
korak za korakom iti naprej tako,
da ohranimo, kar je bistveno in
zato nedotakljivo. Tako ravna
Cerkev, ki jo vodi Sveti Duh, da bi
mogla graditi na trdni in varni
zemlji (prav tam, št. 11).

[4] Pismo 11. 3. 1940, št. 46, pravi: Ko
bo nebo presodilo, da je napočil
čas, bo doseglo, da si bomo –
znotraj ureditve apostolata v
Cerkvi – utrli strugo, po kateri
mora teči ta široka reka, ki je Delo
in ki v sedanjih okoliščinah še
nima primernega mesta, kjer bi se
mogla ustaliti: to bo naporna,

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


težavna in trda naloga. Treba bo
premagati mnogo ovir, toda
Gospod nam bo pomagal, kajti vse
v njegovem Delu je njegova Volja.

[5] Prim. Sabina Alandes Caldés, RHF,
T-04855, str. 4.

[6] Pismo iz Madrida, EF-440531-1. 
Digitus Dei est hic – božji prst je
tukaj.

[7] Neustrezni in nadležni vidiki te
rešitve so večkrat vztrajno
izpostavljeni v omenjenem pismu z
dne 14. februarja 1944. In po božji
previdnosti je tako, saj bi se v
nasprotnem primeru zdelo, da so bile
nadaljnje etape na cerkvenopravni
poti zgolj kaprice. Poleg drugih
navaja ustanovitelj naslednje
zadržke:

Ta rešitev za nas ni udobna, ker
glavna stvar, Opus Dei, izgleda
drugotnega pomena (prav tam, št.
12).



Opus Dei, ki je naše resnično Delo,
tako postane del Duhovniške
družbe sv. Križa, medtem ko je v
resnici ravno Duhovniška družba
sv. Križa le majhen delček Dela
(prav tam, št. 17).

[8] Prim. AGP, Sección Expedientes,
D-660.

[9] Pismo iz Madrida, EF-440425-1.

[10] V ustanoviteljevem Pismu iz El
Escoriala montseraškemu opatu
koadjutorju Aureliu Maríi Escarréju
Janéju OSB, EF-440515-1.

[11] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
762. Duhovne vaje, predpisane
vZakoniku za različne stopnje
posvečenja, so zaključili 15. junija in
takrat je Jožefmarija kot predsednik
Duhovniške družbe sv. Križa potrdil,
da je vsak izmed treh kandidatov 
opravil svete duhovne vaje, ki so
trajale toliko dni, kolikor jih
Zakonik cerkvenega prava zahteva



za prejem svetih redov; potekale
so v samostanu El Escorial, v hiši
lazaristov (Fernández de la Hoz
21) in v naših hišah. Prim. tudi AGP, 
Sección Expedientes, D-660.

[12] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
762. Kadar je šel v El Escorial, da bi
pridigal na duhovnih vajah, tako kot
na omenjenih vajah v mesecu maju,
je oče prenočeval v samostanu in
stanoval v sobi, v kateri je prebival
sv. Anton Marija Claret. Predavanja o
liturgični praksi je običajno imel v
kapeli, ki jo je uporabljal ta svetnik.
Prim. tudi José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, str. 43.

[13] Na primer: duhovnik ne sme biti
lastnik duš, ampak preprosto orodje
Svetega Duha, saj je On tisti, ki jih
vodi. Prim. prav tam, str. 119.

[14] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
762; in AGP, Sección Expedientes,
D-660.



[15] Prim. AGP, Sección Expedientes,
D-660, Tessera Studiorum. Msgr.
García Lahiguera pričuje, da »so
kljub obilju dela, ki so ga imeli tisti
fantje, dosegli izreden uspeh.
Profesorji so občudovali njihov
napredek, mene pa to ni presenečalo
glede na visoko raven njihove civilne
izobrazbe ter upoštevajoč njihovo
prizadevnost pri študiju, ki jo je
podpirala neutrudna očetova
gorečnost« (José María García
Lahiguera, v: Testimonios …, op. cit.,
str. 162). »Vsi trije so imeli za sabo že
resen študij humanistike in znanosti
ter so zelo intenzivno obdelali
predmete cerkvenega učnega
načrta« (José María Bueno Monreal,
v: Testimonios …, op. cit., str. 17).

[16] Učitelj petja je bil gospod Enrique
Massó, ki je imel učne ure v centru
Diego de León in je poučeval tudi
gregorijansko petje v centru Jorge
Manrique. Prim. Francisco Ponz
Piedrafita, RHF, T-04151, str. 46;



María Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, str. 17.

[17] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
763; in AGP, Sección Expedientes,
D-660.

[18] Zapiski, št. 123, 9. 12. 1930.

[19] Prim. Poročilo, ki ga je podal
Teodoro Ruiz Jusué (26. 6. 1944), v:
AGP, Sección Expedientes, D-660. Oče
je ta dogodek omenil pri meditaciji
25. junija zvečer; prim. Francisco
Ponz Piedrafita, RHF, T-04151, str. 79.
Posvečenje duhovnikov, ki bi prišli iz
vrst Opus Dei, je bilo predmet
petnajstletne zaupljive in vztrajne
molitve.

[20] Prim. Poročilo, ki ga je podal
Teodoro Ruiz Jusué (od 20. 5. do 28.
7. 1944, str. 20), v: AGP, Sección
Expedientes, D-660.

[21] Prav tam, št. 2. Ravno ob tej
priložnosti jim je gospod Leopoldo



povedal, kako je nekega dne k njemu
prišel Álvaro in kako mu je on zaupal
svojo zaskrbljenost, da bo tista
kampanja zoper Delo povzročila
zamere med člani Opus Dei. Álvaro
mu je takrat dejal, naj ga ne skrbi, saj
oni sami dobro vedo, da je vse to
dopuščal Bog, zato da bi jih prečistil;
in da je bil dokaz za to dejstvo, da je
Gospod pri tisti operaciji uporabljal
skalpel iz platine.

Ko je gospod Leopoldo končal, mu je
Álvaro, ki je sedel tam zraven, dejal:
»Ampak, gospod Leopoldo, tisto sem
vam rekel, ker sem slišal tako
govoriti očeta.« Gospod Leopoldo pa
je pribil: »Kakršen oče, takšen
sin« (Manuel Botas Cuervo, RHF,
T-08253, str. 26).

[22] Poroča Adolfo Rodríguez Vidal (25.
6. 1944), v: AGP, Sección Expedientes,
D-660.

[23] Prav tam.



Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/6-prvi-duhovniki/ (22. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/6-prvi-duhovniki/
https://opusdei.org/sl-si/article/6-prvi-duhovniki/

	​6. Prvi duhovniki

