
opusdei.org

6. Duhovništvo in
»cerkvena kariera«

Ustanovitelj Opus Dei —
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

27. Avg. 2017

↗ Nazaj na kazalo

Natančna in jedrnata pričevanja
semeniških tovarišev o Jožefmariju
so med seboj soglasna. »Zelo je skrbel
za zunanjo urejenost,« pravi Amadeo
Blanco; »nosil je moder suknjič, visok
ovratnik in srajco s pentljo.« Enako
pravi Luis Alonso: »Vedno se je

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


oblačil zelo elegantno, v temno
kompletno obleko zelo lepega
kroja.«[1]

Kar zadeva njegov značaj, kot se
spominja Pedro B. Larios, je bil videti
»zelo odprt in komunikativen,
simpatičen, zabaven, vesel in zelo
prijazen.« »To, kar je najbolj zbujalo
pozornost,« pripominja Amadeo
Blanco, »je bil njegov odprt in
ljubezniv nasmeh; to je bil odsev
njegovega notranjega veselja.«[2] Če
se dotaknemo še neke poteze njegove
osebnosti, pravi Máximo Rubio, da
»je bil značajen človek z močnim
temperamentom«, in da »je imel
ogromen vpliv na pobožnost in
duhovnost bogoslovcev«.[3]

Ti spomini so toliko bolj pomenljivi,
ko jih primerjamo s takratnim
mnenjem predstojnikov semenišča o
bogoslovcu in njegovem vedenju.
Svoje mnenje v kratkem poročilu
jedrnato podaja rektor, Valeriano-



Cruz Ordóñez: »Prosilec prihaja iz
maturitetnega programa gimnazije
in je opravil humanistično maturo, je
zelo dobro pripravljen in ima zelo
dobrega duha.«[4] Jožefmarija je
verjetno hodil k spovedi k direktorju
za disciplino, Gregoriu Fernándezu
Anguianu, katerega se bo vedno
spominjal kot tistega svetega
duhovnika.[5] Poleg tega, da je bil
pobožen, je bil g. Gregorio mož
presenetljivih vodstvenih
sposobnosti. Leta 1921 je bil
imenovan za prorektorja semenišča
in v kratkem času pričel z mirno
roko negovati duše bogoslovcev, ki so
bile dolgo časa kakor neobdelana
polja, kar zadeva duhovno vodstvo.

Znotraj semenišča je bila disciplina
pod budnim nadzorom. Eksterni pa
so po drugi strani živeli nekoliko
drugačno življenje. Ob koncih tedna
so imeli prosti čas za svoje prijatelje
in konjičke.



Jožefmarija je gojil globoko
pobožnost. Neki tovariš se spominja,
da ga je »v prostem času videl z
rožnim vencem v roki.«[6] Pogosto se
je tudi zgodilo, da je med
popoldanskim izhodom iz semenišča
šel v Redondo delat družbo
Najsvetejšemu.[7] Njegovo življenje
pobožnosti, prav nič sentimentalno,
je bilo sad božjega nemira, ki ga je
použival in mu dajal zagon, da bi
apostolsko za seboj potegnil še svoje
tovariše. Tako je »njegov način
mišljenja in ravnanja imel težo tudi
med samimi bogoslovci« zaradi moči
njegovega zgleda.[8]

Ob delavnikih se je posvečal študiju.
Nedelje je zapolnil z dopoldanskim
veroukom za otroke, popoldne pa z
družinskimi sprehodi, pri čemer se je
izogibal vsaki priložnosti za druženje
ali pogovor na samem s
prijateljicami njegove sestre Carmen.
»Kljub našim stikom,« pravi Paula
Royo, katere starši so hodili na



sprehode z Escrivájevimi, »nisem
prišla do prijateljstva z
Jožefmarijem.«[9] Sošolec Máximo
Rubio, ko govori posebej o
semeniških letih, nam daje razumeti
izostreno skrb, s katero je varoval
čistost svojih čustev: »Vsi so imeli o
njem visoko mnenje glede te zadeve
čistosti. In tudi jaz sem ga imel.«[10]

Vendar njegova negovana
rahločutnost ni bila skregana z
zdravo pametjo. O tem priča
anekdota, na kateri ni prav nič
svetohlinskega.

Vojaške ustanove v Logroñu so bile
ravno tako številne kakor cerkvene.
Samostani in vojašnice so dajali ton
zakonite ureditve mestu, ki je štelo
dva pehotna polka: »Bailén« št. 24 in
»Cantabria« št. 39; topniški polk št.
13; vojaško bolnišnico in tovarno
orožja. Poleg teh ustanov domovine
in Cerkve je le lučaj stran od
»Velemesta London«, na Ulici ob
tržnici, stala tobačna tovarna.



Podjetje, v katerem je delala pisana
truma tobačnih delavk.

V Redondi ali v cerkvi sv. Jakoba je
Jožefmarija med pobožnimi verniki
gledal ljudi znanega obraza in videza
ter prepoznal tobačne delavke iz
tovarne in vojake iz raznih polkov.
Tisti že osiveli častniki in tiste
tobačne delavke, s katerih je že
izginila prikupnost njihove mladosti,
so fanta v domišljiji popeljali na
drugo plat življenja. Gledal je vojake
in delavke na robu propada, kako so
skesani brisali svoje stare plehkosti
in stranpota. In morebiti iz refleksije
tega obdobja izvira njegova
pobožnost, ki jo je vedno čutil do
Marije Magdalene, svete spokornice,
zgleda skrušene ljubezni:

Ko sem čutil slutnje o Delu, vendar še
nisem jasno vedel, kaj Gospod od
mene hoče, sem začel dnevno hoditi
k sveti maši. Kmalu sem opazil, da je
v tisto cerkev hodilo veliko tobačnih



delavk, že v letih, in vojakov z belimi
brki. Lahko je bilo uganiti, da so tako
one kot oni delali pokoro za svoje
mladostne grehe. Tiste tobačne
delavke in tisti skesani polkovniki so
me spominjali na Marijo Magdaleno.
[11]

Zaradi urejenosti in svojih dobrih
lastnosti – vzgojenosti, veselja,
bistrosti – je Jožefmarija med
bogoslovci užival nesporen ugled.
Zunaj semenišča pa je veter pihal v
drugo smer. Na svoji poti tja in nazaj
je mladi bogoslovec včasih srečeval
nekdanje sošolce. Izmenjali so si
pozdrav, morda kakšno prijazno
kretnjo. Dogajalo pa se je tudi, da je
naletel na izzivalen pogled, poln
posmeha ali prezira, ki mu je boleče
obležal na duši:

Spominjam se, s kakšnim mučnim
pogledom – kakor da bi me gledali
čez ramo – so merili vame moji
gimnazijski sošolci, ko sem se po



koncu šolanja odločil za študij
bogoslovja.[12]

Ta preprosta opazka – boleča za
bogoslovca – odseva družbeni
položaj cerkvenih krogov in
posredno tudi španske Cerkve v
začetku 20. stoletja. Tisti posmehljivi
pogledi sošolcev iz gimnazije seveda
niso izhajali iz kakšnega posebnega
sovraštva. Bolj kot to so, skupaj z
lahnim pridihom antiklerikalizma,
izražali zaničevanje »bogoslovcev« s
strani liberalnega meščanstva. V
tistem času je v semeniščih le
redkokateri študent imel naziv
gimnazijski maturant. Še redkejši pa
so bili duhovniki z opravljenim
civilnim študijem. Če so sinovi iz
intelektualno, družbeno ali
gospodarsko uglednih družin
slučajno začutili poklicanost, so raje
vstopili v katero izmed izbranih
redovnih ustanov ali skupnosti.[13] V
takšnem kontekstu je razumljivo, da
je velik del svetne duhovščine občutil



prikrito in nepravično poniževanje s
strani določenih družbenih slojev, ki
so hkrati s svojim brezverstvom
razglašali samooklican ugled civilnih
znanosti. Za mnoge je vstopiti v
semenišče človeško gledano
pomenilo žrtvovati položaj gmotnega
blagostanja v prihodnosti. Bilo je
namreč precej verjetno, da bodo
končali kot vaški ali mestni župniki,
samostanski kaplani ali vojaški
kurati. Kvečjemu bi morda dosegli
kanonikat, profesorsko mesto ali
kakšno drugo nadarbino, če so bili
umsko sposobnejši ali drugače
talentirani. V Jožefmarijevem
primeru je vstop v semenišče
pomenil odpoved karieri na višji
družbeni in ekonomski ravni, ki bi
mu jo omogočal študij arhitekture in
prava. Prav dobro je vedel, kakšno
cerkveno obzorje ga čaka, ko se bo po
posvečenju nekoč podal v kolesje
življenja:



Prihajali so od tam in se posvetili
svoji karieri … Lepo so se vedli in
poskušali priti iz ene župnijo v
drugo, boljšo župnijo. Kdor je bil
bolje pripravljen, se je potegoval za
kanonikat. Čez čas so jih imenovali v
kapitelj, od koder je izhajal potrebni
kader za pomoč pri vodenju škofije,
za izobraževanje klera v semeniščih
…[14]

Skratka, za nekatere klerike je
duhovništvo pomenilo nekaj
podobnega uradniški zaposlitvi. Na
takšno gledanje Jožefmarija nikakor
ni pristajal. Mladi bogoslovec se ni
čutil poklicanega k takšni karieri:

To ni bilo to, kar je Bog hotel od
mene, in tega sem se zavedal: nisem
hotel biti duhovnik zgolj zato, da sem
duhovnik, klerik, kot pravijo.
Spoštoval sem duhovnike, vendar
takšnega duhovništva zase nisem
hotel.[15]



Za duhovništvo se je Jožefmarija
odločil zato, ker je menil, da bo na ta
način lažje uresničil skriti božji
načrt, sluteč, da bo to tudi prava pot
za spoznavanje njegove volje.[16]

Družinski zgled – dejstvo, da je imel
tako po strani gospoda Joséja kot po
strani gospe Dolores več stricev
duhovnikov – ni bil tisto, kar ga je
privedlo do duhovništva. To nam
prav jasno pove:

Nikoli nisem mislil postati duhovnik
niti se posvetiti Bogu. To vprašanje se
mi ni zastavilo, ker sem menil, da to
ni zame. Še več, misel, da bi nekega
dne lahko vstopil v duhovništvo, mi
je bila nadležna do te mere, da sem
se čutil antiklerikalnega. Zelo rad
sem imel duhovnike, ker sem bil
doma deležen globoke verske vzgoje;
naučili so me spoštovati, ceniti
duhovništvo. Vendar ne zame: za
druge.[17]



»Božji nemir«, notranja
vznemirjenost v Jožefmariju se je
spremenila v gotovost, da »ga Gospod
za nekaj hoče«. Slutil je Ljubezen in
tej ljubezni primerno se je razdajal
ter v daritev vključeval vse človeške
težnje srca. Glede na njegov odziv, na
naglost in veselje, s katerim se je
odločil postati duhovnik, verjetno te
svoje izročitve ni štel za žrtev,
temveč za veselo podaritev vsega
svojega bitja.

Njegov Ut videam! je bil
moledovanje nepotrpežljivega
zaljubljenca, želja izvedeti več, da bi
mogel izročiti vse, kar bi bilo od
njega zahtevano, prošnja za
razsvetljenje, da bi se lahko napotil v
pravo smer izpolnjevanja božje volje.
Svojo poklicanost v duhovništvo je
razumel kot sestavni del nekega
drugega, njegovemu pogledu takrat
še nedosegljivega klica. Bil je torej ne
na meji, ne na cilju, marveč na
začetku poti, na kateri je slutil božjo



voljo. Tako se je v njegovem življenju
odprlo obdobje »slutenj«, kot on sam
pripoveduje: Slutnje sem imel že od
začetka leta 1918. Nato sem še
naprej videl, vendar nisem mogel
natančno določiti, kaj je tisto, kar
je Gospod hotel: videl sem, da
Gospod od mene nekaj hoče. Jaz pa
sem prosil in še naprej prosil.[18]

Jožefmarija, sovražnik povprečnosti,
se je z vso svojo dušo odprl temu, da
bi prejel specifično polnost svoje
poklicanosti k duhovništvu, ki ga je
dojemal kot ideal ljubezni. Tako nas,
podobno kot nekateri sošolci niso
razumeli njegovega odhoda v
semenišče, ne sme čuditi, da so bili
kasneje nekateri bogoslovci
presenečeni nad njegovo
brezbrižnostjo do vsega, kar bi
pomenilo »cerkveno kariero«.
Njegovo visoko mnenje o
duhovništvu ni nikdar izgubilo
svežine, kot nakazuje neka anekdota
iz leta 1930:



Pred nekaj dnevi, piše Jožefmarija,
me je nekdo neobzirno, ne da bi imel
povod za to, vprašal, ali tisti, ki
delamo duhovniško kariero, imamo
na stara leta pokojnino … Bil sem
ogorčen. Ker mu nisem odgovoril, je
vsiljivec vztrajal. Nato pa mi je prišel
na misel odgovor, ki je po mojem
mnenju, neizpodbitno dejstvo:
Duhovništvo, sem mu rekel, ni
kariera, ampak apostolat! – Tako
čutim. In to sem želel zapisati v teh
beležkah, da z Gospodovo pomočjo
ne bi nikdar pozabil na omenjeno
razliko.[19]

Če se ozremo nazaj, je sedaj lažje
razumeti odziv gospoda Joséja, ki je
poznal fantov mladostni žar ter mu
nasvetoval razumnost in
premišljenost: Sin moj, dobro
premisli, mu je dejal. Trdo je, če
nimaš dóma, ognjišča, če nimaš
domačega ognjišča na zemlji.
Premisli še malo, ampak jaz ne
bom nasprotoval.[20]



Nenadna novica, zaradi katere je bilo
treba spremeniti in preurediti
domače življenje, predvsem pa dojeti
lesketajoči se ideal, ki je sina očitno
povsem preplavil, je gospodu Joséju v
oči privabila dve ganljivi solzi. Tudi
on se je moral notranje premagati in
sprejeti odločitev: Jaz ne bom
nasprotoval. Morda je pomislil na
junaške žrtve, ki bi jih vztrajanje na
tej poti svetosti zahtevalo od sina.
Kakorkoli že, plemeniti mož ni
dočakal Jožefmarijevega mašniškega
posvečenja na tem svetu.

Leta so minevala in 23. januarja 1929
v Madridu je ob smrtni postelji neke
svete žene Jožefmarija tej podal tole
naročilo: Če mi ni dano biti dober
duhovnik, ne dober, svet (!), potem
reci Jezusu, naj me vzame čim
prej![21]

* * *

Vse je govorilo v prid temu, da je
najprimernejši kraj za študij prava,



kakor je svetoval gospod José,
Zaragoza. V Zaragozi je živelo tudi
nekaj bližnjih sorodnikov gospe
Dolores: Mauricio, poročen s teto
Mercedes; Carlos, ki je bil stolni
kanonik arhidiakon; in pri njem že
ovdovela Candelaria s svojo hčerjo
Manolito Lafuente. Zaragoza je imela
papeško in civilno univerzo. Celo
oddaljenost in dobre povezave z
Logroñem so kazale na Zaragozo kot
na najustreznejši kraj za cerkveni in
civilni študij.

Možnost in pogoji preselitve iz
Logroña v zaragoško semenišče so
dozorevali v letu 1919, kot pravi
baronica de Valdeolivos. Prizorišče
njene pripovedi je poletni oddih
Escrivájevih, ki so kakor prejšnja leta
odšli letovat v Fonz: »Kakšno leto
pozneje, verjetno poleti 1919, je
prišel g. José, Jožefmarijev oče, v
Fonz na obisk k svojim bratom.
Prinesel je fotografije svojih otrok:
nedavno rojenega Santiaga, Carmen



in Jožefmarija. Kazal nam jih je z
velikim ponosom zaradi svojih otrok
[…]. Nato je pokazal na Jožefmarija
in zamišljeno dejal: Ta mi je povedal,
da želi postati duhovnik, vendar bo
istočasno študiral za odvetnika. Ta
žrtev nas bo nekaj stala …«[22]

Nedvomno je financiranje študija
zunaj Logroña pomenilo gmotno
žrtev, ki je padla na vso družino.
Vsekakor pa je bilo očitno, da bi
Jožefmarijeva prejšnja želja postati
arhitekt v Barceloni ali Madridu
predstavljala večjo obremenitev.

Proti koncu letnika je Jožefmarija
svoje namene predstavil rektorju
semenišča. Ta je poznal gojenčeve
umske sposobnosti in njegovo
zavzetost za poklic ter mu je ponudil
svojo podporo. Kasneje, v prvi
polovici junija 1920, po možnosti s
posredovanjem strica Carlosa, ki ga
je mati prosila, naj poskrbi za svojega
nečaka, je pri kardinalu nadškofu v



Zaragozi uredil eventualno
inkardinacijo v njegovo nadškofijo.

Naslednji korak je bila prošnja za 
exeat, da bi se lahko preselil iz
Logroña v Zaragozo in tam
nadaljeval z bogoslovnim študijem.
Poslal je torej pisno prošnjo škofu v
Calahorri y la Calzadi, da bi pridobil
ekskardinacijo.[23] Prošnji je bilo
ugodeno, potem ko je rektor
logronjskega semenišča podal
priporočilo z že znanimi besedami o
fantu, ki »je zelo dobro pripravljen in
ima zelo dobrega duha«.[24] S tem je
prešel pod oblast kardinala nadškofa
v Zaragozi, kot je zabeleženo v
»Knjigi nadškofijskih odlokov«, v
kateri pod datumom 19. 7. 1920
najdemo naslednji zapis: »G. José
María Escrivá Albás. – Pismo o
inkardinaciji v to nadškofijo, prošnja
ugodno rešena.«[25]

Z datumom 28. september 1920 je
označen še en jedrnat zapis, s



katerim kardinal nadškof gojencu
daje dovoljenje za vstop v Semenišče
sv. Frančiška Pavelskega.[26] Tako se
začne novo obdobje v bogoslovčevem
življenju.

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Prim. Amadeo Blanco, AGP, RHF,
D-05390; in Luis Alonso Balmaseda,
AGP, RHF, D-05391.

[2] Prim. Pedro Baldomero Larios,
AGP, RHF, D-05392; in Amadeo
Blanco, AGP, RHF, D-05390.

[3] Máximo Rubio, Sum. 6279. Eden
izmed eksternih gojencev, s katerim
se je tesno spoprijateljil, je bil José
María Millán. O tem, kako globoka je
bila vez med njima, priča pismo tega
prijatelja z dne 6. 9. 1933, naslovljeno

https://opusdei.org/sl-si/article/1-semenisce-sv-karla/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


na ustanovitelja: »Kaj se ti zdi? Ti bi
mi lahko dal dober nasvet. Silno si
želim izvedeti tvoje mnenje (ki sem
ga vedno visoko cenil)« (AGP, RHF,
D-04833; prim. Álvaro del Portillo,
PR, str. 179); pa tudi ustanoviteljevo
pismo Joséju Maríi Millánu z dne 25.
novembra 1940: Predragi Pepe, pa
sva se res srečala, po dvajsetih
letih. To bo obema dobro delo […].
Ko se vidiva, bova nadaljevala z
zaupnimi pogovori. Upam, da bo
to kmalu (P 903, 25. 11. 1940).

[4] Izvirnik v arhivu Škofije Calahorra
(brez klasifikacije). Overjena kopija
v: AGP, RHF, D-09678.

[5] Od leta 1915 do 1921 je bil rektor
semenišča Valeriano-Cruz Ordóñez
Bujanda, tajnik Gregorio Lanz in
direktor za disciplino Gregorio
Fernández Anguiano.

G. Gregorio je poučeval fiziko,
kemijo, geologijo, fiziologijo in
naravoslovje. Ko je leta 1921 novi



škof apostolski administrator, msgr.
Fidel García Martínez, imenoval
samega sebe za rektorja semenišča,
je dejansko vodenje delegiral
novoizvoljenemu prorektorju
semenišča, Gregoriu Fernándezu
Anguianu.

Gospoda Gregoria ustanovitelj
omenja kot enega od tistih, ki so
podpirali njegov poklic: Jezus, s
hvaležnostjo se zavedam, da
nikdar nisem mogel reči: Non
habeo hominem! (Zapiski, št. 959).
Prim. tudi. Álvaro del Portillo, Sum.
118.

Potem ko je opustil duhovno vodenje
pri patru Joséju Miguelu, se je
Jožefmarija obrnil na kapiteljskega
kanonika Ciriaca Garrida Lázara,
kasneje pa tudi na prorektorja
semenišča Gregoria Fernándeza
(prim. Álvaro del Portillo, Sum. 85; in
Javier Echevarría, Sum. 1809).



[6] Juan Cruz Moreno, AGP, RHF,
T-07331. Ta priča, eksterni gojenec
semenišča, še dodaja: »Treba je
upoštevati, da je naš urnik vključeval
skupno popoldansko molitev rožnega
venca, kar pomeni, da je on zmolil
vsaj dva dela.«

[7] Msgr. J. Echevarría v zvezi s tem
pripoveduje, da je spremljal
ustanovitelja, ko je leta 1972 obiskal
kapiteljsko cerkev v Logroñu, in mu
je ob silovitosti starih spominov iz
duše privrela iskrena izpoved: Tukaj
sem prebil veliko časa v češčenju
Jezusa v Najsvetejšem
zakramentu! In s pobožnim
veseljem je ponavljal: Koliko ur sem
jaz prebil tukaj! (Javier Echevarría, 
Sum. 1846 in 1810).

[8] Máximo Rubio, Sum. 6278.

[9] Paula Royo, Sum. 6297 in 6304.

[10] Máximo Rubio, Sum. 6291.



[11] Navaja Álvaro del Portillo, Sum.
95.

[12] Zapiski, št. 53.

[13] Družbeni položaj duhovnika – če
pustimo ob strani versko vljudnost –
je bil odvisen od vloge ali funkcije, ki
jo je vršil. Po vaseh je bil, kot se je
takrat reklo, ena izmed živih sil poleg
župana, zdravnika, lekarnarja in
učitelja. Vendar ni bilo veliko svetnih
duhovnikov, ki bi zaradi svojega
osebnega ugleda imeli dostop do
višjih slojev družbe. V nekaterih
dokumentih iz tega obdobja je
mogoče razbrati, da je naziv
gimnazijskega maturanta, ki ga je
imel Jožefmarija, zbujal
občudovanje. Na primer, ko rektor
semenišča poroča: »Prosilec prihaja
iz maturitetnega programa gimnazije
in je opravil humanistično
maturo« (AGP, RHF, D-09678).

V Španiji so razlastitve cerkvenega
premoženja in posledično



pomanjkanje gmotnih sredstev
botrovale pomanjkljivi izobrazbi
duhovnikov, kajti mnogo škofij še ni
imelo koncilskih semenišč ali pa niso
razpolagale s sredstvi, ki bi
omogočala njihovo delovanje.
Konkordat iz leta 1851 je skušal
ukrepati tako, da bi škofije imele
»vsaj eno semenišče, ki bi
zadostovalo za izobraževanje
klera« (28. člen).

Skladno s konkordatom se je prav
tako poskušalo urediti gmotni
položaj s pomočjo državnih dodelitev
sredstev za vzdrževanje bogočastja
in klera, na podlagi razlaščenih
cerkvenih dobrin. Toda zaradi
vladne nestabilnosti, finančnih kriz v
državi v teku 19. stoletja in
neorganiziranosti civilne
administracije je bila duhovščina
potisnjena v gmotno stisko. Državni
prispevki so bili iz desetletja v
desetletje nižji. In ta položaj se je
posredno odražal v družbeni ravni



kandidatov, ki so vstopali v
semenišča.

[14] AGP, P04 1974, II, str.398.

[15] Meditacija z dne 14. 2. 1964.

[16] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
109.

[17] AGP, P03 1975, str. 218. Navaja
Álvaro del Portillo, Sum. 104; prim.
Javier Echevarría, Sum. 1834;
Encarnación Ortega, PM, l. 30v.

[18] Zapiski, št. 179, op. 193.

[19] Zapiski, št. 127; prim. Kovačnica,
št. 582. Pričevanje msgr. Pedra
Cantera nam daje razumeti, kako je
dvanajst let po vstopu v semenišče
ohranjal duhovniški poklic v vsej
čistosti: »Razumel sem [leta 1930], da
je bil Jožefmarija duhovnik z
globokim duhom molitve in ljubezni
do Boga ter izredno predan. Zame je
bila brez dvoma najbolj poučna ta



predanost Bogu. Kot izredno
nadarjenega človeka, ki bi bil v
marsikateri dejavnosti lahko
izjemen, sem ga videl, kako je bil na
vse nenavezan: zapustil je
popolnoma vse, celo legitimne
zadeve kot na primer to, kar smo v
tistem času imenovali ‘cerkvena
kariera’. Ni imel nikakršne želje po
človeškem sijaju in naprej ga je gnala
edinole misel na popolno posvetitev
služenju Cerkvi, tam in na način,
kakor ga je Bog poklical« (Pedro
Cantero, AGP, RHF, T-04391, str. 5).

[20] Meditacija z dne 14. 2. 1964.

[21] Zapiski, št. 1594.

[22] María del Carmen Otal Martí, AGP,
RHF, T-05080, str. 3; prim. tudi
Joaquín Alonso, PR, str. 1690.

[23] AGP, RHF, D-09678. Izvirni
dokument je shranjen v škofijskem
arhivu v Calahorri. Na listu z
rokopisom prošnje, naslovljene na



škofa, je prav tako na roke zapisana
ordinarijeva prošnja rektorju
semenišča za podatke in njegov
odgovor.

[24] Prav tam.

[25] Prim. AGP, RHF, D-09678. Izvirni
zapis je v Knjigi nadškofijskih odlokov
– ki je matična knjiga, začeta leta
1919 –, l. 156, št. 1.489. Ta knjiga je
bila shranjena na glavnem notariatu
nadškofije, vendar je bila kasneje
skupaj z drugimi dokumenti tega
notariata prenesena v škofijski arhiv
v Zaragozi.

[26] Prim. AGP, RHF, D-03296-3. G.
Carlos je na prošnjo svoje sestre –
gospe Dolores – pripomogel k
nečakovemu vstopu v semenišče
(prim. Álvaro del Portillo, Sum. 126).
Pred odhodom v Zaragozo je bila
Jožefmariju odobrena polovična
študijska štipendija, za katero je
moral zaprositi stric Carlos,
arhidiakon (prim. Zapiski, št. 1748).



Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/6-duhovnistvo-in-cerkvena-

kariera/ (23. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/6-duhovnistvo-in-cerkvena-kariera/
https://opusdei.org/sl-si/article/6-duhovnistvo-in-cerkvena-kariera/
https://opusdei.org/sl-si/article/6-duhovnistvo-in-cerkvena-kariera/

	​6. Duhovništvo in »cerkvena kariera«

