
opusdei.org

6. »Dejansko nismo
svetna ustanova«

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Meseca maja 1962 je ustanovitelj v
pismu, namenjenem članom s
funkcijo vodenja in izobraževanja,
pojasnil takratni cerkvenopravni
položaj Opus Dei. Iz njegovih besed
veje temačno vzdušje. Verjamem, da
ste nemirni, jim piše, ker vidite v

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


nevarnosti ladjo, na katero smo se
nekoč vkrcali s Kristusom.[1] Res je
bilo tako. Nekateri so v prihodnost
zrli z negotovostjo, druge je obhajalo
nekakšno razočaranje, ko so gledali,
kako božjemu klicu, ki so ga prejeli,
preti nevarnost iznakaženja.
Ustanovitelj pred njimi ni skrival
svoje bojazni. Nasprotno, z vso
resnostjo jih je opozarjal na težo
zgodovinskega trenutka, ki so ga
doživljali:

Jasno modro nebo, ki je sijalo nad
našim apostolatom 24. februarja
1947, ko smo prejeli decretum laudis
in morda naivno mislili, da nam
dopustitve, ki so bile potrebne zato,
da bi pridobili cerkvenopravno
priznanje, ne bodo škodovale, se je
polagoma začelo oblačiti.

Danes, po teh nekaj kratkih letih – od
1947 do 1962, ko pišem to pismo –
lahko že rečemo, da plujemo pod
nevihtnimi oblaki.[2]



Z apostolsko konstitucijo Provida
Mater Ecclesia so 2. februarja 1947
zaživele tako imenovane svetne
ustanove. Tri leta pozneje, leta 1950,
je ustanovitelj na Svetem sedežu
zaprosil za dokončno odobritev Opus
Dei. Po zaslugi te odobritve se je
apostolsko delo lahko razširilo po
svetu. Toda zaradi nadaljnjega
razvoja v tolmačenju predpisov, ki so
urejali svetne ustanove, ter zaradi
vključitve raznovrstnih apostolskih
združenj in gibanj, je bila
cerkvenopravna narava novih
ustanov zabrisana. Tako se je
»sekularnost« – ki je bila sprva
značilno in razločevalno merilo teh
entitet, po katerem so se razlikovale
od redov, kongregacij in drugih
redovnih družb – spremenila v
nadvse širok in nedoločen pojem. S
tem je omenjeno merilo postalo
dvoumno in nejasno, njegovo bistvo
pa je bilo razobličeno.



Ustanovitelj se je zavedal, da v tistem
trenutku ni imel druge izbire, kot da
vstopi v skupni pravni okvir svetnih
ustanov. Z veliko muko je v nekaterih
stvareh moral kaj dopustiti brez
popuščanja, vendar je v
dokumentih, ki so bili predloženi
rimski kuriji, vselej jasno izpostavil,
kateri je pristni duh Opus Dei. Kljub
temu se je zmotno mnenje, da je bil
Opus Dei le še en člen v razvoju
redovniškega stanu, začelo širiti, k
čemur je precej prispevalo tudi
dejstvo, da so svetne ustanove
spadale pod okrilje Kongregacije za
redovnike.[3] Glede na svojo raznoliko
naravo in duhovnost so ta združenja
sestavljala nadvse široko paleto, od
preprostih apostolskih gibanj pa do
ustanov, ki so bile v pravem pomenu
redovne. Ta zgodovinska okoliščina
je povzročila, da so cerkvenopravne
predpise, ki so bili namenjeni
izključno svetnim ustanovam in
napisani posebej zanje, vse pogosteje
uporabljali in razlagali z vidika



miselnosti, ki pa je bila prilagojena
redovnim kongregacijam. Ogrožena
je bila tudi institucionalna enotnost
članov Opus Dei – duhovnikov in
laikov, moških in žensk –, saj bi se
leta 1951 skoraj zgodilo, da bi bilo
Delo razkosano na dvoje, če bi tega
ne preprečila božja previdnost.[4]

Pretila je torej resna nevarnost, da
svetne ustanove sčasoma postanejo
izenačene z redovnimi
kongregacijami in drugimi
redovnimi ustanovami.[5] Ta
nevarnost, kot je izpostavil
ustanovitelj leta 1952, je bila takrat 
na žalost že očitno dejstvo.[6] Nujno
je bilo treba ukrepati, preden bi se
stanje poslabšalo. Kaj bi sredi takšne
zmešnjave lahko storil, da obrani
svojo karizmo? Prvi ukrep je bila
molitev. Drugi pa je bilo to, da je
najprej zasebno, nato pa tudi javno
opozoril, da se Opus Dei – za
katerega je v letih 1949 in 1950
sprejel najmanj slabo pot – sedaj



absolutno ni več skladal s pravno
podobo, ki so jo de facto in pogosto
tudi de iure prisojali svetnim
ustanovam. To prodorno misel je
začel poudarjati ustno in v pismih:

Dejansko nismo svetna ustanova niti
nam v prihodnje ni mogoče
pripisovati tega imena. Sedanja
vsebina tega izraza se zelo razlikuje
od pristnega pomena, ki ga je imel
takrat, ko je Sveti sedež prvikrat
uporabil ti besedi, ko nam je leta
1947 podelil decretum laudis.[7]

Tako je pisal svojim sinovom in
hčeram v pismu, označenem z 2.
oktobrom 1958, v katerem je ob
tridesetletnici ustanovitve Opus Dei
povzel svoje razmišljanje o neskladju
med naravo, duhom in apostolatom
Dela na eni strani ter med njegovo
cerkvenopravno umestitvijo v obliki
svetne ustanove na drugi.

Da bi se izognil kakršnikoli
dvoumnosti v zvezi s sekularnostjo



Opus Dei, je spremenil večji del
internega izrazja in uvedel besede z
izrazito laiškim nadihom, na primer: 
direktorji namestopredstojniki.
Nadalje je s ciljem, da prepreči vsako
morebitno nejasnost glede značilnih
potez poklicanosti v Opus Dei, za
njegove člane še enkrat potrdil
prepoved udeležbe na kongresih in
zborovanjih, namenjenih osebam,
o katerih je rečeno, da pripadajo
stanu popolnosti.[8] Vse to seveda z
dovoljenjem in ob seznanjenosti
Svetega sedeža. Predvsem pa je ljudi
spodbujal k molitvi; naj nenehno
molijo v povezanosti z vsemi
njegovimi otroki in Bogu izročajo
poklicno delo. Sam pa je maševal ter
naročil, naj se daruje na tisoče maš,
dokler se ne uredi ta nenormalni
položaj.[9]

Leta 1958 je bil za papeža izvoljen
kardinal Roncalli, ki je odtlej nosil
ime Janez XXIII. V Cerkvi je zapihal
veter prenove in ustanovitelj je



začutil povabilo, da odpre
institucionalno vprašanje. Preden je
papežu predstavil možnost ponovne
preučitve cerkvenopravnega
položaja Opus Dei znotraj okvirov
veljavne zakonodaje, je opravil
poluradni posvet z vatikanskim
državnim tajnikom, kardinalom
Tardinijem. V ta namen je sestavil
dopis, s katerim je želel preveriti
sprejemljivost svoje prošnje.
Dokument, tako imenovani appunto,
je označen z 19. marcem 1960.[10] V
začetnih vrsticah pogumno predstavi
razloge za svojo prošnjo. Opiše
zgodovinski potek od 2. oktobra
1928, ko je videl Opus Dei kot
ustanovo, katere člani ne bodo
redovniki niti ne bodo v
kakršnemkoli smislu primerljivi z
redovniki. V ustanoviteljevem srcu ni
manjkalo naklonjenosti do
redovnikov; ljubil in spoštoval jih je z
vso močjo. Ampak posebno vrsto
apostolata, ki naj bi ga Opus Dei vršil
sredi sveta, bodo uresničevali laiki,



ki bodo v civilni družbi opravljali
svoje poklicno delo.[11]

V osrednjem delu predloga je bila
izražena prošnja, da bi Opus Dei
prenehal spadati pod Kongregacijo
za redovnike in bi prešel v
pristojnost Konzistorialne
kongregacije.[12] Vzpostavljena naj bi
bila prelatura nullius s prav majhnim
lastnim ozemljem, v katero bi bili
inkardinirani duhovniki prelature,
Sveti sedež pa bi potrdil že odobreni
in ustrezno prilagojeni Statut skupaj
z vsemi poznejšimi papeškimi
reskripti in izjavami, povezanimi z
Opus Dei.[13]

Ta posvetovalni dokument o
možnosti konstitucionalne revizije
Opus Dei pa je v roke državnega
tajnika prispel prezgodaj. O
pripetljaju poroča Álvaro del Portillo.
Nekega dne je šel po očetovem
naročilu celotno dokumentacijo
izročit kardinalu Tardiniju. Ko je



čakal na sprejem, se je tam pojavil
kardinal Valeri, prefekt Kongregacije
za redovnike, pod katero so spadale
svetne ustanove. Iz obzirnosti je
moral dati prednost kardinalu, in
upoštevajoč, da bo o tem
posvetovanju v vsakem primeru prav
kmalu obveščen, mu je o zadevi raje
spregovoril kar med čakanjem. A
razlogov, ki jih je navajal Álvaro,
kardinal Valeri ni razumel in se je že
na začetku izrecno uprl temu, da bi
Opus Dei prešel pod pristojnost
druge kongregacije. Ko je prišel na
vrsto in ga je Tardini sprejel,
pripoveduje Álvaro, je kardinal vzel
v roke dokumentacijo in mu dejal: 
Questo non lo guardo neppure, è
inutile [tega niti shranil ne bom, nič
ne koristi].[14] Ni šlo zgolj za trenutno
zavrnitev. Malo pozneje, 27. junija
1960, je državni tajnik ustanovitelju
na avdienci dal vedeti, da čas ni bil
primeren za tovrstno uradno prošnjo
svetemu očetu. Po njegovem
osebnem mnenju bi bilo bolje stvar



prepustiti njenemu lastnemu toku,
saj je bilo treba prehoditi še dolgo
pot. Siamo ancora molto lontani [še
zelo daleč smo], mu je dejal kardinal.
[15]

Ob tej zavrnitvi se ustanovitelj ni
predal. Velika je bila njegova vera in
menil je, da je gotovo vsaj zasejal
seme, ki bo nekoč obrodilo sad. Več
mesecev pozneje je svojim hčeram in
sinovom napisal še eno pismo ter jim
spregovoril o vsem, kar je kipelo v
njegovi duši.

Kaj je sploh hotel? Kaj je prosil? Mi
prosimo, je dejal svojim otrokom, za
žalostni privilegij, da bi smeli
dihati.[16] Trdna odločenost, da ne bo
odnehal, dokler Opus Dei ne bo
zaživel v ustrezni cerkvenopravni
obliki, je žarela v prsih ustanovitelja,
ki je brez prestanka naokrog prosil
za molitve in žrtve. Čas pa je tekel.
Meseca junija 1961 je umrl kardinal
Tardini. Kmalu zatem je kardinal



Ciriaci, ki je poznal problem
pravnega položaja Opus Dei,
Escriváju zagotovil, da je pripravljen
zadevo podpreti in jo predstaviti
svetemu očetu.[17] Ob kardinalovem
vztrajnem prigovarjanju je
Jožefmarija presodil, da ne bi bilo
dobro, če bi njegovo mnenje
preslišal, čeravno se mu je zdelo, kot
je dejal, daje v nasprotju z glasom
mojega razuma.[18]

Vse se je zgodilo z veliko naglico.
Ustanovitelj je 7. januarja 1962 pisal
državnemu tajniku kardinalu
Cicognaniju in ga prosil, da priloženo
pismo izroči Janezu XXIII. V tem
dokumentu je bila uradno podana
prošnja za revizijo
cerkvenopravnega statusa Opus Dei
in predlagani sta bili dve možnosti s
ciljem dokončno razjasniti
sekularni značaj ustanove.[19] Ti
dve možnosti sta bili: bodisi
povzdigniti ustanovo v prelaturo
nullius bodisi dodeliti kakšno 



prelaturo nullius predsedniku Opus
Dei.

Toda dnevi so tekli in ni kazalo, da bi
reševanje prošnje napredovalo.[20]

Kot ponavadi se je msgr. Escrivá
zatekel k Devici Mariji. Dne 16. aprila
je šel na romanje k Pompejski Materi
Božji z jasnim namenom: da bi se
dokončno uredil in izkristaliziral
pravni položaj Opus Dei. Tako pravi
v zapisu, namenjenem za arhiv, v
katerem je izrazil svojo neuničljivo
upanje, da se bo vse dobro izteklo:

Z veliko vero v Boga, našega
Gospoda, in v varstvo naše Matere,
sv. Marije, upam, da se bo zdaj ali
pozneje našla pot – najsibo ta, ki jo
trenutno vidimo, ali pa katera druga
–, da mi bo dano izvršiti njegovo
sveto Voljo in bom zato mogel mirno
stopiti pred Gospodovo sodbo.[21]

Na negativni odgovor mu ni bilo
treba dolgo čakati. Državni tajnik mu
je 20. maja 1962 pisno sporočil, da



»predlog o preoblikovanju Opus Dei
v prelaturo nullius ni sprejemljiv, saj
še zdaleč ne pomeni rešitve, obenem
pa prinaša skoraj nepremostljive
cerkvenopravne in praktične
težave«.[22]

Ustanovitelja, ki se je zavedal svoje
dolžnosti, da bodočim rodovom
zapusti Opus Dei, izgrajen in
izoblikovan v popolni zvestobi božji
volji, je ta zavrnitev bolela. Kljub
temu pa jo je sprejel vedro in z vso
vdanostjo svetemu očetu, vedoč, da
bo rešitev tako ali drugače naposled
gotovo prišla.[23]

* * *

Janez XXIII. umre 3. junija 1963.
Nasledi ga Pavel VI. Ustanovitelj se 2.
oktobra pisno obrne na svetega očeta
in predlaga, naj se besedilo Statuta,
odobreno leta 1950, dopolni z
zaznambami in spremembami, ki so
bile uvedene in potrjene pozneje. Šlo
je za drobne popravke, ki niso



spreminjali pravne ureditve Dela, so
pa razjasnili nekatere zadeve
duhovnega ali apostolskega značaja.
[24]

24. januarja 1964 ima ustanovitelj
avdienco pri Pavlu VI. in ob tej
priložnosti ga papež povpraša o
stanju institucionalnega vprašanja.
Ko se mu ustanovitelj 14. februarja
pisno zahvali za sprejem, znova
potrdi, kar mu je takrat osebno
povedal: Ne mudi se nam. Vseeno
pa je veliko naše upanje na
dokončno umestitev.[25]

Tisti ne mudi se nam je bil takrat že
kakor pripev, ki se je razlegal po
dokumentih tistega časa:

Ne mudi se nam, pravi v posebnem
sporočilu, pridržanem za svetega
očeta, ker smo prepričani, da nam bo
sveta Cerkev naposled omogočila
ustrezno pravno rešitev.[26]

Monsinjorju Dell’Acqui pa pravi:



Ne mudi se mi, čeprav me priganja
misel, da mi Gospod v kateremkoli
trenutku lahko reče: Redde rationem
villicationis tuae. Vseeno pa menim,
da bi po koncu koncila lahko preučili
našo zadevo.[27]

V dolgotrajnem in mukotrpnem
iskanju pravne rešitve, s katero bi bil
veletok apostolata Opus Dei ustrezno
umeščen, je ustanovitelj iztrošil velik
del svojih najboljših telesnih in
duhovnih moči. Res je od Svetega
sedeža že prejel dokončno odobritev
Dela, a manjkala je še primerna
cerkvenopravna oblika, oblačilo, ki
bi bilo ukrojeno po meri njegove
teološke in pastoralne stvarnosti; in
ni odnehal v svojem prizadevanju, da
bi ga našel. Zato v njegovem
ponavljajočem se ne mudi se mi
odmeva splet neugodnih okoliščin. V
ozadju je čutiti sveto
nepotrpežljivost, vedro in neutrudno
vztrajnost, s katero je hotel
cerkvenopravno popotovanje Opus



Dei privesti do konca. V resnici je Bog
tisti, ki se mu ne mudi, in nazadnje
bo obveljala njegova. Na Boga se
opira ustanovitelj, trdno prepričan,
da bo tudi v bodoče On poganjal
naprej svoje Delo, tako kot ga je že od
leta 1928.

Upoštevajoč temperament in urni
korak ustanovitelja, ki nikdar ni stal
križem rok, se trditev ne mudi se mi
zdi težko združljiva z njegovim
ravnanjem. In res ob različnih
priložnostih in v raznih zapisih iz
tistih mesecev, ko omenja to
nerešeno vprašanje, govori kakor
nekdo, ki ga muči tesnoba vesti,[28]

ker je od te rešitve odvisno
zveličanje njegove duše,[29] četudi
upa, da se bo zdaj ali pa pozneje
našel način za izkristaliziranje
cerkvenopravnega položaja Opus
Dei, tako da bo mogel mirno stopiti
pred Gospodovo sodbo.[30]



Neuspeli predlog, vložen na pobudo
kardinala Ciriacija, je začasno
onemogočil nadaljnje korake za
dokončno rešitev institucionalnega
vprašanja. Medtem ko je bila njegova
duša preplavljena s težavami, ob
katere je pravkar zadel, je
ustanovitelj proti koncu maja 1962
napisal pismo članom, ki so v Opus
Dei imeli vodstvene funkcije, ter jim
zadevo predstavil. Pisanje začne z
gorečo prošnjo za božje usmiljenje in
upajoče ponavlja psalmistove
besede:

»Na stare dni me ne zavrzi; […] O
Bog, učil si me od moje mladosti; […]
tudi do starosti in osivelosti, o Bog,
me ne zapusti.«[31]

V molitvi se sprehodi skozi svoje
življenje, spominja se, kako ga je
Gospod že od rane mladosti vodil za
roko, in nato svojim otrokom pravi:

Tudi sedaj, ko stopam v poslednje
obdobje svojega življenja in se počasi



staram, ali bolje rečeno, sem star,
čeprav vi – zaradi življenjske moči, ki
jo vidite v meni – mislite, da sem še
zelo mlad, čutim, da me moj Oče Bog
ne bo izpustil iz svoje roke. Zato mi
tudi zdaj ne bo manjkalo miru in
veselja, ko vidim, kako se ob zatonu
mojega življenja bliža možnost, da
nastopijo težave in nerazumevanje
Dela.[32]

V tistem času se v njegovih spisih
pojavi občutje, ki ga poimenuje
»starost«, kar ni posledica staranja
ali utrujenosti, temveč vztrajnega
premišljevanja o minljivosti časa: 
Počasi postajam star. Če želite,
bom rekel, da sem prenehal biti
mlad.[33]Ob neki drugi priložnosti
zapiše: Ves čas mislim, da sem se
postaral.[34] O tem je pogosteje
razmišljal kot pa pisal, kar tudi sam
priznava, ko piše članom v Španiji:

Ko bi le ne pozabili moliti za tega
grešnika.



Hotel sem reči »starega grešnika«, pa
nisem. In tega nisem rekel iz dveh
razlogov: ker mi je sveti oče –
nemara zato, ker ima pet let več od
mene – na zadnji avdienci z
nasmehom dejal: Non deve dire più
che è un vecchio! [ne smete več
govoriti, da ste starec]; in ker, če
dobro pomislim, sedaj nisem mlad in
mi torej ni več treba izračunavati
tiste vsote … v tisočih let, kot sem že
dolgo časa počel. V prihodnje bom s
kančkom optimizma štel samo del
svojega življenja, v katerem sem se
trudil služiti Bogu, našemu Gospodu,
v njegovem Opus Dei: tako ne pridem
niti do sedemintrideset let. In to
zaradi prevelike prizanesljivosti
oziroma, resnici na ljubo, zaradi
ljubezni, ki sem jo hotel vložiti v dni
vseh teh let, ki so včasih bili tako
dolgi in včasih tako kratki.

Molíte, molíte zame, saj se mi nočí, a
v služenju dušam sem še vedno
mlad.[35]



Omenjena papeževa pripomba je bila
izrečena 10. oktobra 1964, med
Escrivájevo drugo zasebno avdienco
pri Pavlu VI. Z veliko naklonjenostjo
je takrat sveti oče skušal ublažiti
moreče breme v ustanoviteljevi vesti,
kar ni bilo nič drugega kot žgoče
vprašanje o pravni strukturi, ki jo je
terjala narava Opus Dei. Papež mu je
potrdil, da bo, potem ko bo koncilsko
delo zaključeno, mogoče preučiti pot
do dokončne pravne rešitve.[36]

Ustanovitelj je bil pripravljen
potrpežljivo čakati.

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo 25. 5. 1962, št. 24.

[2] Prav tam.

https://opusdei.org/sl-si/article/7-posebni-generalni-kongres-1969-1970
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[3] Ta proces približevanja svetnih
ustanov redovnim kongregacijam je
iznakazil sekularno naravo, ki je bila
na začetku za svetne ustanove
bistvena značilnost. Kot je zapisal
ustanovitelj: Poleg tega ljudje – ne
samo človek z ulice in civilne
oblasti, ampak tudi cerkveni krogi
na sploh, vključno z nekaterimi
osebnostmi cerkvene hierarhije –
vse, ki pripadajo kakšni svetni
ustanovi, prištevajo med
redovnike zgolj zaradi dejstva, da
so člani teh združenj in da spadajo
pod pristojnost Kongregacije za
redovnike (Pismo 25. 5. 1962, št. 23).

[4] Skladno s konstitucijo Provida
Mater Ecclesia (čl. II, 1, 2) je
Kongregacija za redovnike v primeru
svetnih ustanov kot dopolnilno pravo
lahko uporabila nekatere predpise iz
redovniškega prava. Po drugi strani
je bilo v Zakoniku cerkvenega prava
iz leta 1917 v kanonu št. 500
določeno, da »razen v primeru



posebnega papeškega dovoljenja
noben moški red ne sme imeti
podrejenih ženskih redovnih
kongregacij oziroma ravnati, kot da
je posebej pristojen za oskrbo ali
vodenje teh redovnic«.

Kot vidimo, institucionalna enotnost
članov Opus Dei v tem pogledu ni
bila učinkovito zaščitena z
zakonodajo o svetnih ustanovah in je
bila izpostavljena velikemu tveganju.

[5] Kot primer takšnega izenačevanja
lahko navedemo dejstvo, da so bile
zaobljube, ki so jih delali člani
svetnih ustanov, opredeljene kot
javne redovne zaobljube ali njim
podobne. V zvezi s tem je ustanovitelj
zapisal: Ne omalovažujemo
zaobljub: do njih gojimo veliko
spoštovanje, kakor nas uči
teologija. Toda od tistega
trenutka, ko želijo nekateri
dejanju zasebne pobožnosti
pripisati pravno veljavo, kakršna



pripada javnemu dejanju, so nam
v napoto. Tedaj se jim odrečemo in
ohranimo samo kreposti (Pismo 31.
5. 1954, št. 9).

[6] Pismo 12. 12. 1952, št. 2.
Ustanovitelj se je bal, da bi se
ponovila zgodba sv. Frančiška
Saleškega, ki je hotel osnovati
ustanovo za ženske, ki bi si
prizadevale za svetost sredi sveta,
nazadnje pa se je ta ustanova
spremenila v redovno kongregacijo s
strogo klavzuro (prim. Álvaro del
Portillo, Sum. 562).

[7] Pismo 2. 10. 1958, št. 9.

[8] Prav tam, št. 12.

[9] Pismo 2. 10. 1958, št. 10. S takšnim
ravnanjem, se nadaljuje omenjeno
pismo, polagamo svoje sinovsko
zaupanje v Boga, da bi dobrohotno
napravil konec tem duhovnim
skrbem. Z enakim sinovskim
zaupanjem in opirajoč se na



priprošnjo preblažene Device
Marije, naše Matere – Cor Mariae
Dulcissimum, iter para tutum! – 
bom ob primerni priložnosti Sveti
sedež seznanil s tem položajem, s
temi skrbmi (prav tam, št. 10 in 11).

[10] Prim. Appunto, v: Pismo
monsinjorju Domenicu Tardiniju,
EF-600319-1.

[11] Prav tam, št. 2. Izpostavil je še
drug resen razlog za revizijo Statuta,
in sicer na tisoče ljudi, ki so se na
samem začetku posvetili služenju
Cerkvi v Opus Dei z enim izrecnim
pogojem: da še naprej ostanejo
navadni krščanski verniki, ne
redovniki niti izenačeni z redovniki.

Appunto je vseboval podatek o
številu članov: 25.671 numerarijev in
numerarij (vštevši 307 duhovnikov),
1.118 pridruženih in 3.564
supernumerarijev ter več sto
pridruženih duhovnikov (prim. prav
tam, št. 8).



[12] Z reformo, ki jo je 15. 8. 1967
uvedel Pavel VI., je bila
Konzistorialna kongregacija
preimenovana v Kongregacijo za
škofe.

[13] Kot opozarjajo nekateri razlagalci,
velja izpostaviti pomemben podatek,
in sicer: »da se je ustanovitelj od tega
trenutka dalje pri svojem ravnanju
odločno držal kategorij in struktur, ki
spadajo v redno cerkveno
jurisdikcijo« (Amadeo de Fuenmayor 
et al., op. cit., str. 327).

[14] Álvaro del Portillo, Sum. 563.

[15] AGP, Pravni oddelek, VI, D-15611.

[16] Pismo 25. 1. 1961, št. 62.

[17] Prim. Ustanoviteljev zapis za
arhiv Opus Dei, EF-620420-2.

[18] Prav tam.

[19] Pismo Janezu XXIII., EF-620107-2;
prim. Pismo z istega dne kardinalu



Amletu Giovanniju Cicognaniju,
EF-620107-1. Glej besedilo teh dveh
pisem v: Amadeo de Fuenmayor et
al., op. cit., Apéndices Documentales
44, 43, str. 568–571.

[20] Malo zatem je kardinal državni
tajnik zaprosil kardinala Ciriacija za
mnenje o prošnji, ki jo je ustanovitelj
naslovil na svetega očeta. In Escrivá
je za Ciriacija sestavil zapis oziroma 
appunto (8. 3. 1962), v katerem je bila
popisana zgodovina odobritev Opus
Dei, razlogi, predlagane rešitve itd.
Kardinal Ciriaci je vztrajal pri tem,
da ustanovitelj pošlje še en dodatni 
appunto z namenom razjasniti
dvome nekaterih cerkvenih
dostojanstvenikov glede zaprošene
rešitve.

[21] Ustanoviteljev zapis za arhiv Opus
Dei, EF-620420-2. Njegova molitev je
bila silno goreča. Ko je 1. aprila 1962
v kapeli vodil meditacijo, je vztrajno
prosil: Gospod, izkaži se! Naredi



eno svojih potez! Naj se vidi, da si
to Ti! (AGP, P01 1982, str. 1378).

[22] Pismo kardinala Amleta
Giovannija Cicognanija ustanovitelju,
20. 5. 1962, v: Amadeo de Fuenmayor
et al., op. cit., Apéndice Documental
45, str. 571–572.

[23] V odgovor na zavrnitev prošnje
ustanovitelj 3. junija piše kardinalu
Amletu Giovanniju Cicognaniju in
mu ponižno pravi: Ne morem
drugače, kot da se vaši eminenci
zahvalim za sporočilo, saj ste mi
na ta način dali možnost, da še
enkrat izkažem svojo celovito in
popolno vdanost Svetemu sedežu
(EF-620603-1; glej celotno pismo v:
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
Apéndice Documental 46, str. 572–
573). Dne 27. junija je imel
ustanovitelj zasebno avdienco pri
Janezu XXIII. in bil je ganjen zaradi
papeževe naklonjenosti do njega.



[24] Kongregacija za redovnike je s
pismom 2. avgusta 1950
ustanovitelju podelila posebne
pristojnosti, da je lahko predlagal
spremembe, pojasnila in dodatne
popravke, ki bi se mu zdeli primerni
zaradi širjenja in potreb Dela. Prim.
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
Apéndice Documental 33, str. 555–
556.

[25] Pismo Pavlu VI., EF-640214-2;
celotno besedilo v: Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 48, str. 574–575.

[26] Pismo Pavlu VI., EF-640214-2, št.
20 v priloženem sporočilu,
pridržanem za svetega očeta.

[27] Pismo iz Pariza msgr. Angelu
Dell’Acqui, namestniku v državnem
tajništvu, EF-640815-2; celotno
besedilo v: Amadeo de Fuenmayor et
al., op. cit., Apéndice Documental 49,
str. 575–578.



Redde rationem villicationis tuae –
podaj račun o svojem oskrbovanju
(Lk 16,2).

[28] Pismo kardinalu Amletu
Giovanniju Cicognaniju, EF-620603-1;
celotno besedilo v: Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 46, str. 572–573.

[29] Pismo 25. 5. 1962, št. 26. Včasih
me vprašajo, ali pripadam kakšni
svetni ustanovi ali ne, in ker
moram rešiti svojo dušo, vselej
odgovorim, da ne: kajti to je
resnica (prav tam, št. 3).

[30] Ustanoviteljev zapis za arhiv Opus
Dei, EF-620420-2.

[31] Ps 71,9.17.18.

[32] Pismo 25. 5. 1962, št. 1.

[33] Pismo Patricku Cormacu Burku,
EF-640510-1.



[34] Pismo iz Pamplone Camilu Alonsu
Vegi, EF-641128-1. Molíta zame, piše
svojemu bratu Santiagu in svakinji
Yoyi, saj imam na plečih veliko
pomembnega dela in sem že star
mož (Pismo Santiagu Escriváju de
Balaguerju in Glorii García-Herrero
Ruiz, EF-660401-1). In zdaj, pravi
svojim otrokom, me je zaradi vlage
reke Tibere – zaradi mojih let! –
pošteno usekalo v križu (Pismo
Florencio Sánchez Bella,
EF-640908-4).

Nekajkrat, kot se dogaja starejšim
ljudem, se ustanovitelj sprosti in da
duška svoji dobri volji. Tako se je
zgodilo, ko so v Španiji skušali doseči,
da bi ga neki katalonski fotograf,
Catalá-Roca, fotografiral. V pismu je
pripetljaj takole komentiral: Vidim,
da ste se odločili ovekovečiti tega
staruha in poskusili napraviti
nekaj lepih fotografij. Lepo vas
prosim, da me ne trpinčite preveč
(Pismo iz Pamplone Rafaelu



Caamañu Fernándezu, EF-660922-1).
V nekem drugem pismu pa: Naj vam
Bog ne prišteva tega dejanja! Tako
se lahko ravna s človekom, ko ima
rosnihdvajset let, ne pa z
onemoglim starcem pri
petinšestdesetih (Pismo iz
Pamplone Florenciu Sánchezu Belli,
EF-660922-2).

[35] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-641215-2.

V zvezi s »štetjem v tisočih let«
spomnimo, da je v prvih letih po
ustanovitvi, ko se je sam sebi zdel
premlad za takšno apostolsko delo,
prosil Gospoda, naj mu da osemdeset
let resnosti. Napol v šali napol zares
je svojim hčeram in sinovom govoril:
Koliko let mislite, da ima oče? In je
napravil vsoto, začenši s Kristusovo
starostjo:

ipse Christus 2000 let

navznoter 80



navzven 62

skupaj 2142 let

Prim. María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, str. 77.

[36] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
568; in Mario Lantini, Sum. 3631.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/6-dejansko-nismo-svetna-

ustanova/ (21. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/6-dejansko-nismo-svetna-ustanova/
https://opusdei.org/sl-si/article/6-dejansko-nismo-svetna-ustanova/
https://opusdei.org/sl-si/article/6-dejansko-nismo-svetna-ustanova/

	6. »Dejansko nismo svetna ustanova«

