
opusdei.org

5. Služenje Cerkvi

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

1. Jan. 2020

↗ Nazaj na kazalo

Komaj se je državljanska vojna
končala, že je bil Jožefmarija do
vratu zaposlen s skrbjo za duše, z
delom, ki mu je bilo zelo pri srcu. Po
treh letih preganjanja Cerkve sta
vera in velikodušnost krščanskega
ljudstva znova oživeli. Semenišča so
bila polna. Redovne skupnosti so

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


imele poklicev na pretek. In škofje,
na prvem mestu valencijski in
vitorijski, so Jožefmarija prosili, naj
vodi duhovne vaje za bodoče
novomašnike in škofijske duhovnike.
Le kako bi lahko zavrnil njihove
prošnje? Kaj kmalu je začel prejemati
klice z vseh koncev Španije: Navara,
Madrid, León, Huesca, Ávila, Lérida
… Od poletja 1939 do božiča 1942 je
kar dvajsetkrat pridigal na duhovnih
vajah, ki so trajale po sedem dni.[1] To
je bilo ključno obdobje španskega
duhovnega preporoda. »Ker je bil
Jožefmarijev duhovniški duh vreden
zaupanja in ker sem bil prepričan, da
bo njegova beseda v veliko korist
duhovnikom v Ávili,« pričuje
tamkajšnji škof, »sem mu […] zaupal
vodenje duhovnih vaj za duhovnike,
ki smo jih organizirali po koncu
državljanske vojne. To je bil izredno
pomemben trenutek za organiziranje
škofij, da bi se duhovniški zbor strnil
ob svojem škofu in se zedinil v
pristnem bratstvu. Potrebna je bila



beseda usmeritve in spodbude za
notranje življenje mojih avilskih
duhovnikov.«[2]

Že od svoje rane mladosti je
Jožefmarija sanjal o duhovniškem
idealu. Upal je, da bodo nova
semenišča, ki so se takrat, okrog leta
1930, odpirala v Španiji, gojišča
zglednih duhovnikov.[3] Najprej v
Semenišču sv. Frančiška Pavelskega v
Zaragozi, pozneje pa v Madridu, je
med duhovnike in bogoslovce
širokogrudno prinašal izrednega
duha svojega notranjega življenja.
»Kadar je govoril duhovnikom ali jim
nudil vodstvo,« se spominja gospod
Pedro Cantero, »je sicer preprosto in
ponižno ponavljal, da je to ‘kakor bi
med prodajal čebelarju’, vendar ga je
dejansko prodajal, in to v veliko
korist svojih poslušalcev.«[4]

V vojnih letih večina bogoslovcev ni
mogla nadaljevati svojega študija v
semeniščih in duhovniki niso bili na



duhovnih vajah od začetka vojne.
Tako eni kot drugi so potrebovali
duhovno vodenje, predah za
razmislek o dostojanstvu svojega
poklica in svoje službe. V predanosti
tej nalogi je Jožefmarija hrepenel le
po tem, da bi pomagal škofom in
zanetil ogenj v dušah svojih bratov:

Trenutno vodim ene tistih pogostih
duhovnih vaj za duhovnike, ki mi jih
je zaupala cerkvena hierarhija, piše
1. julija 1940. Kakšno veselje čutim,
ker služim Cerkvi! Želel bi, da bi bilo
naše prizadevanje vedno to: služiti.[5]

Tiste pogoste vaje za škofijske
duhovnike so spremljali še govori,
meditacije in duhovne obnove za
redovnike in laike, za zaposlene in
študente, kot je omenjeno v istem
pismu:

Na god sv. Petra sem vodil duhovno
obnovo za študente Katoliške akcije v
Valladolidu. Prejšnjo nedeljo so imeli
svojo obnovo tudi študentje v



Madridu: pridigal sem jim v
Chamartínu. Pred tem pa sem v
vasici Alacuás blizu glavnega mesta
province imel še en dan obnove za
študente valencijske Katoliške akcije.
[6]

Ko je bilo konec duhovnih vaj za
duhovnike, ki jih je leta 1940 imel v
Ávili, se je Jožefmarija vrnil v
Madrid, da bi se posvetil članom
Dela, nato pa je sklenil mesec julij s
še enimi duhovnimi vajami za mlade
v Študentskem domu Orti v
prestolnici in se zatem odpravil v
León. Tamkajšnji škof Carmelo
Ballester, preudaren mož, je že tri
mesece vnaprej zaprosil, da bi
pridiganje na tistih duhovnih vajah
prevzel Jožefmarija.[7]

Gospod Rufino Aldabalde mu je z
optimizmom, ki je poskušal srečo
kljub natrpanemu Jožefmarijevemu
urniku, pisal 7. junija 1940 iz



Koncilskega škofijskega semenišča v
Vitorii:

»Vidim, da si zelo zaposlen. Takšni so
mi všeč božji možje: da nimajo časa
niti za dihanje. Se ti ne zdi? Praviš
mi, da imaš ‘skoraj’ vse poletje že
zasedeno. Tokrat pa se mi ne boš
izmuznil. Tisti ‘skoraj’ ti bom
zapolnil jaz.

To poletje imamo v našem škofijskem
semenišču ŠEST terminov duhovnih
vaj za duhovnike. Vsak termin po
DVESTO duhovnikov. […] Izberi si
termin, ki ustreza tebi, ampak izberi
vendar katerega. Sva dogovorjena?
Saj veš, da čas pritiska name in da bi
želel čim prej imeti v rokah tvoj
pritrdilni odgovor.«[8]

(Ni podatka o tem, da bi uspel
prevzeti katerega izmed tistih
terminov duhovnih vaj.)

V prvem tednu avgusta 1940 se je
torej mudil v Leónu in od tam je pisal



svojim madridskim sinovom: Na teh
duhovnih vajah imam sto dvajset
duhovnikov. Veliko dela, ampak
ker so sijajni, je utrujenost
komajda občutna.[9](Verjetno je bila
precej občutna, saj ga je gospod
Guillermo Marañón, eden izmed
dostojanstvenikov vitorijske kurije,
ki se je udeležil Jožefmarijevih
duhovnih vaj, moral posvariti:
»Vidim, da ste praktično razrešili
problem perpetuum mobile. Zdi se mi
zelo lepo, da ste dejavni, ko tako
primanjkuje globokega
duhovniškega dela, kot ga vršite vi,
vendar morate poskrbeti tudi za
svoje zdravje, ‘ki ni vse, je pa
koristno za vse’. Oprostite mi, da se
vmešavam in vam dajem nasvete,
ampak moja naklonjenost do vas mi
to narekuje in vem, da mi tega ne
boste zamerili. Kajne, da ne boste
jezni?«)[10]

Čutil je nekaj dosti hujšega od
preproste utrujenosti, kajti v nedeljo,



4. avgusta 1940, je v škofijskem
dvorcu v Leónu po večdnevnem
naporu na duhovnih vajah zapisal: 
Ne počutim se dobro, četudi
ničesar ne pokažem: boli me grlo
in imam bolečine v hrbtu. Za pol
ure sem se moral oblečen uleči.[11]

Jasno je slutil, da je na robu
izčrpanosti in da bi moral več ur
posvetiti izobraževanju svojih otrok:

Razumem, da se moram v bodoče
odreči vsaki dejavnosti, ki ni za Delo;
razen če bi šlo za uraden ukaz
cerkvene hierarhije. Prejemam
razsvetljenja o takojšnjem delu v
Opus Dei, čeprav je moja beda
ogromna. Kako dober je Jezus![12]

Tisto nedeljo, 4. avgusta, je tudi
svojim sinovom v Madridu napisal
nekaj vrstic, ki potrjujejo njegovo
trdno odločenost, da jim posveti več
časa:



Ne vem, kaj naj vam rečem. Morda
to, da se bom v prihodnje skušal
izogibati obveznostim izven naše
dejavnosti. Čeprav me to služenje
sveti Cerkvi, njenim duhovnikom,
navdušuje, imam nujnejše dolžnosti
do vas.[13]

Skušal je junaško združevati služenje
škofijskim duhovnikom s služenjem
Cerkvi v Delu ter se trudil s svojimi
dejavnostmi nadaljevati, ne da bi
svoje posvečanje pridiganju omejil.
Vse to je od njega terjalo ogromno
trošenje energije. Izčrpanost in videz
hude bolezni sta pričala o
zaskrbljujočem stanju. Podatki o
njegovih tegobah so vsekakor
skromni, saj ni bil človek, ki bi se
prepuščal tarnanju. Na koncu
duhovnih vaj v Leónu povzame: Sem
… bolj debel! … In bolj utrujen.
Toda zelo zadovoljen.[14]In ravno
leto dni zatem, avgusta 1941, ko je
končal z duhovnimi vajami za
študente v Valenciji in se odpravljal v



kraj Jaca v provinci Huesca, spet
zabeleži nekaj o svojih mukah: Jutri
bom nasiloma – tako kot skoraj
vedno! – krenil v Jaco […]. V ustih
so mi napravili kup vragolij: prav
do kosti so me ostrgali. Obraz
imam zelo nabrekel, a treba je iti v
Jaco! In grem.[15]

Takšno telesno stanje je ošibilo
njegove moči, vendar ni prekinilo
njegovega herojskega posvečanja
bratom v duhovništvu. V letu 1941 je
polagoma znova pridobival težo, ki jo
je izgubil v času državljanske vojne.
Sedaj je njegova zunanjost vsaj na
videz dajala vtis zdravega in
krepkega človeka. Pa še to le delno,
saj ga je mučila huda žeja in
utrujenost; morali so mu operirati
mandlje in občasno so se pojavljali
znaki sklepnega revmatizma.

Sodeč po tem, kar lahko preberemo v
neki katarini, datirani 21. junija 1940



v Madridu, si lahko predstavljamo, s
kakšnim žarom je pridigal:

V zadnjem času sem imel precej
duhovnih vaj za duhovnike. Rekli so
mi: »Vi pridigate z vso dušo … in z
vsem telesom.« – Kako bi bil vesel, če
bi to bilo res![16]

Takole pa pravijo duhovniki, ki so
njegove meditacije in nagovore
poslušali: »Ljubezen je odsevala iz
vsake njegove besede,« pripoveduje
zaragoški nadškof Pedro Cantero.
»Njegova umetnost govora mu je
omogočala naslikati močno in živo
podobo Gospoda z barvito, toplo in
gorečo besedo. Imel je neizmerno
prepričevalno moč, ki je človeka
pritegnila kot sad njegove pristne
vere. Znal je zaobjeti in drugim
posredovati globok pomen
evangeljskih prizorov, ki so v
njegovih besedah postali povsem
pričujoči: predstavljali so živo
stvarnost, na katero se je bilo treba



odzvati. Kdor ga je poslušal, je začutil
nagib za dejanja ljubezni in
zadoščevanja, za konkretne sklepe o
poboljšanju svojega življenja. Lahko
bi rekli, da je njegova beseda
prihajala iz srca in nagovarjala
srce.«[17]

Njegov način izražanja, izjavlja neki
drugi duhovnik, »se mi je zdel najbolj
preprost, goreč, prepričljiv in
priljuden način sporočanja, kar sem
jih slišal dotlej. Ko si poslušal tega
človeka, si jasno in brez
kakršnegakoli napora videl, da
njegove besede izvirajo iz največje
globine njegovega bitja. Skoznje je
sijala njegova vera. Njegova ljubezen
do Kristusa je žarela v njegovih očeh.
Čistost in svetost njegovega življenja
sta se kazali z vso jasnostjo. Govoril
je to, kar je živel. Ni bil ponavljajoča
se ura.«[18]

Jožefmarija se ni omejil zgolj na
pridiganje udeležencem. Poskušal se



je pogovoriti z vsemi, da bi jim lahko
ponudil oseben nasvet, pomagal
rešiti njihove težave ali jih utrditi v
poklicu. Spodbujal je edinost med
njimi, da ne bi nihče občutil trpkosti
samote, prezira ali brezbrižnosti. V
nekaterih letih je šlo skozi njegove
roke več kot tisoč duhovnikov in
naposled je vse dodobra spoznal. In
ne vem za nobenega duhovnika, ki
bi bil slab, je zatrjeval, saj sem se
srca dotaknil na samem in vedno
mi je odgovorilo z zvenom
žlahtnega zlata, čistega zlata.[19]

Jožefmarija je storil, kar je le mogel,
da bi pokramljal z vsemi udeleženci,
in če niso prišli k njemu, ker niso
imeli navade, da se na duhovnih
vajah pogovorijo z voditeljem, jih je
šel iskat sam.

Spominjam se, da nekoč eden ni
prišel na pogovor. Šel sem ga iskat v
njegovo sobo in mu rekel: Dobro,
brat, kaj je z vami? Ne pridete …



Namreč govoril sem že z vsemi razen
z vami. Potem mi je povedal pravo
tragedijo, šlo je za strašno
obrekovanje. In sem mu dejal: Kaj pa
naši bratje, ki so v vaši bližini, vas ne
spremljajo? Pa mi je odvrnil:
Spremljam se sam. Bilo mi je hudo
zaradi takšne hladnosti. Bil sem
mlad. Prijel sem njegove dlani in jih
poljubil. Razjokal se je. Vendar
mislim, da ni bil več osamljen.[20]

Premnogi udeleženci tistih vaj so
kakor zaklad hranili zapiske in
prepise njegovih nagovorov in
nasvetov. Znova in znova so jih
prebirali ter jih premišljevali celo v
starosti – »s ciljem, da bi podoživeli
tisto milost in ponovno videli stvari,
osvetljene z isto jasno lučjo«, kot
priznava eden od njih.[21]

Škofje so pobirali sadove tega
duhovniškega dela in mu bili iz srca
hvaležni: »Ne želim, da mine še en
dan, ne da bi vam znova dejal: Hvala,



tisoč in tisočkrat hvala za vse, kar ste
dobrega storili našim dobrim
duhovnikom. Da, da, bilo jim je v
veliko korist in tega se veselim v
duši. Hvaljen bodi Bog!«[22] Tako je
Jožefmariju pisal leónski škof, ko še
ni minilo oseminštirideset ur, odkar
so se tam končale duhovne vaje.[23]

Gospod Marcelino, pamplonski škof,
ki je vedel, kako neprijetne so bile
ustanovitelju pohvale na njegov
račun, je svoja občutja raje izpovedal
v pismu Álvaru del Portillu,
tedanjemu generalnemu tajniku
Dela:

»Pamplona, 22. november 1941

Predragi Álvaro!

Moj nadvse dragi prijatelj, gospod
José María, ta tako dobri oče, ki vam
ga je dal Bog, je vodil duhovne vaje
za vse nove župnike te blagoslovljene
pamplonske škofije, katere
duhovniki so zares zgledni. Pravim



‘za vse’, ker so sicer predvidene še
ene duhovne vaje, vendar se
nadejamo, da bo tudi na teh pridigal
on.

Ne bom ti podajal posameznih vtisov;
eden povsem zadostuje: ‘Od nikogar
izmed udeležencev ni bilo slišati
nobene druge besede kot le izraze
velike hvaležnosti in priznanja glede
dela, ki ga je opravil.’

Naj nam ga Bog ohrani še mnogo let,
mnogo let, v veliko slavo svoje svete
Cerkve. Vi pa skrbno varujte ta
zaklad.

Prisrčen pozdrav

Marcelino.«[24]

Škofje so mu bili še dodatno hvaležni,
ker razen hrane in prenočišča ni
sprejemal nikakršnega plačila za
svoje služenje. Jožefmarija jim je
pojasnil, da je to njegova navada,
vendar njegovi sogovorniki tega niso



vedno sprejeli. V takšnih primerih je
znal pogovor zasukati v šalo ali pa je
duhovito pripovedoval znano
anekdoto:

Bil je neki pridigar, ki je ob vseh
večjih vaških praznikih imel pridigo,
nad katero so bili vsi ljudje
navdušeni. Bil je dober govornik in
poleg tega je kot plačilo sprejemal le
eno pezeto. To pa je prišlo na uho
škofu, poklical ga je in mu dejal:
Poslušajte, božja beseda za ceno ene
pezete, Sveti Duh za ceno ene
pezete?! Vas ni sram? – Ne, gospod,
mu odvrne duhovnik. Saj ni vredno
niti pezete![25]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Prim. RHF, D-15013, D-15014,
D-15015 in D-05212.

https://opusdei.org/sl-si/article/6-siritev-po-provincah/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


[2] Santos Moro Briz, v: Testimonios …,
op. cit., str. 251.

[3] Prim. Zapiski, št. 55, 16. 6. 1930. Ko
je Jožefmarija na tem mestu v 
Zapiskih omenjal gojišča gospodov
v talarju, je meril na to, da bi bila
nova semenišča ne le šole svetosti,
ampak tudi odličnih človeških
kreposti.

[4] Pedro Cantero Cuadrado, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 89.

[5] Pismo iz Ávile Álvaru del Portillu
in članom Dela v Madridu,
EF-400701-1.

[6] Prav tam.

[7] Prim. Pismo msgr. Carmela
Ballesterja Nieta ustanovitelju, 3. 5.
1940; RHF, D-15289/1.

[8] Prim. Pismo, ki ga je ustanovitelju
poslal Rufino Aldabalde-Trecu
Urbieta, 7. 6. 1940; RHF, D-15715.



[9] Pismo iz Leóna članom Dela v
Madridu, EF-400800-1; prim. tudi 
Zapiski, št. 1617, 4. 8. 1940.

[10] Pismo Guillerma Marañóna
Medrana, Vitoria, 30. 5. 1940; RHF,
D-15716.

[11] Zapiski, št. 1617.

[12] Prav tam, št. 1618, 4. 8. 1940.

[13] Pismo iz Leóna članom Dela v
Madridu, EF-400804-1.

[14] Pismo iz Leóna članom Dela v
Madridu, EF-400807-1.

[15] Pismo iz Valencije Álvaru del
Portillu, EF-410820-1.

[16] Zapiski, št. 1612.

[17] Pedro Cantero Cuadrado, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 75.

[18] Joaquín Mestre Palacio, RHF,
T-00181, str. 15.



[19] Prim. Álvaro del Portillo, PR, str.
406.

[20] Prav tam.

[21] Joaquín Mestre Palacio, RHF,
T-00181, str. 15; prim. tudi Vicente
Moreno Boria, Pismo svetemu očetu,
12. 2. 1976.

[22] Pismo msgr. Carmela Ballesterja
Nieta ustanovitelju, 11. 8. 1940; RHF,
D-15289.

[23] Dejansko je pismo gospoda
Carmela Ballesterja datirano z 11.
avgustom 1940. Ustanovitelj je
osmega spovedal okrog sto
duhovnikov, za katere je vodil
duhovne vaje; prim. Pismo iz Leóna
članom Dela v Madridu, EF-400808-1.

[24] Pismo msgr. Marcelina Olaechee
Loizage Álvaru del Portillu, 22. 11.
1941, RHF, D-15224.



[25] Prim. Álvaro del Portillo, PR, str.
667. Gospod Eliodoro Gil, ki ga je
dobro poznal, poudarja, da »nikoli ni
hotel sprejeti nikakršnega gmotnega
povračila za svoje delo v korist
škofijskih duhovnikov« (prim.
Eliodoro Gil Rivera, RHF, T-07987, str.
5).

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/5-sluzenje-cerkvi/ (11. Feb.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/5-sluzenje-cerkvi/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-sluzenje-cerkvi/

	​5. Služenje Cerkvi

