
opusdei.org

5. Resnično uboštvo.
Svetne ustanove

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

V določeni meri se je Jožefmarija
navzel tiste posebne »vedrine«, za
katero je prosil Gospoda. Če ne
drugega, je usvojil pozitivno plat
umirjenosti, s katero je delovala
rimska kurija, tako da se je lahko
pohvalil, rekoč: V Rimu sem se

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


naučil čakati, kar je velika
znanost.[1] Proti koncu leta 1946 je
bila njegova učna doba za
pridobivanje te »veščine« v polnem
teku, saj je – razmeroma potrpežljivo
– še naprej čakal na marsikatero
milost iz božjih rok: od znamenitega
dokumenta decretum laudis do hiše, s
pomočjo katere bi iz Rima dajal
zagon apostolskemu delu na svetovni
ravni. Poleg teh dveh potreb – poleg
odloka in hiše – pa je bila še tretja,
bolj takojšnja, in sicer: prihod
njegovih hčera v Rim, kajti tako kot
smo živeli do sedaj, je govoril, ni
mogoče nadaljevati z delom.[2] (Za
gospodinjstvo sta skrbeli hišna
pomočnica in še neka gospa, ki ji je
pomagala pri domačih opravilih,
vendar nobena od njiju ni bila
primerna oseba za oskrbovanje
centrov Dela.)

Oče je torej v Rimu navdušeno in
potrpežljivo pričakoval svoje hčere
ter si čakanje krajšal s sanjami o



apostolatu, tako da je že v sedanjem
trenutku motril obilno žetev
prihodnosti, kot je pisal članicam
Centralnega sveta:

Spremljam vas pri vseh vaših skrbeh.
V tem trenutku razmišljam o veselem
in preprostem življenju svetosti, ki je
naša pot: in vidim vas v študentskih
domovih, v založbi, v hiši Los
Rosales. In ko tukaj zaprem svoje
uboge telesne oči, začnem sanjati ob
Svetem Petru in vidim uresničeno (!)
vse, kar je še treba storiti: veliko in
prelepo delo, razširjeno po vsem
svetu, v službi naše Matere, svete
Cerkve … Če hočete, če ste zveste,
vesele, iskrene, velikodušne pri
mrtvičenju, duše molitve, se bo vse to
zgodilo, in to kmalu.[3]

Ustanovitelj je sanjal izhajajoč iz
vere, vendar se ni predajal utvaram
in je poudarjal, da ne živi v oblakih: 
Nerad živim od domišljije. Z vsemi
štirimi tačkami stojmo na tleh (!),



da bi Bogu zares služili, po drugi
strani pa se povsem zanašajmo na
Njega.[4] Razmeroma sistematično in
s precejšnjo mero zdrave pameti
sestavi 16. decembra v pismu seznam
napotkov za svoje hčere: naj potujejo
z letalom in s telegramom sporočijo,
katere od njih pridejo; naj vse
predtem pišejo svojim družinam ter
jim naznanijo veselo novico o svojem
odhodu v Rim; sledijo stvari, ki jih je
treba prinesti, nazadnje pa še namig,
navdan s pozornostjo očeta, ki je
skrbel tudi za najmanjše
podrobnosti: Naj dekleta
upoštevajo, da tukaj pogosto
nosijo klobuke.[5]

V Rim so prispele na god sv. Janeza,
27. decembra 1946, popoldne. Prišle
so Encarnita Ortega in Dorita Calvo
ter tri numerarije pomočnice: Julia
Bustillo, Dora del Hoyo in Rosalía
López. Po pristanku se je vseh pet
zbralo v strnjeni skupini, medtem ko
so čakale oddano prtljago. Pri sebi so



imele vse polno ročnih torb, saj niso
imele denarja za plačilo dodatne
teže. »Ko smo tako stale tam, vseh pet
skupaj,« pripoveduje Encarnita,
»zbegane, kot je pač zbegan človek,
ki ne pozna države, v katero je prišel,
ne govori jezika in nima denarja,
smo zagledale našega predragega
očeta v Álvarovem spremstvu.
Veselje je bilo nepopisno in v novi
deželi smo se takoj počutile kot
doma.«[6]

Z letališča Ciampino so se odpeljali z
dvema avtomobiloma. V enega so
zložili prtljago. Na prednjem sedežu
drugega avtomobila je poleg voznika
sedel oče. Namesto da bi šli
naravnost domov, so se peljali mimo
Koloseja, in kot se spominja Dorita
Calvo, je »oče s silno močnim in
odločnim glasom začel moliti
veroizpoved; zdelo se je, kot bi hotel
na nas prenesti trdnost svoje vere«[7]

prav tam, kjer jo je toliko kristjanov
izpričalo z lastno krvjo.



»Prihod domov je bil ganljiv,«
pripoveduje Encarnita.[8] Nedvomno
sta očetova družba in obilje novih
doživetij nanje napravila globok vtis.
Vendar so se nemudoma lotile dela. V
dnevnik centra Città Leonina (ta je
seveda popolnoma ločen od
prostorov administracije, ki so
samostojen center) kronist tistega
znamenitega dne, 27. decembra 1946,
jedrnato zabeleži: »Danes je končno
prišla administracija […]. Kmalu po
prihodu so kuhinja in okoliški
prostori doživeli korenito
spremembo.« Zatem še doda: »Danes
smo večerjali, kot se spodobi.«[9]

Sprva so zaloge živeža, ki so jih
prinesle iz Madrida, skorajda
postavljale na laž, kar jim je pred
tednom dni pisal oče, ki je sicer
sanjal, ni pa zidal gradov v oblakih:

Tiste, ki pridejo v Rim, bodo
spoznale, kaj je resnično uboštvo; kaj
pravi mraz, vlažen in brez ogrevanja;



kaj pomeni živeti v tuji hiši, dokler
ne prisilimo Jezusovega Srca … Naj se
z navdušenjem in običajnim
veseljem pripravijo na te drobne
čudovite reči. Ni mogoče ustanavljati
hiš, ne da bi se srečali s težavami. In
navedel sem le nekatere od njih.[10]

Zaloge so kmalu pošle in vrnili so se
k stvarnosti, kot je napovedal oče, se
pravi k posledicam, značilnim za
uboštvo. Tisto leto 1947 in v
naslednjih letih so se spopadali z
gmotno stisko ter jo prenašali
skladno z duhom Dela: brez upiranja
ob ponižanjih, ki jih prinaša
pomanjkanje najnujnejših stvari,
brez pritoževanja.

Dorita Calvo na kratko povzame
takratne razmere: »Primanjkovalo je
vsega: prostora je bilo malo, na voljo
smo imele polovico stanovanja, spalo
se je na zložljivih posteljah, na tleh;
denarja ni bilo, ogrevanja nismo
mogle vključiti« itd.[11] Rosalía López



nekoliko dopolni predstavo o
pomanjkanju, vendar brez tarnanja
in pretiravanja: »Tam smo prestajale
mraz in lakoto. Kapela, ki je obsegala
glavni del stanovanja, je bila prav
tako zelo revna, v preostalih
prostorih pa je manjkalo celo
najnujnejše. Kadar smo pri kosilu
imeli goste, je primanjkovalo stolov
in pribora.«[12]

Tisto stanovanje na Trgu Città
Leonina se je izkazalo kot izvrstno
apostolsko orodje. Oče ga je
uporabljal za to, da je Delo predstavil
mnogim cerkvenim
dostojanstvenikom: kardinalom,
škofom, monsinjorjem, svetovalcem
in drugim članom rimske kurije.
Izkoriščal je tako imenovani
»apostolat obeda«, o katerem govori
v Poti.[13] Bilo je potrebno. To je bil
najhitrejši in najbolj neposreden
način za spoznavanje in ohranjanje
stikov z ljudmi, ki jim je želel
približati Delo. Stanovanje je



obratovalo s polno paro. Gostje so tja
radi zahajali. Prijetno kramljanje,
prijazno vzdušje, naklonjenost, ki so
je bili deležni, dekoracija in celo
izgled jedi, s katerimi so jim postregli
– vse to je pripomoglo k razumevanju
življenja članov Opus Dei. Tisto,
česar pa obiskovalci nikjer niso
opazili, je bilo tiho in nevpadljivo
uboštvo, ki je kljub vsemu vladalo v
hiši.

Neki obisk se je Encarniti Ortega
posebej vtisnil v spomin: »Nekoč nas
je obiskala markiza de Mac Mahón in
spominjam se, da se je čudila, kako
lepo hišo smo imeli … Zdelo se je
nemogoče, da bi tisto stanovanje
moglo napraviti tak vtis. A v resnici
je vse bilo skrbno urejeno, na
primer: Marijino podobo so skoraj
vedno krasile rože in polkna so bila
priprta, da je v sobo vstopala prav
posebna svetloba. Gostje, ki so prišli
v tisti rimski kotiček, in teh je bilo
veliko, so se tam počutili prijetno.«[14]



Tisto nadvse prijetno domovanje, ki
je navdušilo markizo, ni bilo nič več
kot del podnajemniškega stanovanja,
katerega lastniki so bivali v
preostalih sobah. Šlo je za podstrešne
prostore, izpostavljene skrajnim
temperaturam, vročini in mrazu.
Precej velika veža je vodila do
osrednjega prostora, ki je glede na
čas v dnevu služil kot učilnica,
jedilnica ali dnevna soba; zvečer, ko
so razgrnili tri ali štiri žimnice, pa se
je spremenil v spalnico. Zraven je
bila očetova soba. Samo v tej je bila
tudi čez dan na voljo postelja,
namenjena bolnikom.

Očetova spalnica in dnevna soba sta
gledali na pokrito teraso, tisto, na
kateri je oče v molitvi prečul svojo
prvo rimsko noč. Álvaro je stanoval v
razširjenem hodniku, kamor so
namestili posteljo in stol. V
gospodinjskih prostorih, ki so bili v
istem nadstropju, vendar popolnoma
ločeni od stanovanja, v katerem je



živel oče, je bila spalnica za tri
numerarije pomočnice. Drugi dve
numerariji sta nekaj časa spali v hiši
nekih očetovih prijateljev, nekaj časa
pa v prenočišču.[15]

Prostor, po katerem so se gibali
gostje, je obsegal vhodno vežo,
dnevno sobo – preurejeno v jedilnico
– in teraso z razgledom na Trg sv.
Petra. Kot se zdi, so bili obiski vedno
zelo veseli postrežbe. V četrtek, 23.
januarja 1947, na primer, so imeli na
kosilu dva gosta in kronist v hišni
dnevnik zapiše: »Bila sta zelo
zadovoljna, vse se jima je zdelo
izvrstno. Sedaj namreč lahko na
kosilo povabimo kogarkoli.«[16]

Iz takšne pohvale, tako zadržane in
prikrite, ni mogoče niti zaslutiti, s
kakšnimi delovnimi razmerami so se
soočale upraviteljice gospodinjske 
administracije in kakšne stiske so
prestajale. Najprej zato, ker niso
imele denarja, in če primanjkuje



denarja, pač primanjkuje vsega
drugega. Tistega dne, ko so prišle v
Rim, jim je Álvaro izročil pet tisoč lir
za kritje stroškov gospodinjstva – v
katerem je bilo pri mizi deset ljudi,
tem pa je bilo treba prišteti še
pogoste obiskovalce. Odveč bi bilo
razpravljati o kupni moči tistih
začetnih petih tisočakov. O tem, kako
so se prebijale iz dneva v dan, nam
pripoveduje Dorita Calvo: »Nam, 
administraciji, so izročali ves denar,
kar ga je bilo pri hiši. Ko nam ga je
zmanjkalo, smo odlašale, kolikor se
je le dalo, preden smo zaprosile za
dodatna sredstva, saj nismo hotele
obremenjevati očeta. V takšnih
razmerah – brez prebite pare – je
nekega dne domov prišel oče ter nas
prosil za nekaj lir, ki jih je potreboval
za plačilo nekega majhnega stroška.
Ničesar mu nismo mogle dati.«[17]

Precej pogosto so kupovale na up.
Posledice nedavne vojne so bile
občutne in zaradi slabe preskrbe so



odgovorne za administracijo hodile
iskat živila, na primer jajca, po vaseh
v bližini Rima. Njihovo prizadevanje,
ko so v kuhinji izumljale tisoč in eno
kombinacijo, da bi sestavile
spodoben jedilnik, vreden uglednega
gosta, je marsikdaj hipoma padlo v
vodo, če je zmanjkalo električnega
toka ali plina. To je povzročalo
tragikomične situacije. »Večkrat,«
pravi Encarnita, »ko smo imeli na
kosilu goste, je bilo treba kuhati na
žerjavnici, ker ni bilo plina. V takšnih
primerih je Dora del Hoyo, ki je
stregla pri mizi, skušala strežbo
upočasniti, da bi imele nekoliko več
časa. In ko se je vrnila iz jedilnice, si
je snela rokavice ter s pahljačo
razpihovala ogenj, da bi bila ponev
bolj razgreta.«[18]

Po zaslugi administracije, ki je v tako
težkih razmerah izvajala prave
kulinarične čudeže, so mogli
pogostiti visoke cerkvene
dostojanstvenike in jim ob takšni



priliki spregovoriti o Opus Dei.
Vendar se tisti gostje niso zavedali,
kakšno pomanjkanje in postenje je za
seboj pustil »apostolat obeda«.
»Kadar ni bilo gostov,« pričuje Álvaro
del Portillo, »smo tolkli lakoto, a
vedno z veseljem.«[19]

Duh uboštva, ki ga je terjal oče, ni bil
v stoičnem in pasivnem prenašanju
pomanjkanja, temveč je od vseh
zahteval, da se veselo in dejavno s
tem spoprimejo: tako da vse dodobra
izkoristijo, da imetje upravljajo po
zdravi pameti in z nadnaravnim
pogledom, kajti »ne potrošiti tega,
kar je nujno potrebno, lahko pomeni
pomanjkanje vere«,[20] kolikor gre za
dvom v božjo previdnost. Na vsak
način pa uboštvo za božjega otroka
ni enakovredno nesnažnosti.

»Oče,« pričuje Encarnita Ortega, »je
bil do nas zelo zahteven glede tega,
kako živeti uboštvo: izkoriščanje
časa; ugašanje luči, vedno kadar niso



bile potrebne; razumno načrtovanje
nakupov tam, kjer je bilo
najugodneje; pametna uporaba živil
v kuhinji, ostankov blaga, bucik,
žebljev ter vsega, kar je prišlo prav
pri kakšnem popravilu. Videle smo,
kako je pazil na svoja osebna
oblačila, na talarje, na površnik, na
katerem je bilo več prišitih zaplat kot
pa prvotno ukrojenega blaga; na
pisalni papir; kako je skrbel, da sonce
ne bi poškodovalo tistih nekaj kosov
pohištva, ki smo jih premogli. Ob
vsem tem smo čutile spodbudo in se
želele naučiti udejanjanja te kreposti
v vsaki podrobnosti.«[21]

Kakorkoli že, to je bil komaj uvod v
»resnično uboštvo«, ki jim je bilo
naznanjeno v očetovem pismu in ki
se je naglo bližalo. Toda praznike je
vseeno treba praznovati. Le nekaj
dni po njihovem prihodu v Rim je
bila befana, dan obdarovanja.[22]

Njegove hčere so dolgo tuhtale, kaj bi
mu podarile. Spričo omejitev



električnega toka v tistem času in
nenadnih prekinitev jim je prišlo na
misel, da bi očetu kupile ročni
svečnik. A tudi to ni bila lahka
naloga, saj je bilo treba paziti na
vsako liro. Da bi darilo popestrile, so
mu izdelale komplet mašnega perila:
purifikatorij, korporal in amikt.[23]

* * *

Od leta 1946 so se poslovili z
molitvijo Te Deum in leto 1947 pričeli
s polnočno mašo – prepričani, da bo
Gospod v novem letu do njih še
velikodušnejši. Čeprav oče v to sploh
ni dvomil, je v njem vseeno tlela
neučakanost, ki je marsikdaj kakor
para pod pritiskom udarila na dan.
Na novoletno jutro 1947 je pisal v
Madrid:

Stvari napredujejo v svojem tempu –
v prepočasnem tempu, ampak tukaj
je pač tako – in glede hiše ne moremo
kaj dosti storiti, dokler se, kot je
treba, ne razreši gmotno vprašanje,



ki se v tistih španskih deželah ureja v
takšnem ritmu, kot da bi Madrid bil
Rim. Potrpimo.

Včeraj smo imeli polnočnico.
Predtem smo ob koncu leta zmolili Te
Deum in zahvalno molitev. V
zadnjem letu nam je Gospod dal
veliko, vendar sem prepričan, da če
smo zvesti, bo to leto ’47 še
rodovitnejše v vseh pogledih.

Rad bi odšel od tod čim prej. Toda
treba je stati tu, z orožjem v roki, pa
čeprav le na straži. Pred Bogom tudi
to nekaj šteje … predvsem pa je
koristno za moj značaj![24]

Da, res je bila potrebna precejšnja
moč za obvladovanje značaja, ki je
težil k reševanju problemov z
nadnaravno drznostjo, z naglim
odločanjem in brez odlašanja
izvršitve. Takšen je bil njegov slog.
Zato je razumljivo, da se je sredi
neizogibne birokracije in uradniške
previdnosti, s katero je postopala



rimska kurija, oče čutil utesnjenega
in zvezanih rok. Mukoma se je krotil.
Bil je poln zagona, ki je sam od sebe
silil iz njega. Ob neki priložnosti je
svojim sinovom dejal:

Pet nas je in na prvi pogled se zdi, da
ne delamo nič. Toda nekega dne,
pozneje, bodo prišli drugi in govorili
o našem bivanju tukaj, v Rimu, ter
gledali na nas z nevoščljivostjo.[25]

Pod vtisom omejenega delovanja je
oče razmere v centru Città Leonina
označil kot navidezno nedejavnost.
Takšnega brezdelja pa v resnici ni
bilo, niti na videz. Oče, ki ga je stalno
spremljal Álvaro, je hodil na obiske
ali jih sprejemal doma, v prostem
času je pisal dokumente, reševal
vodstvene zadeve ter izpilil kak člen 
Katekizma Dela – besedila, v katerem
je na kratko razložen duh in pravo
Opus Dei. Vse to delo pa je bilo
začinjeno z bolečinami in
neprijetnostmi.



Rim se je 6. januarja prebudil pod
snežno odejo. Za ogrevanje
stanovanja so imeli le žerjavnico. V
hišnem dnevniku je 7. januarja
zapisano: »Álvaro se je danes počutil
slabo zaradi težav z jetri in bolela ga
je glava.« Nekaj vrstic zatem pa:
»Malo po 5. uri smo šli kupit zdravila
za očeta in preverit cene električnih
peči, saj žerjavnica ne daje dovolj
toplote.«[26] Naslednji dan, 8.
januarja, je šel oče v spremstvu dveh
svojih sinov ven z namenom, da
»kupi kuhinjsko pečico, električno
peč in šivalni stroj za
administracijo«, piše kronist.[27] Od
tistega dne do konca meseca je
Álvara čakalo precej neprespanih
noči. Stalno so ga boleli zobje, tako
da je moral kar sedemkrat k
zobozdravniku. Kljub vsemu se je
trudil živeti normalno življenje in se
ne pritoževati. Kot je pravil
oče:Kadar se pritožuje, pomeni, da
res hudo trpi.[28]



Tudi Jožefmarija ni tarnal, čeprav je
bilo njegovo zdravstveno stanje šibko
in ga je nenehno dajala utrujenost.
To je bilo predvsem posledica
njegove predanosti delu, ki se mu je
posvečal z dušo in telesom, strastno
in brez pridržkov. Kadar je prišel
domov in dvigalo ni delalo zaradi
prekinitve električnega toka, se je
sopihajoč povzpel v peto nadstropje
po stopnicah ter prišel v stanovanje
ves onemogel.[29] Tu pa tam se v
dnevniku pojavijo omembe očetovih
bolečin in zdravstvenih težav, zaradi
katerih je moral včasih zgodaj in
brez večerje leči v posteljo ali pa ves
dan prebiti v svoji sobi, kjer je delal.
[30]

Kardinal Lavitrano, prefekt
Kongregacije za redovnike, ki je prav
tako bolehal za sladkorno boleznijo,
je ustanovitelju svetoval, naj obišče
profesorja Carla Faellija. Med
anamnezo ga je dr. Faelli vprašal, ali
je imel v preteklosti kakšne težave.



In Álvaro, ki ga je spremljal, je
zaprepaden slišal, »kako je povsem
odločno odgovoril, da ne, da ni imel
nobenih težav«.[31] Zdravnik je brez
vztrajanja pri tem vprašanju zapisal:
»Je človek, ki je veliko trpel, čeprav
trdi, da ni imel težav.«[32]

Tegobe so bile seveda v veliki meri
povezane z očetovim zdravjem, tem
pa se je pridružilo še krepko
mrtvičenje ter njegov trud za
obvladanje temperamenta. Poplačilo
in protiutež vsemu temu je
predstavljalo veselje, ki je marsikdaj
izviralo iz pozornosti njegovih hčera.
O petih članicah Dela, ki so delale v
tistem stanovanju, ustanovitelj še
zdaleč ni mogel reči, da so živele v
»navidezni nedejavnosti«.
Nasprotno, v njegovem srcu so si
zagotovile prav posebno mesto.
Izpod očetovega peresa prihajajo
same pohvale in pokloni:



Predrage, piše članicam Centralnega
sveta, vaše sestre so že tukaj in imajo
polne roke dela. Njihov prihod je bil
res velik božji blagoslov.[33]

Dva tedna pozneje jim omeni, da
skrbi za njihove zadeve, celo za
kuhinjsko opremo:

Vaše sestre so tukaj navdušene,
čeravno še nimajo lastnega
stanovanja in morajo prenočevati pri
Pantolijevih, ki so res sijajni.

Danes so jim prinesli tehtnico, težko
skoraj deset kilogramov. Počasi,
korak za korakom, dopolnjujemo tudi
kuhinjsko posodje. Nisa bi bila
najbrž precej nevoščljiva zaradi
električne pečice, vendar naj še malo
potrpi in bo lahko prišla sem, da
speče kakšno torto, ki je jaz ne bom
smel pokusiti, da ne razvadim
svojega diabetesa. Sicer mislim, da bi
bilo kakšno izjemo mogoče narediti,
saj prof. Faelli zagotavlja, da po
telesni konstituciji nisem diabetik …



in da se je sladkor pojavil zaradi
težav. Ne spominjam se, da bi
kadarkoli imel kakšno težavo, v
vsakem primeru pa pojesti dober kos
dobre torte res ni težava.[34]

* * *

Sredi januarja 1947 je že bilo
odločeno, kako se bo imenoval
zakon, ki bo urejal težko pričakovani 
decretum laudis. Zlahka ga uganemo
iz ustanoviteljevega pisma, v
katerem sporoča novico:

Rim, 17. januar 1947

Naj Jezus varuje in blagoslavlja moje
sinove!

Predragi, ne morete si predstavljati,
kako zaposleni smo v tem
blagoslovljenem Rimu, kako delajo
vaši bratje in kako sem Gospodu
hvaležen, da sem prišel sem, kjer
blagoslovi kar padajo z neba. Dobro
si vtisnite v glavo – in v srce – te



besede: Provida Mater Ecclesia. – Ne
sprašujte. Čakajte.[35]

Toda delo cerkvenih pravnikov in
sestavljanje postopkovnih predpisov
se je vleklo bolj, kot bi si želel
ustanovitelj:

Tole traja dlje, kot sem pričakoval,
piše 31. januarja. Kljub vsemu smo
prepričani, da bomo v februarju
(vsekakor pa pred sv. Jožefom)
srečno prispeli do konca naše
kanonične poti. Provida Mater
Ecclesia![36]

Nekaj dni pozneje na straneh 
Dnevnika centra Città Leonina
naletimo na naslednji zapis: »Okrog
osmih smo z očetom v kapeli opravili
premišljevalno molitev. Spregovoril
nam je o vztrajnosti, o ponižnosti, o
tem, da smo kakor seme, ki ga
zakopljejo globoko v zemljo. Ko bi le
doumeli, da je ravno v tem ponižnem
in skritem trudu rodovitnost našega
dela!«[37] Nekoliko presenetljiva je



sledeča pripomba: »Že dolgo oče ni
molil na tak način, skupaj z nami.
Toda kakšna škoda! Ko je molitve
konec, se človek ne spominja
natančno, kaj je povedal.«[38] Oče je
moral pri meditaciji govoriti v
neobičajnem tonu in s takšnim
žarom, da se je kronistu vtisnilo v
spomin bistvo, ne pa posamezne
besede.

Od tistega dne, 9. februarja, do konca
meseca je vse eno samo drvenje in
delavnost, bojazen ter upanje, da bo 
decretum laudis izdan in da bo 
Provida Mater Ecclesia potrjena.
Álvaro je 11. februarja ves popoldan
»dirjal od enega konca do drugega«.
[39] Plenarni zbor, ki naj bi podal svoje
mnenje o dokumentu Provida Mater
Ecclesia in o decretum laudis, se je
sestal 13. februarja in naslednji dan
je ustanovitelj pisal v Madrid:

Predragi! Gospod je včeraj res po
očetovsko poskrbel za nas. Congresso



pieno, ki mu je predsedoval gospod
kard. Lavitrano, je zadeve izpeljal
tako, kot smo se nadejali. Laus Deo.
[40]

Po tem dihu optimizma sledi
nekajdnevna negotovost. Oče vsem
pošlje prošnjo, naj v tistih dneh
podvojijo svojo molitev. »Rekel nam
je,« pravi dnevnik, »da je treba
veliko, veliko prositi za nerešene
zadeve, kajti hudič se skuša vmešati
in pokazati svoje rogé. Toda če je Bog
z nami, kdo bo zoper nas?«[41] Vrh
tega se je bližal 24. februar, dan, ko
naj bi kardinal Lavitrano papežu v
odobritev predložil decretum laudis,
»odlok o pohvali« Opus Dei. Vsi so
bili polni pričakovanja, ogromno
dela pa je imel Álvaro, ki se je skupaj
z monsinjorjem Baccijem ukvarjal s
poslednjimi slogovnimi izboljšavami
latinskega besedila konstitucije 
Provida Mater Ecclesia.[42] (Oče in
Álvaro sta že več mesecev aktivno



sodelovala pri pripravi tega
dokumenta.)

Napetost se je končno sprostila 24.
februarja popoldne. Tistega dne se je
oče z Álvarom in še z dvema članoma
Dela odpravil h kardinalu Lavitranu,
da bi poizvedel, kako se je iztekla
njegova avdienca pri svetem očetu.
Álvaro je stopil iz avtomobila in se
šel pogovorit s kardinalom, ostali pa
so počakali zunaj v avtu. Čez kratek
čas se Álvaro vrne. Do avtomobila
mu ne uspe priti, saj mu naproti že
stopi oče, ki nato žareč od veselja
reče čakajočima: Smo že ustanova
papeškega prava.[43] In ko se
odpeljejo, kar v avtu zmoli Te Deum.
Kronist se v dnevniku po domače
razpiše, ko opisuje dogajanje tistega
24. februarja:

»Oče je zdaj videti utrujen, in kot je
dejal Álvaro, je to razumljivo, saj je
na ta trenutek čakal dvajset let. Če je
bil to za nas razlog za veliko veselje,



bo za njega še toliko bolj. Ni
presenetljivo, da je utrujen, kajti ko
človek ljubi, ga to utrudi; in ker ima
oče tako veliko srce, ljubi veliko […].
Pri večerji smo dogodek praznovali z
rulado.«[44]

* * *

Normativno besedilo, ki naj bi
urejalo svetne ustanove – s strani
Cerkve odobrene nove oblike –, je bilo
izdano kot apostolska konstitucija,
saj je Pij XII. hotel ta dokument z
naslovom Provida Mater Ecclesia
podkrepiti s pomembnejšim in
slovesnejšim papeškim priznanjem,
kot pa bi ga imel enostaven odlok, ki
bi ga izdal kateri izmed dikasterijev
rimske kurije.[45] Ta posebni zakon o
svetnih ustanovah, skupaj z drugima
dvema dokumentoma, objavljenima
leta 1948,[46] sestavlja cerkvenopravni
okvir, v katerega so umeščene
omenjene ustanove, ki so
opredeljene kot »kleriške ali laiške



družbe, katerih člani, da bi dosegli
krščansko popolnost in v polnosti
vršili apostolat, v svetu zaobljubijo
evangeljske svete«.[47] Temeljna
značilnost, ki določa to novo
cerkvenopravno obliko, je torej:
sekularni položaj njenih članov, ki
zaobljubijo evangeljske svete in
izvajajo apostolat. Če jih pogledamo z
drugega zornega kota, se pravi, če jih
opišemo z negacijo, lahko o svetnih
ustanovah rečemo, da niso
redovniške (redovi ali kongregacije),
pa tudi niso družbe skupnega
življenja, kakršne so bile predvidene
v Zakoniku cerkvenega prava iz leta
1917, saj ne vključujejo treh javnih
redovnih zaobljub niti svojim članom
ne nalagajo skupnega življenja ali
bivanja pod isto streho.[48]

Listina decretum laudis, ki nosi
naslov Primum Institutum (prva
odobrena svetna ustanova)[49] opisuje
posebno cerkvenopravno fizionomijo
Opus Dei, njegov ustroj, člane in



apostolsko življenje. V njej je Opus
Dei opredeljen kot pretežno kleriška
ustanova zaradi Duhovniške družbe
sv. Križa, ki popolnoma določa
njegovo obliko. V dispozitivnem delu
dokumenta pa je rečeno, da papež Pij
XII. »s pričujočim odlokom, skladno s
konstitucijo Provida Mater Ecclesia
ter s posebnimi Konstitucijami [Opus
Dei], ki jih je pregledala in odobrila
Kongregacija za redovnike, izreka
pohvalo Opus Dei in Duhovniški
družbi sv. Križa ter ga postavlja pod
oblast enega samega generalnega
predsednika, čigar funkcija je ad
vitam, in mu podeljuje status
papeškega prava, pri čemer
pristojnosti ordinarijev ostanejo
nedotaknjene, kot je predvideno tudi
v sami apostolski konstituciji.«[50]

Ustanoviteljevo veselje je bilo
neizmerno. Štiriindvajset ur po
podelitvi decretum laudis je pisal
članom Generalnega sveta:



Rim, 25. februar 1947

Naj Jezus obvaruje moje sinove!

Včeraj je sveti oče potrdil naš
decretum laudis.

Zdaj smo že papeškopravna
ustanova![51]

In istega dne članicam Centralnega
sveta:

Zdaj vidite, da si lahko čestitamo:
smo papeškopravna ustanova. […] S
pomočjo tega blagoslova, ki nam ga
daje Cerkev, bomo premagovali
ovire, ki so sicer neizogibne. Se bodo
že uredile z leti.[52]

Ustanovitelj je bil res zmagoslavno
razpoložen. Dosegel je tisto, po kar je
prišel v Rim leta 1946: odobritev
Opus Dei v obliki papeškopravne
ustanove. Še več, v zadostni meri je
bila zagotovljena tudi institucionalna
edinost Dela kot pastoralnega pojava.



V odloku je bila odobrena
»Duhovniška družba sv. Križa in
Opus Dei« – s skrajšanim imenom
Opus Dei – kot svetna ustanova
papeškega prava pod vodstvom
generalnega predsednika, v kateri sta
bili združeni tako moška kot ženska
sekcija. Nista bili kakor dva dela,
nepovezana s celoto – ta celota je
Opus Dei –, marveč ločeni in
neodvisni, vendar »na tak način, da v
splošnem na podlagi ene same
vzpostavitve vedno obstajata dva
ločena centra v vsakem od bivališč
Opus Dei«.[53]

Če je bilo to tako, in za čestitke je bilo
razlogov precej, zakaj je potem oče
slavil zmago le napol? Katere so bile
tiste neizogibne ovire, ki naj bi se
sčasoma uredile? V čem so koreninili
njegovi zadržki in bojazni?

Tista izjava: Delo je prišlo v Rim eno
stoletje prezgodaj in edina možna
rešitev je bila čakati, saj ni



obstajala ustrezna pravna pot za
to, kar je Delo predstavljalo,[54] ni
bila tako pretirana, kot bi se lahko
zdelo na prvi pogled. Ustanovitelj je
prišel v Rim, ko se je pripravljala
normativna ureditev novih oblik, in
če je hotel pridobiti decretum laudis,
ni imel druge rešitve, kot da se
cerkvenopravno vključi v proces, ki
ga je določala Provida Mater Ecclesia.
Toda Provida Mater Ecclesia je bila
kakor vlečna mreža, ki je zajemala
cel kup najrazličnejšihnovih oblik in
v kateri naj bi svoje zatočišče našle
vsakovrstne svetne ustanove, zato je
bil njen pravni okvir zastavljen
dovolj široko, da bi zaobjel vse, tako
ustanove, ki so bile blizu redovnim
kongregacijam, kot tudi tiste bolj
podobne združenjem vernikov.
Pravni pojem svetna ustanova je bil
zato v normativnem besedilu Provida
Mater Ecclesia opredeljen zelo
ohlapno in dvoumno, kot posledica
kompromisa med redovniškim in
laiškim stanom.[55]



V času svojega bivanja v Rimu je
moral ustanovitelj biti dolgotrajen
boj v obrambo sekularnosti Dela,
»sinovsko naprezanje«, kot sam
pojasnjuje:

[…] da člani svetnih ustanov ne bi
bili obravnavani kot posvečene
osebe, kar so hoteli nekateri, temveč
kot običajni verniki, kar tudi so; moje
prizadevanje za to, da se razjasni, da
nismo niti ne moremo biti redovniki;
da se ne sme zapreti pot nobenemu
poštenemu delu, pa tudi ne naši
aktivnosti v kateremkoli plemenitem
človeškem opravilu.[56]

Ustanovitelj je moral ubrati pristop
zategovanja in popuščanja, tako da je
pristal le na tisto, kar je bilo nujno
potrebno, ohranjal pa trden položaj
glede tega, kar je bilo za naravo Opus
Dei bistveno.[57] Trenutno so bili
ustanoviteljevi problemi rešeni, toda
kot je določala Provida Mater
Ecclesia, je Opus Dei prišel pod



pristojnost Kongregacije za
redovnike, to dejstvo – je zapisal leta
1947 – pa obeta marsikatero
nevarnost v prihodnosti.[58]

Moral je braniti svojo božjo
dediščino. Obvezovala ga je k temu,
da skuša na vsak način preprečiti
mešanje pojma redovniškega
življenja in redovniške poklicanosti z
življenjem in službenim
udejstvovanjem članov Opus Dei ter
da zato vztrajno poudarja značilne
razlike. Tolikokrat je že razložil,
kolikšen je razkorak med laiki in
redovniki, med navadnimi verniki in
Bogu posvečenimi osebami, da se je
že ob primerjavi z njihovim
življenjskim slogom nemudoma
odzvalo vse njegovo bitje.[59]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

https://opusdei.org/sl-si/article/6-sekularnost-in-poklicno-delo
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[1] Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159, XII, str. 11. Vidi se, da je to
postalo že eno tistih stalnih gesel, ki
jih je skoval ustanovitelj in ki jih
najdemo tudi v njegovem
dopisovanju: Poleg tega mislim, da
sem se naučil sposobnosti čakanja.
To je velika znanost! (Pismo iz Rima
članom Generalnega sveta,
EF-470425-1).

[2] Pismo iz Rima članom Generalnega
sveta, EF-461216-2.

[3] Pismo iz Rima, EF-461213-1.

[4] Pismo iz Rima članom Generalnega
sveta, EF-461216-2.

[5] Pismo iz Rima članicam
Centralnega sveta, EF-461216-1.

[6] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, str. 103.

[7] Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906, str. 4.



[8] Prim. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, str. 104.

[9] Dnevnik centra Città Leonina, 27.
12. 1946, AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

[10] Pismo iz Rima članicam
Centralnega sveta, EF-461220-1.

[11] Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906, str. 13.

[12] Rosalía López Martínez, Sum.
7008.

[13] Prim. Pot, št. 974.

[14] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, str. 107.

[15] Prim. Poročilo Alberta Martíneza
Fausseta o bivanju ustanovitelja Opus
Dei v stanovanju na Trgu Città
Leonina (1947) in načrt stanovanja,
RHF, D-15442; in Pismo iz Rima
članicam Centralnega sveta,
EF-470117-1.



[16] Dnevnik centra Città Leonina, 23.
1. 1947, AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

[17] Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906, str. 13–14.

[18] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, str. 107.

[19] Álvaro del Portillo, PR, str. 1502.

[20] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, str. 109.

[21] Prav tam. Glede zaplat in krpanja
obleke Encarnita prav nič ne
pretirava, saj je tudi ustanovitelj v
Madrid sporočal: Stari plašč, ki sem
ga nosil v teh zadnjih letih, bi se
morda splačalo pobarvati (saj ni
več črn, ampak zelen), potem pa
na spodnjem delu popraviti rob,
ker je čisto raztrgan, in tako ga
bom lahko nosil še naprej. Tistega,
ki sem ga prinesel s seboj, bom
tukaj predal Álvaru (Pismo iz Rima



članom Generalnega sveta,
EF-470131-2).

[22] Na ta dan, 6. januarja, je v Italiji
običaj obdarovanja.

[23] Prim. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, str. 109.

[24] Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-470101-2.

[25] Dnevnik centra Città Leonina, 16.
1. 1947, AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.
Peterico, ki je tam živela, so
sestavljali: oče, Álvaro, Salvador
Canals Navarrete, Ignacio Sallent
Casas in Armando Serrano Castro.
Dne 3. februarja 1947 je prispel v
Rim in se jim v tistem stanovanju
pridružil še šesti: Alberto Martínez
Fausset.

[26] Dnevnik centra Città Leonina, 6. in
7. 1. 1947, AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

[27] Prav tam, 8. 1. 1947.



[28] Prav tam, 18. 1. 1947; o Álvarovih
zdravstvenih težavah v mesecu
januarju: prim. Dnevnik, cit., 7., 9.,
14., 15., 17., 18., 21., 22., 23. januar.
Zobozdravnik, ki ga je zdravil, je bil
dr. Hruska; pozneje je bil tudi
zobozdravnik ustanovitelja; prav
tam, 27. 1. 1947; prim. Kurt Hruska, 
Sum. 3487.

[29] Prim. Poročilo Alberta Martíneza
Fausseta …, op. cit., str. 16.

[30] Prim. Dnevnik centra Città
Leonina, 21. 1. 1947, AGP Sec. N, 3
leg. 426-20.

[31] Álvaro del Portillo, Sum. 475;
nadalje pravi msgr. del Portillo: »Ne
gre za to, da ustanovitelj ne bi bil
iskren, marveč je tisto, kar bi
komurkoli drugemu predstavljalo
težavo, on doživljal kot razlog za
večjo zedinjenost z Bogom, za 
gaudium cum pace.«

[32] Carlo Faelli, Sum. 3461.



[33] Pismo iz Rima, EF-470101-1.

[34] Pismo iz Rima članicam
Centralnega sveta, EF-470117-1.

[35] Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-470117-2.

[36] Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-470131-2.

[37] Dnevnik centra Città Leonina, 9. 2.
1947, AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

[38] Prav tam.

[39] Prim. prav tam, 12. 2. 1947.

[40] Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-470214-2. 
Congresso pieno – plenarni zbor. 
Laus Deo – slava Bogu.

Nič od tega se ne sme javno
razglasiti, je dodal, kajti uradno do
konca meseca ne moremo vedeti
ničesar. Za zdaj pa še naprej



molíte za avdienco, ki bo 24.
februarja.

[41] Dnevnik centra Città Leonina, 18.
2. 1947, AGP Sec. N, 3 leg. 426-20. Že
nekaj dni prej je članom Generalnega
sveta pisal: Spodbujajte vse, naj
veliko molijo, da se stvari ne bi
zapletle in da se ne bi upočasnile
(Pismo iz Rima, EF-470207-2).
Ustanovitelj se je bal, da bi prišlo do
dvoumne interpretacije in uporabe
konstitucije Provida Mater Ecclesia
ter da bi bilo v zadnjem trenutku kaj
dodano ali spremenjeno. (Datum 2.
februar 1947, s katerim je označena
ta konstitucija, je na ustanoviteljev
predlog določil kardinal Lavitrano v
znamenje hvaležnosti do Marije, saj
je bil ta dan njen praznik.)

[42] Álvara ni doma. Skupaj z msgr.
Baccijem, ki je papežev stilist za
latinščino, pripravljata besedilo
Provida Mater Ecclesia, ki ga sveti
oče pričakuje jutri (Pismo iz Rima



članom Generalnega sveta,
EF-470221-2).

[43] Dnevnik centra Città Leonina, 24.
2. 1947, AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

[44] Prav tam.

[45] Njen polni naslov je bil: 
Apostolska konstitucija Provida
Mater Ecclesiao kanoničnih stanovih
in svetnih ustanovah za doseganje
krščanske popolnosti. Objavljena je
bila 29. marca 1947 v: Acta
Apostolicae Sedis, XXXIX (1947), str.
114–124.

[46] Tadva dokumenta sta bila:
motuproprij Primo Feliciter z dne 12.
3. 1948 in navodilo Cum Sanctissimus
z dne 19. 3. 1948, objavljena v: Acta
Apostolicae Sedis, XL (1948), str. 283
in 293–297.

[47] Provida Mater Ecclesia, 1. člen.



[48] V zvezi s pravno obliko svetnih
ustanov in predpisov, ki jih urejajo,
prim. Amadeo de Fuenmayor et al.,
op. cit., str. 167 sl.

[49] Decretum laudis (Primum
Institutum), 24. 2. 1947, v: Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 22, str. 532–535.

[50] Prav tam.

[51] Pismo, EF-470225-2.

[52] Pismo, EF-470225-1.

[53] Odlok Primum Institutum, 24. 2.
1947.

[54] Pismo 7. 10. 1950, št. 18.

[55] Cerkvenopravni status, ki ga je
prinesla Provida Mater Ecclesia –
dokument, ki je posledica nujnega
stanja, v katerem so bili prisotni
zelo različni dejavniki in
nasprotujoči si položaji –, je
povzročil, da smo prišli do



kompromisne rešitve (Pismo 29. 12.
1947/14. 2. 1966, št. 167).

[56] Pismo 7. 10. 1950, št. 20.

[57] V času sestavljanja dokumenta 
Provida Mater Ecclesia je ustanovitelj
včasih popustil, včasih pa se je
zoperstavil: Zavedal sem se, da se
zakoni ne pišejo za kak poseben
primer: usmerjeni morajo biti v
skupni blagor. Zato je razumljivo,
da smo popuščali in da smo si
istočasno prizadevali, da bi naš
edinstveni primer bil rešen znotraj
splošnega zakona, ne da bi pri tem
– kolikor je bilo mogoče –
spremenili, kar je bistveno za
naravo Dela (Pismo 29. 12. 1947/14.
2. 1966, št. 168).

Ustanovitelj je poskrbel, da so bile
nekatere bistvene točke jasno
poudarjene v odloku Primum
Institutum, v 10. členu, kjer je
nedvoumno zapisano: »Člani
Duhovniške družbe sv. Križa in Opus



Dei niso redovniki. Zato nimajo
skupnega redovnega življenja, ne
delajo redovnih zaobljub in ne nosijo
redovniškega habita. Navzven se v
vsem, kar je skupno ljudem v svetu
in ne nasprotuje stanu popolnosti,
vedejo tako kot drugi državljani
enakega položaja in poklica.«

[58] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
167.

[59] To držo dobro oriše drobna
anekdota, ki se je zgodila na
predvečer podelitve decretum laudis.
Álvaro in Salvador Canals sta v
ustanoviteljevi sobi v stanovanju
Città Leonina ravno urejala neke
dokumente, ta pa je skupaj z drugimi
člani Dela odgovarjal na pisma, ki so
mu jih pošiljali različni španski
centri: Granada, Sevilja, Bilbao,
Madrid … Tedaj je v vežo stopil neki
redovnik in prinesel neko pismo. Ko
je prišel v jedilnico (oziroma v
čitalnico, karkoli nam je ljubše), je



začuden nad tolikšno zbranostjo pri
delovni mizi vzkliknil: »Kakšna
tišina! Tako kot v redovni skupnosti.«
Ustanovitelj je kot na vzmeteh skočil
pokonci ter mu nadvse vljudno dejal:
Oprostite mi, pater. Tako kot
delajo dobri kristjani. In dobremu
redovniku je bilo jasno, da je delati
zbrano, prizadevno in v tišini nekaj,
kar je skupno vsem kristjanom, tako
redovnikom kot laikom (prim. 
Dnevnik centra Città Leonina, 21. 2.
1947, AGP Sec. N, 3 leg. 426-20).

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/5-resnicno-ubostvo-svetne-

ustanove/ (7. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/5-resnicno-ubostvo-svetne-ustanove/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-resnicno-ubostvo-svetne-ustanove/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-resnicno-ubostvo-svetne-ustanove/

	5. Resnično uboštvo. Svetne ustanove

