
opusdei.org

5. »Oče, učitelj in
voditelj svetnikov«

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

1. Jul. 2018

↗ Nazaj na kazalo

Poletje 1935 je bilo za Jožefmarija en
sam dolgotrajen in neprekinjen
delovnik. S pomočjo nekaterih, ki so
ostali v Madridu, je sestavil in
razposlal “Novice” tistim, ki so bili na
letovanju. Začel je z duhovnim
izobraževanjem za dve skupini in ni

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


prekinil mesečnih duhovnih obnov
za študente.

Meseca julija sta mu bila kakor
nepričakovan dar z neba poslana dva
poklica, ki bosta pozneje prišteta
med prve duhovnike Dela. Eden je bil
Álvaro del Portillo, tisti študent, ki je
bil v Vallecasu hudo ranjen na glavi,
potem pa uspel pobegniti z
metrojem. Duhovnika iz Ferraza je
spoznal marca in pomislil je, da bi
bilo nevljudno iti na počitnice, ne da
bi se od njega poslovil. V soboto, 6.
julija, je prišel v študentski dom.
Jožefmarija, ga je povabil na
duhovno obnovo, ki so jo imeli
naslednji dan. Tisto nedeljo, so mu
prvikrat razložili, na čem temeljí
Delo, in istega dne je zaprosil za
sprejem vanj.[1] Drugi pa je bil
“Chiqui”, tisti, ki je takoj po tem, ko
se je predstavil, poprijel za delo,
splezal na lestev in se lotil zabijanja
žebljev.



Ustanovitelj je bil izmučen od
telesnih in duševnih naporov, ki jim
je bil podvržen skozi vse leto, vendar
mu je pričakovanje novih poklicev
vlilo poguma. Svoje upe je polagal v
naslednje akademsko leto in želel
preprečiti, da bi ga okoliščine zadele
nepripravljenega tako kot leta 1934. 
Delo se dobro razvija. V tem je
mogoče videti Boga,[2] je konec
avgusta obvestil gospoda vikarja.
Toda dolgi meseci nakopičenih
napetosti in obremenitev so naposled
skrhali zdravje tistih, ki so se zavzeto
posvečali vodenju študentskega
doma. Prvi je utrujenosti podlegel
Ricardo, direktor. Mesec avgust je
moral preležati v postelji.[3]

Jožefmarija, bolj utrjen in odporen –
pa tudi bolj zdelan –, se je kljub
izmučenosti prebijal, kakor je vedel
in znal, do septembra, ko je šel na
duhovne vaje k redemptoristom na
Ulici Manuel Silvela. Že pred meseci
mu je g. Francisco Morán, ki je opazil
njegovo izčrpanost, ponudil nekaj



dni oddiha na nekem svojem
posestvu v Salamanci.[4] Jožefmarija
ni mogel sprejeti.

V nedeljo, 15. septembra popoldne,
se je odpravil v samostan patrov
redemptoristov. Bil je tako izžet, da
se njegovo telo ni več odzivalo. Sodeč
po tem, kar je zapisal pozneje,
verjetno že več kot eno leto ni spal
neprekinjeno sedem ur:

Ponedeljek: ura je četrt čez devet
zjutraj in še vedno ne morem reči,
da sem začel s svetimi duhovnimi
vajami. Sinoči sem bil onemogel:
spal sem od enajstih do pol
sedmih!

[…] Kosilo sem deloma izbruhal.
Silno slaboten sem.

[…] Naredil nisem ničesar (danes
še nisem uporabil spokornega
biča, to bom storil pred počitkom),
vendar sem onemogel, kakor da bi
me kdo pretepel. Morda ni dobro,



da zapisujem fiziološke
podrobnosti. Ampak stvar je v tem,
da bi se zdajle najraje zleknil
kjerkoli, tudi sredi ulice, kakor kak
postopač, in štirinajst dni ne bi
vstal.[5]

Napravil je svoje prve sklepe, ki so
vsebovali spanje na tleh, in sicer ne
več kot šest ur:

Torek. Na tleh sem spal čudovito
[…]. Ker moram povedati vse, se
obtožujem lenobe. Zbogom
včerajšnji sklepi! Odbilo je pet
zjutraj in zadonel je stolni
zvonček, ki bi prebudil še
gluhonemega […]. Ob šestih sem,
močan kakor lasati Samson – in
kot otrok slaboten za služenje
mojemu Bogu –, vstal z mehkega
ležišča. Počutim se sijajno. Torej
…, osliček ne bo dobil
prizanesljivosti, ampak batine![6]

Tudi daleč od Ferraza je njegovo srce
bdelo nad onimi, ki so ostali v



študentskem domu, in jih podpiralo s
svojo molitvijo ter mrtvičenjem: 
Kako se spominjam tistih svojih
sinov! piše na duhovnih vajah. 
Danes ob osmih bodo imeli
“emendatio” (kratki krožek) kot po
navadi. Točno ob osmih bom zanje
vzel v roke svoj spokorni bič.[7]

V četrtek je v samostan prišel
Ricardo, da bi mu izročil neko pismo.
V tistem trenutku se je duhovnik
zavedel, da mu srce prekipeva od
veselja in da ljubi svoje fante z vso
dušo. Ali tega dotlej ni opazil?

* * *

Člani Dela, povečini študentje, so
Jožefmarija spoznali v talarju. Edina
izjema je bil Isidoro. Bila sta istih let
in v Logroñu sta bila sošolca. Leta
1930 se med njima rodi nova vez, ko
je Isidoro sprejet v Delo. Ta povod za
enakost pri stikih, ki obenem vodi h
globlji človeški povezanosti, pa je
polagoma med njima povzročal tudi



nezaznavno duhovno distanco, ki se
je spremenila v nepričakovano vrsto
odnosa. Sprememba je opazna v
dopisovanju med Isidorom in
Jožefmarijem v tem obdobju; še zlasti
jasno se odraža v uvodnih in
sklepnih besedah njunih pisem.

V letih od 1930 do 1932 ga Isidoro
običajno nagovarja z besedami: »Moj
dragi prijatelj, José María,« pri
zaključku pa: »Prejmi objem svojega
dobrega prijatelja.«[8]

V drugem obdobju, leta 1933, njegovi
običajni izrazi niso zgolj prijateljski,
temveč “bratski”: »Moj dragi brat
José María,« ali: »Moj dragi prijatelj
in brat,« poslavlja pa se z besedami:
»Prejmi objem svojega starega
prijatelja in brata,« ali pa: »Bratsko te
objema.«[9] Maja 1934 se pojavi nov
ogovorni izraz: »Moj dragi oče José
María.«[10]

Nasprotno pa nagovori in sklepni
pozdravi v Jožefmarijevih pismih ne



sledijo določenemu pravilu, vedno pa
jih navdaja toplina naklonjenosti:

Madrid, 1. 3. 931. Predragi Isidoro!
[…] Priporoča te Gospodarju in te
bratsko objema – José María.

Dva dni pozneje pa:

Madrid, 3. 3. 931. Predragi Isidoro
[…] Moj očetovski in duhovniški
blagoslov, z močnim objemom v
imenu celotne norišnice, – José
María.[11]

Tri leta pozneje je “bratstvo”
dokončno izpodrinjeno in v vsej
njegovi korespondenci nadomeščeno
z naraščajočim “očetovstvom”: Vsem:
blagoslov vašega očeta, ki vas ne
pozabi in vas prosi za molitev
(pismo njegovim z dne 1. 6. 1934).[12]

To duhovno in družinsko očetovstvo,
ki vzcveti spomladi 1934, je povezano
z neko zabeležko v njegovih Zapiskih:



Nedelja, 11. marec 1934. […] V B. d.
ni nazivov. Očetu, predsedniku
D[ela]., se bo reklo preprosto
takole: oče. Brez spoštovani, brez
častiti, brez česarkoli.[13]

Že v zgodnjih začetkih je ustanovitelj
začutil to poklicanost k očetovstvu: 
Jezus v meni noče modreca
človeške znanosti. Hoče, da sem
svet. Svet in očetovskega srca.[14] Te
misli je mogoče prebrati v neki
katarini iz leta 1931. In leta 1933, ko
prosi dovoljenja za okrepitev svoje
pokore, svojega spovednika nagovori
z besedami: Glejte, to od mene hoče
Bog, poleg tega pa je potrebno, da
sem svet in da sem oče, učitelj in
voditelj svetnikov.[15]

Ni mu bilo lahko člane Dela
imenovati otroke. Zaradi tistega
njegovega gesla skriti se in izginiti
mu je to povzročalo rdečico in
zatekal se je v preprosto pribežališče
bratstva, kot sam priznava:



Do leta 1933 me je bilo nekako
sram imenovati se “oče” vseh teh
mojih ljudi. Zaradi tega sem jim
sam skoraj vedno rekel bratje
namesto otroci.[16]

Po drugi strani ga je pri tem ovirala
njegova mladost. Kako naj bi bil pri
svojih tridesetih letih glava družine,
ljudi – duhovnikov in laikov –, ki so
bili njegove starosti ali celo starejši?
Kolikokrat je izrekel tisti svoj
molitveni vzklik: Daj mi, Gospod,
osemdeset let resnosti![17] Čez čas je
opazil, da njegov značaj polagoma
pridobiva pridih resnobe. Šale, smeh,
zdrava dobrovoljnost je bilo vedno
nekaj, kar mu je ugajalo. Vendar se
mu je ta dopustna radost s
priokusom površinskosti in
veseljaštva na trenutke spreminjala v
grenkobo in mu v ustih puščala slab
okus. To je Jezus, si je mislil, ki
polaga osemdeset let resnosti na
moje ubogo, premlado srce.[18]

Duhovnik je pri pogovorih budno



pazil na svoje izjave in besede. V
javnosti je skušal nadzorovati svoje
okuse in manire. Trudil se je
izogibati kakršnikoli nedostojnosti.
Skratka, umerjenost je dosegel celo v
načinu hoje. Ni pa se bil pripravljen
zaradi starčevske resnosti odreči
življenju duhovnega otroštva. Zatorej
je skušal najti način, ki bi združeval
tadva raznolika pojma. Jezus, je
prosil, želim si biti dvoletni
otročiček z osemdesetimi zimami
resnosti in sedmimi zapahi na
svojem srcu.[19]

A leta 1934 se je začel glede resnosti
nekoliko preobračati: Resnost. Jezus
je imel triintrideset let, ko je umrl
na križu. Mladost ne more biti
moje opravičilo. Razen tega pa
bom počasi prenehal biti mlad.[20]

Kar zadeva sedmero zapahov, je bilo
to nekaj, o čemer je že dalj časa
premišljeval, vse od svojega bivanja



v samostanu sv. Janeza od Križa, ko
je zapisoval svoje meditacije:

Sveta čistost: ponižnost mesa.
Gospod! Sedem zapahov za moje
srce! Sedem zapahov in osemdeset
let resnosti. Ni prvikrat, da slišiš
to mojo prošnjo […]. Moje ubogo
srce hrepeni po nežnosti.[21]

Njegovo čustveno življenje, prepolno
in prekipevajoče od veselja, se ni
skladalo z “osemdesetimi zimami
resnosti”. Poskusil je vkleniti čustva
na enak način, kot si je prizadeval za
umerjenost svojega vedênja. Vse
zaman. Srce mu je uhajalo. Ni ga bilo
mogoče zadržati. Silovitost njegovega
utripa mu je jemala sapo. Dokler mu
Gospod ni dal uvideti, da je bila ta
prekipevajoča nežnost namenjena
Njemu, in preko Njega njegovim
otrokom, in da je bil v njegovih prsih
skrit neusahljiv vir ljubezni, čiste in
očetovske. To je odkril 19. septembra,



ko mu je Ricardo prinesel pismo k
redemptoristom:

Prišel je Ricardo – kot sem povedal
– in ob srečanju z njim sem se zelo
razveselil. Svoje fante imam rad iz
vsega srca. In vedno hočem
ohraniti to ljubezen do njih zaradi
Kristusa. Kljub temu pa me je
danes popoldne večkrat napadel
dvom, ali ne bi ta ljubezen (ki
seveda pridobi več poudarka do
tistih mojih otrok, ki so bolj
predani Delu) mogla biti Jezusu
neprijetna. Pravkar mi je Jezus dal
videti in začutiti, da mu ni
neprijetna: njih imam namreč rad
zaradi Njega; in ker imam svoje
fante tako rad, imam Njega rad še
milijonkrat bolj.[22]

Poleg vloge očeta – ki jo je prevzel v
polnem zavedanju, da je na zemlji
samo zato, da jo izpolni[23] – se je
ustanovitelj čutil poklicanega biti 
učitelj in voditelj svetnikov. Naj se



poda na pot učiteljstva in modrosti,
tako da se poskuša izkazati pri
študiju in postane profesor? Ali pa
naj to plemenito željo žrtvuje? Potem
ko je o tem premislil v meditaciji, je
svoj odgovor predočil svojemu
duhovnemu voditelju: Moja pot je
druga: Bog hoče, da sem svet, in
hoče me za svoje D.[24]

* * *

Akademsko leto 1935/1936 se je
začelo s ponovno pridobitvijo tega,
kar je bilo opuščeno s “strateškim
umikom”, ko so Akademijo DYA
preselili v spodnje nadstropje. V
začetku septembra so razposlali
pisma na najbolj znane šole v
provincah in dali oglase o
študentskem domu v državne
časopise. Povpraševanja po sobah je
bilo veliko in, ker Ferraz 50 ni
premogel dovolj postelj, stanovanja
iz prejšnjega leta pa niso mogli znova
najeti, so podaljšek vzpostavili v



sosednji hiši, Ferraz 48. Za ureditev
novega stanovanja se je moral
Jožefmarija znova zateči h gospe
Dolores, ki mu je dala na razpolago
45.000 pezet.[25]

Ko je minevalo sedem let od
ustanovitve, je Jožefmarija napisal
tole katarino:

Od tistega 2. oktobra 1928 – koliko
Gospodovih milosti! Danes sem
veliko jokal. Zdaj, ko vse poteka
dobro, se čutim slabotnega in
nekako brez moči. Kako jasno je
spoznanje, da si vse naredil in
delaš ti, Bog moj![26]

Preživetje študentskega doma v
zadnjem letu je bilo resnično
vsakodnevni čudež. Leto 1934 so
začeli z lepim naborom osebja: dva
gospodinjska pomočnika in izučeni
kuhar, ki ga je bilo treba takoj
odsloviti, in seveda ustrezno
izplačati, ker niso imeli stanovalcev.
Sedaj so bili previdnejši in so



gospodinjsko osebje omejili na
kuharico in mladega pomočnika, ki
je bil prej v študentskem domu kot
strežnik, da bi izvrševal vsakovrstna
naročila, delal kot vratar in stregel
pri mizi. Kuharica je bila ženska z
bogatimi strokovnimi izkušnjami.[27]

Kar zadeva druge storitve, mladi
pomočnik ni ravno pretiraval pri
izpolnjevanju svojih dolžnosti. Ko so
študentje odšli iz hiše, sta se
gospodinjskim opravilom posvečala
duhovnik in direktor. Pospravljala
sta postelje. Pometala sobe. Pomivala
krožnike in pogrinjala mizo. V tem
sta se izurila že prejšnje akademsko
leto. Stanovalcev je bilo dobrih
dvajset in pomivalo se je ročno ter z
dobro voljo:

Na god sv. Karla, 4. nov., piše v neki
katarini, sta minili dve leti od
Ricardovega poklica. To sva
praznovala tako, da je on tistega
večera pomil vso posodo. Jaz sem



jo obrisal in jo spravljal na svoje
mesto. Končala sva okrog
dvanajstih v svetem veselju.[28]

Novembra sta za sprejem v Delo
zaprosila dva študenta arhitekture,
prijatelja in oba iz vzhodne regije.
Eden od njiju, Pedro Casciaro, je
Jožefmarija spoznal januarja 1935 in
od takrat obiskoval predavanja o
osebnostnem in duhovnem
izobraževanju, ki so bila
organizirana v študentskem domu.
Drugi je za Delo izvedel šele oktobra.
Ime mu je bilo Francisco Botella. O
božiču sta se oba preselila na Ulico
Ferraz 48.[29]

Tam je vladalo prisrčno vzdušje,
ozračje »pobožnosti, študija in
apostolata,« kot ga opiše Aurelio
Torres-Dulce, študent medicine, ki je
obiskoval študentski dom, in pri tem
pojasni, da »je bil temeljni cilj vsega
tega nadnaraven: napredovanje v
krščanskem življenju.«[30] Študentje



so prihajali v stanovanje ravno zato,
ker to ni bil “kraj za razvedrilo”. Od
njih so zahtevali, da študirajo, kajti
študij je resna obveznost.
Študentski dom so morali vzeti za
“nekaj svojega”, to se pravi
doprinesti svoj delež glede zadolžitev
in stroškov. Ni jim bilo dovoljeno biti
povprečneži, “ostati v množici”.
Spodbujali so jih, naj poletijo kvišku s
plemenitimi ambicijami.[31]

Sredi zatiralske politične
razjarjenosti v deželi je bilo tisto
okolje zavetje veselja in miru, ki se
ga je človek razveselil kakor
čudežnega odkritja oaze sredi
puščave. Zavedajoč se razvnetih
mladostnih moči, podivjanih v tistih
žalostnih okoliščinah španske
zgodovine, je Jožefmarija v neki
katarini zapisal, kaj je bilo potrebno
popraviti in kaj jim je bilo treba
vcepiti v zavest:



Glede duha d[ela]. sv. Rafaela:
fantom naj ne bo dovoljeno v naši
hiši razpravljati o političnih
zadevah; treba jim je pokazati, da
je Bog isti kot vedno, da se njegova
roka ni skrajšala; jim povedati, da
je apostolat, ki se vrši med njimi,
nadnaravnega značaja; velikokrat
omenjati božjo navzočnost v
zasebnih pogovorih, v skupnih
govorih in vedno; napraviti njihov
razum in srce katoliško.[32]

Na začetku leta 1935 je imel José Luis
Múzquiz, študent inženirstva,
pogovor z Jožefmarijem: »Na kratko
mi je predstavil,« pravi José Luis,
»kaj počne Akademija DYA. Kako si
brez ustvarjanja nekega novega
združenja prizadeva vzgajati dobre
kristjane, jih usposablja in nagovarja
k temu, da ravnajo skladno s svojim
imenom ter polagoma izobražujejo
še druge mlade, ki bi si takšne vzgoje
želeli. Povedal mi je, da so bili med
udeleženci govorov oziroma krožkov



mladi iz vseh španskih regij, ki so
študirali v Madridu; in tudi iz vseh
političnih usmeritev in strank,
vendar pa pri krožkih nikogar niso
spraševali, kateri strani pripada.«[33]

Ko Ricardo, direktor študentskega
doma, le-tega opredeli s pomočjo
tamkajšnjega duhovnega
razpoloženja – »vzdušje veselja,
miru, božje ljubezni in vedrosti ob
nenaklonjenih okoliščinah
političnega in družbenega ozračja« –,
nam nehote razkriva očetovo stanje
duha.[34] Tisti duhovnik je že pred
časom odkril razlog svoje
umirjenosti, medtem ko je okoli
njega vse trepetalo:

Menim, da je Gospod v mojo dušo
položil še eno lastnost: mir; imeti
mir in razdajati mir, sodeč po tem,
kar vidim v osebah, ki jih vodim
ali sem z njimi v stiku.[35]

↗ Naslednje poglavje

https://opusdei.org/sl-si/article/6-apostolat-med-zenskami/


↗ Nazaj na kazalo

[1] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 1
in 588. Prav z lahkoto je usvojil to
kratko srečanje z Delom in njegovim
ustanoviteljem, saj oče v “Novicah”
septembra 1935 pri pregledu anekdot
in prispevkov s strani počitnikarjev
zapiše: Álvaro del Portillo se je v
La Granji uspešno posvetil
znamenitemu ribolovu, o katerem
govori sv. Marko v 1. poglavju
svojega evangelija (AGP, RHF,
D-03696).

[2] P 126, 22. 8. 1935.

[3] V pismu z dne 5. 9. 1935 mu
Jožefmarija pravi: Sin moj, Ricardo!
Skrbi me, da ti nisem naročil – ker
se mi je zdelo nepotrebno –, da po
Mariji Gospodu izročiš vse te
drobne neprijetnosti zaradi tvoje
bolezni […]. Pazi nase. Pozabi na

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


vse skrbi in ne vračaj se v Dom,
dokler ne boš pri močeh (P 129, 5. 9.
1935). Prim. tudi P 130, 6. 9. 1935.

[4] Álvaro del Portillo, Sum. 452.

[5] Zapiski, št. 1808, 1810 in 1811.

[6] Prav tam, št. 1812 in 1813.

[7] Prav tam, št. 1821.

[8] Pismo Isidora Zorzana
ustanovitelju z dne 30. 10. 1930 in 27.
2. 1931. Izvirnik v AGP, IZL, D-1213,
št. 10 in 14.

[9] Prav tam, 3. 2. 1933, 15. 2. 1933,
21. 3. 1933, 24. 3. 1933 itd. (št. 26, 27,
30, 31).

[10] Prav tam, 8. 5. 1934, 21. 5. 1934,
8. 6. 1934, 9. 7. 1934, 26. 7. 1934 itd.
(št. 52, 54, 56, 57, 59).

[11] P 15, 1. 3. 1931. P 16, 3. 3. 1931.
(V ustanoviteljih spisih in nagovorih
je zelo pogosto najti izraza “nor” in



“brezumnež”, s katerima so ga
nekateri ožigosali zaradi njegovega
sporočila o svetosti v svetu. Toda te
zaničevalne besede je Jožefmarija
spreminjal v nekaj pozitivnega: v
izpoved svoje brezhibne ljubezni do
Boga onkraj človeških predsodkov.)
Še druge sklepne fraze pri
dopisovanju z Isidorom iz leta 1931:

Prisrčen bratski objem ti pošilja
tudi ta norec, – José María (P 19, 6.
5. 1931);

Bratsko te objema, José María (P
20, 14. 8. 1931);

Bratski pozdrav, zate moli, José
María (P 22, 10. 11. 1931).

[12] P 51, 1. 6. 1934.

[13] Zapiski, št. 1152; o naslavljanju
očeta: prav tam, št. 1032.

[14] Prav tam, št. 385; zapis se
nadaljuje: Od mene hoče molitve.



Vodi me po poteh Ljubezni, da bi
jaz bil žerjavica in norec.
Žerjavica, ki bo s požirajočim
ognjem vnela mnogo apostolskih
duš, ravno tako norih –
Kristusovih norcev –, ki bodo
nazadnje iz sveta napravili kres.

[15] Prav tam, št. 1725.

[16] Prav tam, št. 1293, 28. 10. 1935.
Prim. prav tam, št. 1199 in 1200.

[17] Prav tam, op. 357. Dne 22.
novembra 1931 je zapisal: Gospod
Bog, položi osemdeset let resnosti
in izkušenj na to moje ubogo,
premlado srce (prav tam, št. 409).

[18] Če sedaj slišim tiste zabavne
reči, so mi še vedno všeč, vendar se
ne počutim dobro. Če kaj takega
izrečem, če mi uide kakšna
neumnost, postane okus v ustih
nemudoma bolj grenak. To je
Jezus, ki polaga osemdeset let



resnosti na moje ubogo, premlado
srce (prav tam, št. 465).

[19] Prav tam, št. 506. Eden izmed
sklepov z duhovnih vaj junija 1933
govori o načinu maševanja: Maša
starega in resnobnega duhovnika
brez izumetničenosti (prav tam, št.
1720); in v neki katarini se 6. 11. 1933
vrne k tej zadevi: Še vedno mi veliko
manjka, da bi dosegel resnost,
kakršno si želimo (prav tam, št.
1073).

[20] Prav tam, št. 1766.

[21] Prav tam, št. 1658.

[22] Prav tam, št. 1832.

[23] Pismo 6. 5. 1945, št. 23.

[24] Zapiski, št. 678; prim. prav tam,
št. 1078 in 1080.

[25] Prim. Zapiski, št. 1841.

[26] Prav tam, št. 1283.



[27] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
308; Juan Jiménez Vargas, Sum. 6713
in 6716; Meditacija z dne 19. 3. 1975; 
P 124, 12. 8. 1935.

[28] Zapiski, št. 1298.

[29] Razvoj teh dveh poklicev je
drugačen, vendar tipičen, kar zadeva
način zbližanja z Delom in
razumevanje njegovega
nadnaravnega značaja:
»Jožefmarija,« pripoveduje Pedro
Casciaro, »sem prvič srečal januarja
1935 v Madridu, v Akademiji
študentskem domu DYA na Ulici
Ferraz 50, kjer me je predstavil neki
prijatelj iz otroštva, takrat študent
prava.

Običajno sem ga obiskoval vsak
teden, da bi se spovedal in se
pogovarjal z njim. Čez nekaj tednov
sem se začel udeleževati
izobraževalnih dejavnosti, ki jih je
imel za študente; v tistem času sem
hodil na Visoko šolo za arhitekturo v



Madridu. Tako je bilo do poletnih
počitnic […]. Ker sem se bal, da se bo
z mojo prošnjo za sprejem zavleklo,
sem ga za to zaprosil v pismu, ki sem
ga poslal po pošti. Ko sem presodil,
da ga je že prejel, sem ga šel obiskat.
Tedaj se je začelo moje prvo
izobraževanje pod njegovim
vodstvom« (Pedro Casciaro, Sum.
6312 in 6313).

Poletje 1935 je bilo za Jožefmarija en
sam dolgotrajen in neprekinjen
delovnik. S pomočjo nekaterih, ki so
ostali v Madridu, je sestavil in
razposlal »Novice« tistim, ki so bili
na letovanju. Začel je z duhovnim
izobraževanjem za dve skupini in ni
prekinil mesečnih duhovnih obnov
za študente.

Meseca julija sta mu bila kakor
nepričakovan dar z neba poslana dva
poklica, ki bosta pozneje prišteta
med prve duhovnike Dela. Eden je bil
Álvaro del Portillo, tisti študent, ki je



bil v Vallecasu hudo ranjen na glavi,
potem pa uspel pobegniti z
metrojem. Duhovnika iz Ferraza je
spoznal marca in pomislil je, da bi
bilo nevljudno iti na počitnice, ne da
bi se od njega poslovil. V soboto, 6.
julija, je prišel v študentski dom.
Jožefmarija, ga je povabil na
duhovno obnovo, ki so jo imeli
naslednji dan. Tisto nedeljo so mu
prvikrat razložili, na čem temeljí
Delo, in istega dne je zaprosil za
sprejem.[1] Drugi pa je bil »Chiqui«,
tisti, ki je takoj po tem, ko se je
predstavil, poprijel za delo, splezal
na lestev in se lotil zabijanja žebljev.

Ustanovitelj je bil izmučen od
telesnih in duševnih naporov, ki jim
je bil podvržen skozi vse leto, vendar
mu je pričakovanje novih poklicev
vlilo poguma. Svoje upe je polagal v
naslednje akademsko leto in želel
preprečiti, da bi ga okoliščine zadele
nepripravljenega tako kot leta 1934. 
Delo se dobro razvija. V tem je



mogoče videti Boga,[2] je konec
avgusta obvestil gospoda vikarja.
Toda dolgi meseci nakopičenih
napetosti in obremenitev so naposled
skrhali zdravje tistih, ki so se zavzeto
posvečali vodenju študentskega
doma. Prvi je utrujenosti podlegel
Ricardo, direktor. Mesec avgust je
moral preležati v postelji.[3]

Jožefmarija, bolj utrjen in odporen –
pa tudi bolj zdelan –, se je kljub
izmučenosti prebijal, kakor je vedel
in znal, do septembra, ko je šel na
duhovne vaje k redemptoristom na
Ulici Manuel Silvela. Že pred meseci
mu je gospod Francisco Morán, ki je
opazil njegovo izčrpanost, ponudil
nekaj dni oddiha na nekem svojem
posestvu v Salamanki.[4] Jožefmarija
ni mogel sprejeti.

V nedeljo, 15. septembra popoldne,
se je odpravil v samostan patrov
redemptoristov. Bil je tako izžet, da
se njegovo telo ni več odzivalo. Sodeč
po tem, kar je zapisal pozneje,



verjetno že več kot eno leto ni spal
neprekinjeno sedem ur:

Ponedeljek: ura je četrt čez devet
zjutraj in še vedno ne morem reči, da
sem začel s svetimi duhovnimi
vajami. Sinoči sem bil onemogel: spal
sem od enajstih do pol sedmih!

[…] Kosilo sem deloma izbruhal.
Silno slaboten sem.

[…] Naredil nisem ničesar (danes še
nisem uporabil spokornega biča, to
bom storil pred počitkom), vendar
sem onemogel, kakor da bi me kdo
pretepel. Morda ni dobro, da
zapisujem fiziološke podrobnosti.
Ampak stvar je v tem, da bi se zdajle
najraje zleknil kjerkoli, tudi sredi
ulice, kakor kak postopač, in
štirinajst dni ne bi vstal.[5]

Napravil je svoje prve sklepe, ki so
vključevali spanje na tleh, in sicer ne
več kot šest ur:



Torek. Na tleh sem spal čudovito […].
Ker moram povedati vse, se
obtožujem lenobe. Zbogom včerajšnji
sklepi! Odbilo je pet zjutraj in
zadonel je stolni zvonček, ki bi
prebudil še gluhonemega […]. Ob
šestih sem, močan kakor lasati
Samson – in kot otrok slaboten za
služenje mojemu Bogu –, vstal z
mehkega ležišča. Počutim se sijajno.
Torej …, osliček ne bo dobil
prizanesljivosti, ampak batine![6]

Tudi daleč od Ferraza je njegovo srce
bdelo nad onimi, ki so ostali v
študentskem domu, in jih podpiralo s
svojo molitvijo ter mrtvičenjem: 
Kako se spominjam tistih svojih
sinov! piše na duhovnih vajah. 
Danes ob osmih bodo imeli
»emendatio« (kratki krožek) kot
ponavadi. Točno ob osmih bom
zanje vzel v roke svoj spokorni bič.
[7]



V četrtek je v samostan prišel
Ricardo, da bi mu izročil neko pismo.
V tistem trenutku se je duhovnik
zavedel, da mu srce prekipeva od
veselja in da ljubi svoje fante z vso
dušo. Ali tega dotlej ni opazil?

* * *

Člani Dela, povečini študentje, so
Jožefmarija spoznali v talarju. Edina
izjema je bil Isidoro. Bila sta istih let
in v Logroñu sta bila sošolca. Leta
1930 se med njima rodi nova vez, ko
je Isidoro sprejet v Delo. Ta povod za
enakost pri stikih, ki obenem vodi h
globlji človeški povezanosti, pa je
polagoma med njima povzročal tudi
nezaznavno duhovno distanco, ki se
je spremenila v nepričakovano vrsto
odnosa. Sprememba je opazna v
dopisovanju med Isidorom in
Jožefmarijem v tem obdobju; še zlasti
jasno se odraža v uvodnih in
sklepnih besedah njunih pisem.



V letih od 1930 do 1932 ga Isidoro
običajno nagovarja z besedami: »Moj
dragi prijatelj, José María,« pri
zaključku pa: »Prejmi objem svojega
dobrega prijatelja.«[8]

V drugem obdobju, leta 1933, njegovi
običajni izrazi niso zgolj prijateljski,
temveč »bratski«: »Moj dragi brat
José María« ali: »Moj dragi prijatelj in
brat«, poslavlja pa se z besedami:
»Prejmi objem svojega starega
prijatelja in brata« ali pa: »Bratsko te
objema«.[9] Maja 1934 se pojavi nov
ogovorni izraz: »Moj dragi oče José
María«.[10]

Drugače je z nagovori in sklepnimi
pozdravi v Jožefmarijevih pismih, ki
ne sledijo določenemu pravilu, vedno
pa jih navdaja toplina naklonjenosti:

Madrid, 1. 3. ’931. Predragi Isidoro!
[…] Priporoča te Gospodarju in te
bratsko objema – José María.

Dva dni pozneje pa:



Madrid, 3. 3. ’931. Predragi Isidoro
[…] Moj očetovski in duhovniški
blagoslov, z močnim objemom v
imenu celotne norišnice, – José
María.[11]

Tri leta pozneje je »bratstvo«
dokončno izpodrinjeno in v vsej
njegovi korespondenci nadomeščeno
z naraščajočim »očetovstvom«:Vsem:
blagoslov vašega očeta, ki vas ne
pozabi in vas prosi za molitev
(pismo članom Dela z dne 1. 6. 1934).
[12] To duhovno in družinsko
očetovstvo, ki vzcveti spomladi 1934,
je povezano z neko zabeležko v
njegovih Zapiskih:

Nedelja, 11. marec 1934. […] V B. d.
ni nazivov. Očetu, predsedniku
D[ela]., se bo reklo preprosto takole:
oče. Brez spoštovani, brez častiti,
brez česarkoli.[13]

Že v zgodnjih začetkih je ustanovitelj
začutil to poklicanost k očetovstvu: 
Jezus v meni noče modreca



človeške znanosti. Hoče, da sem
svet. Svet in očetovskega srca.[14] Te
misli je mogoče prebrati v neki
katarini iz leta 1931. In leta 1933, ko
prosi dovoljenja za okrepitev svoje
pokore, svojega spovednika nagovori
z besedami: Glejte, to od mene hoče
Bog, poleg tega pa je potrebno, da
sem svet in da sem oče, učitelj in
voditelj svetnikov.[15]

Ni mu bilo lahko člane Dela
imenovati otroke. Zaradi tistega
njegovega gesla skriti se in izginiti
mu je to povzročalo rdečico in
zatekal se je v preprosto pribežališče
bratstva, kot sam priznava:

Do leta 1933 me je bilo nekako sram
imenovati se »oče« vseh teh mojih
ljudi. Zaradi tega sem jim sam skoraj
vedno rekel bratje namesto otroci.[16]

Po drugi strani ga je pri tem ovirala
njegova mladost. Kako naj bi bil pri
svojih tridesetih letih glava družine,
sestavljene iz duhovnikov in laikov,



ki so bili njegove starosti ali celo
starejši? Kolikokrat je izrekel tisti
svoj molitveni vzklik: Daj mi,
Gospod, osemdeset let resnosti![17]

Čez čas je opazil, da njegov značaj
polagoma pridobiva pridih resnobe.
Šale, smeh, zdrava dobrovoljnost je
bilo vedno nekaj, kar mu je ugajalo.
Vendar se mu je ta dopustna radost s
priokusom površinskosti in
veseljaštva na trenutke spreminjala v
grenkobo in mu v ustih puščala slab
okus. To je Jezus, si je mislil, ki
polaga osemdeset let resnosti na
moje ubogo, premlado srce.[18]

Duhovnik je pri pogovorih budno
pazil na svoje izjave in besede. V
javnosti je skušal nadzorovati svoje
okuse in manire. Trudil se je
izogibati kakršnikoli nedostojnosti.
Skratka, umerjenost je dosegel celo v
načinu hoje. Ni pa se bil pripravljen
zaradi starčevske resnosti odreči
življenju duhovnega otroštva. Zato je
skušal najti način, ki bi združeval
tadva raznolika pojma. Jezus,je



prosil, želim si biti dvoleten
otročiček z osemdesetimi zimami
resnosti in sedmimi zapahi na
svojem srcu.[19]

A leta 1934 se je začel glede resnosti
nekoliko preobračati: Resnost. Jezus
je imel triintrideset let, ko je umrl
na križu. Mladost ne more biti
moje opravičilo. Razen tega pa
bom počasi prenehal biti mlad.[20]

Kar zadeva sedmero zapahov, je bilo
to nekaj, o čemer je že dalj časa
premišljeval, vse od duhovnih vaj v
Samostanu sv. Janeza od Križa, ko je
zapisoval svoje meditacije:

Sveta čistost: ponižnost mesa.
Gospod! Sedem zapahov za moje
srce! Sedem zapahov in osemdeset
let resnosti. Ni prvikrat, da slišiš to
mojo prošnjo […]. Moje ubogo srce
hrepeni po nežnosti.[21]

Njegovo čustveno življenje, prepolno
in prekipevajoče od veselja, se ni



skladalo z »osemdesetimi zimami
resnosti«. Poskusil je vkleniti čustva
na enak način, kot si je prizadeval za
umerjenost svojega vedênja. Vse
zaman. Srce mu je uhajalo. Ni ga bilo
mogoče zadržati. Silovitost njegovega
utripa mu je jemala sapo. Končno pa
mu je Gospod dal uvideti, da je bila ta
prekipevajoča nežnost namenjena
Njemu in preko Njega njegovim
otrokom, in da je bil v njegovih prsih
skrit neusahljiv vir ljubezni, čiste in
očetovske. To je odkril 19. septembra,
ko mu je Ricardo prinesel pismo k
redemptoristom:

Prišel je Ricardo – kot sem povedal –
in ob srečanju z njim sem se zelo
razveselil. Svoje fante imam rad iz
vsega srca. In vedno hočem ohraniti
to ljubezen do njih zaradi Kristusa.
Kljub temu pa me je danes popoldne
večkrat napadel dvom, ali ne bi ta
ljubezen (ki seveda pridobi več
poudarka do tistih mojih otrok, ki so
bolj predani Delu) mogla biti Jezusu



neprijetna. Pravkar mi je Jezus dal
videti in začutiti, da mu ni
neprijetna: njih imam namreč rad
zaradi Njega; in ker imam svoje fante
tako rad, imam Njega rad še
milijonkrat bolj.[22]

Poleg vloge očeta – ki jo je prevzel v
polnem zavedanju, da je na zemlji
samo zato, da jo izpolni[23] – se je
ustanovitelj čutil poklicanega biti 
učitelj in voditelj svetnikov. Naj se
poda na pot učiteljstva in modrosti,
tako da se poskuša izkazati pri
študiju in postane profesor? Ali pa
naj to plemenito željo žrtvuje? Potem
ko je o tem premislil v meditaciji, je
svoj odgovor predočil svojemu
duhovnemu voditelju: Moja pot je
druga: Bog hoče, da sem svet, in
hoče me za svoje D.[24]

* * *

Akademsko leto 1935/1936 se je
začelo s ponovno pridobitvijo tega,
kar je bilo opuščeno s »strateškim



umikom«, ko so Akademijo DYA
preselili v spodnje nadstropje. V
začetku septembra so razposlali
pisma na najbolj znane šole v
provincah in dali oglase o
študentskem domu v državne
časopise. Povpraševanja po sobah je
bilo veliko in ker Ferraz 50 ni
premogel dovolj postelj, stanovanja
iz prejšnjega leta pa niso mogli znova
najeti, so podaljšek vzpostavili v
sosednji hiši, Ferraz 48. Za ureditev
novega stanovanja se je moral
Jožefmarija znova zateči h gospe
Dolores, ki mu je dala na razpolago
45.000 pezet.[25]

Ko je minevalo sedem let od
ustanovitve, je Jožefmarija napisal
tole katarino:

Od tistega 2. oktobra 1928 – koliko
Gospodovih milosti! Danes sem
veliko jokal. Zdaj, ko vse poteka
dobro, se čutim slabotnega in nekako
brez moči. Kako jasno je spoznanje,



da si vse naredil in delaš ti, Bog moj!
[26]

Preživetje študentskega doma v
zadnjem letu je bilo resnično
vsakodnevni čudež. Leto 1934 so
začeli z lepim naborom osebja: dva
gospodinjska pomočnika in izučen
kuhar, ki ga je bilo treba takoj
odsloviti in seveda ustrezno izplačati,
ker niso imeli stanovalcev. Sedaj so
bili previdnejši in so gospodinjsko
osebje omejili na kuharico in
mladega pomočnika, ki je bil prej v
študentskem domu zaposlen kot
strežnik in naj bi izvrševal
vsakovrstna naročila, delal kot vratar
ter stregel pri mizi. Kuharica je bila
ženska bogatih strokovnih izkušenj.
[27]

Kar zadeva druge storitve, mladi
pomočnik ni ravno pretiraval pri
izpolnjevanju svojih dolžnosti. Ko so
študentje odšli iz hiše, sta se
gospodinjskim opravilom posvečala



duhovnik in direktor. Pospravljala
sta postelje. Pometala sobe. Pomivala
krožnike in pogrinjala mizo. V tem
sta se izurila že prejšnje akademsko
leto. Stanovalcev je bilo dobrih
dvajset in pomivalo se je ročno ter z
dobro voljo:

Na god sv. Karla, 4. nov., piše v neki
katarini, sta minili dve leti od
Ricardovega poklica. To sva
praznovala tako, da je on tistega
večera pomil vso posodo. Jaz sem jo
obrisal in jo spravljal na svoje mesto.
Končala sva okrog dvanajstih v
svetem veselju.[28]

Novembra sta za sprejem v Delo
zaprosila dva študenta arhitekture,
prijatelja in oba iz vzhodne regije.
Eden od njiju, Pedro Casciaro, je
Jožefmarija spoznal januarja 1935 in
od takrat obiskoval predavanja o
osebnostnem in duhovnem
izobraževanju, ki so bila
organizirana v študentskem domu.



Drugi je za Delo izvedel šele oktobra.
Ime mu je bilo Francisco Botella. O
božiču sta se oba preselila na Ulico
Ferraz 48.[29]

Tam je vladalo prisrčno vzdušje,
ozračje »pobožnosti, študija in
apostolata«, kot ga opiše Aurelio
Torres-Dulce, študent medicine, ki je
obiskoval študentski dom, in pri tem
pojasni, da »je bil temeljni cilj vsega
tega nadnaraven: napredovanje v
krščanskem življenju«.[30] Študentje
so prihajali v stanovanje ravno zato,
ker to ni bil »kraj za razvedrilo«. Od
njih so zahtevali, da študirajo, kajti
študij je resna obveznost.
Študentski dom so morali vzeti za
»nekaj svojega«, to se pravi
doprinesti svoj delež glede zadolžitev
in stroškov. Ni jim bilo dovoljeno biti
povprečneži, »ostati v množici«.
Spodbujali so jih, naj poletijo kvišku s
plemenitimi ambicijami.[31]



Sredi zatiralske politične
razjarjenosti v deželi je bilo tisto
okolje zavetje veselja in miru, ki se
ga je človek razveselil kakor
čudežnega odkritja oaze sredi
puščave. Zavedajoč se razvnetih
mladostnih moči, podivjanih v tistih
žalostnih okoliščinah španske
zgodovine, je Jožefmarija v neki
katarini zapisal, kaj je bilo potrebno
popraviti in kaj jim je bilo treba
vsaditi v zavest:

Glede duha d[ela]. sv. Rafaela:
fantom naj ne bo dovoljeno v naši
hiši razpravljati o političnih zadevah;
treba jim je pokazati, da je Bog isti
kot vedno, da se njegova roka ni
skrajšala; jim povedati, da je
apostolat, ki se vrši med njimi,
nadnaravnega značaja; velikokrat
omenjati božjo navzočnost v
zasebnih pogovorih, v skupnih
govorih in vedno; napraviti njihov
razum in srce katoliško.[32]



Na začetku leta 1935 je imel José Luis
Múzquiz, študent inženirstva,
pogovor z Jožefmarijem: »Na kratko
mi je predstavil,« pravi José Luis,
»kaj počne Akademija DYA. Kako si
brez ustvarjanja nekega novega
združenja prizadeva vzgajati dobre
kristjane, jih usposablja in nagovarja
k temu, da ravnajo skladno s svojim
imenom ter polagoma izobražujejo
še druge mlade, ki bi si takšne vzgoje
želeli. Povedal mi je, da so bili med
udeleženci govorov oziroma krožkov
mladi iz vseh španskih regij, ki so
študirali v Madridu; in tudi iz vseh
političnih usmeritev in strank,
vendar pa pri krožkih nikogar niso
spraševali, kateri strani pripada.«[33]

Ko Ricardo, direktor študentskega
doma, le-tega opredeli s pomočjo
tamkajšnjega duhovnega
razpoloženja – »vzdušje veselja,
miru, božje ljubezni in vedrosti ob
nenaklonjenih okoliščinah
političnega in družbenega ozračja« –,



nam nehote razkriva očetovo stanje
duha.[34] Tisti duhovnik je že pred
časom odkril razlog svoje
umirjenosti, medtem ko je okoli
njega vse trepetalo:

Menim, da je Gospod v mojo dušo
položil še eno lastnost: mir; imeti mir
in razdajati mir, sodeč po tem, kar
vidim v osebah, ki jih vodim ali sem z
njimi v stiku.[35]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 1 in
588. Prav z lahkoto je usvojil to
kratko srečanje z Delom in njegovim
ustanoviteljem, saj oče v »Novicah«
septembra 1935 pri pregledu anekdot
in prispevkov s strani počitnikarjev
zapiše: Álvaro del Portillo se je v
La Granji uspešno posvetil

https://opusdei.org/sl-si/article/6-apostolat-med-zenskami/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


znamenitemu ribolovu, o katerem
govori sv. Marko v 1. poglavju
svojega evangelija (AGP, RHF,
D-03696).

[2] P 126, 22. 8. 1935.

[3] V pismu z dne 5. 9. 1935 mu
Jožefmarija pravi: Sin moj, Ricardo!
Skrbi me, da ti nisem naročil – ker
se mi je zdelo nepotrebno –, da po
Mariji Gospodu izročiš vse te
drobne neprijetnosti zaradi tvoje
bolezni […]. Pazi nase. Pozabi na
vse skrbi in ne vračaj se v dom,
dokler ne boš pri močeh (P 129, 5. 9.
1935). Prim. tudi P 130, 6. 9. 1935.

[4] Álvaro del Portillo, Sum. 452.

[5] Zapiski, št. 1808, 1810 in 1811.

[6] Prav tam, št. 1812 in 1813.

[7] Prav tam, št. 1821.

[8] Pismo Isidora Zorzana
ustanovitelju z dne 30. 10. 1930 in 27.



2. 1931. Izvirnik v: AGP, IZL, D-1213,
št. 10 in 14.

[9] Prav tam, 3. 2. 1933, 15. 2. 1933, 21.
3. 1933, 24. 3. 1933 itd. (št. 26, 27, 30,
31).

[10] Prav tam, 8. 5. 1934, 21. 5. 1934, 8.
6. 1934, 9. 7. 1934, 26. 7. 1934 itd. (št.
52, 54, 56, 57, 59).

[11] P 15, 1. 3. 1931. P 16, 3. 3. 1931. (V
ustanoviteljih spisih in nagovorih je
zelo pogosto najti izraza »nor« in
»brezumnež«, s katerima so ga
nekateri ožigosali zaradi njegovega
sporočila o svetosti v svetu. Toda te
zaničevalne besede je Jožefmarija
spreminjal v nekaj pozitivnega: v
izpoved svoje brezhibne ljubezni do
Boga onkraj človeških predsodkov.)
Še druge sklepne fraze pri
dopisovanju z Isidorom iz leta 1931:

Prisrčen bratski objem ti pošilja
tudi ta norec – José María (P 19, 6.
5. 1931);



Bratsko te objema – José María(P
20, 14. 8. 1931);

Bratski pozdrav, zate moli – José
María (P 22, 10. 11. 1931).

[12] P 51, 1. 6. 1934.

[13] Zapiski, št. 1152; o naslavljanju
očeta: prav tam, št. 1032.

[14] Prav tam, št. 385; zapis se
nadaljuje: Od mene hoče molitve.
Vodi me po poteh Ljubezni, da bi
jaz bil žerjavica in norec.
Žerjavica, ki bo s požirajočim
ognjem vnela mnogo apostolskih
duš, ravno tako norih –
Kristusovih norcev –, ki bodo
nazadnje iz sveta napravili kres.

[15] Prav tam, št. 1725.

[16] Prav tam, št. 1293, 28. 10. 1935.
Prim. prav tam, št. 1199 in 1200.

[17] Prav tam, op. 357. Dne 22.
novembra 1931 je zapisal: Gospod



Bog, polôži osemdeset let resnosti
in izkušenj na to moje ubogo,
premlado srce (prav tam, št. 409).

[18] Če sedaj slišim tiste zabavne
reči, so mi še vedno všeč, vendar se
ne počutim dobro. Če kaj takega
izrečem, če mi uide kakšna
neumnost, postane okus v ustih
nemudoma bolj grenak. To je
Jezus, ki polaga osemdeset let
resnosti na moje ubogo, premlado
srce (prav tam, št. 465).

[19] Prav tam, št. 506. Eden izmed
sklepov z duhovnih vaj junija 1933
govori o načinu maševanja: Maša
starega in resnobnega duhovnika
brez izumetničenosti (prav tam, št.
1720); in v neki katarini se 6. 11. 1933
vrne k tej zadevi: Še vedno mi veliko
manjka, da bi dosegel resnost,
kakršno si želimo (prav tam, št.
1073).

[20] Prav tam, št. 1766.



[21] Prav tam, št. 1658.

[22] Prav tam, št. 1832.

[23] Pismo 6. 5. 1945, št. 23.

[24] Zapiski, št. 678; prim. prav tam, št.
1078 in 1080.

[25] Prim. Zapiski, št. 1841.

[26] Prav tam, št. 1283.

[27] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
308; Juan Jiménez Vargas, Sum. 6713
in 6716; Meditacija z dne 19. 3. 1975; 
P 124, 12. 8. 1935.

[28] Zapiski, št. 1298.

[29] Razvoja teh dveh poklicev sta med
seboj različna, vendar tipična, kar
zadeva način zbližanja z Delom in
razumevanje njegovega
nadnaravnega značaja: »Gospoda
Jožefmarija,« pripoveduje Pedro
Casciaro, »sem prvič srečal januarja
1935 v Madridu, v Akademiji-



študentskem domu DYA na Ulici
Ferraz 50, kjer me je predstavil neki
prijatelj iz otroštva, takrat študent
prava.

Običajno sem ga obiskoval vsak
teden, da bi se spovedal in se
pogovarjal z njim. Čez nekaj tednov
sem se začel udeleževati
izobraževalnih dejavnosti, ki jih je
imel za študente; v tistem času sem
hodil na Visoko šolo za arhitekturo v
Madridu. Tako je bilo do poletnih
počitnic […]. Ker sem se bal, da se bo
z mojo prošnjo za sprejem zavleklo,
sem ga za to zaprosil v pismu, ki sem
ga poslal po pošti. Ko sem presodil,
da ga je že prejel, sem ga šel obiskat.
Tedaj se je začelo moje prvo
izobraževanje pod njegovim
vodstvom« (Pedro Casciaro, Sum.
6312 in 6313).

»Gospoda Jožefmarija sem spoznal,«
izjavlja Francisco Botella, »13.



oktobra 1935 v študentskem domu na
Ulici Ferraz 50 v Madridu.

Takrat sem bil študent arhitekture in
matematike. Moj prijatelj, Pedro
Casciaro, me je pripeljal v študentski
dom, ne da bi jaz vedel za obstoj
Opus Dei […]. Začel sem zahajati v ta
dom in obiskovati krožke, ki jih je
vodil gospod Jožefmarija. Dne 23.
novembra 1935 sem zaprosil za vstop
v Delo in 7. januarja 1936 sem se
vselil v omenjeni študentski
dom« (Francisco Botella, Sum. 5605).

[30] Aurelio Torres-Dulce, AGP, RHF,
T-03773, str. 3.

[31] Prim. Zapiski, št. 1163, 1165, 1167.

[32] Prav tam, št. 1160.

[33] José Luis Múzquiz, Sum. 5790.

[34] Ricardo Fernández Vallespín, AGP,
RHF, T-00162, str. 26.

[35] Zapiski, št. 1095.



»Jožefmarija sem spoznal,« izjavlja
Francisco Botella, »13. oktobra 1935 v
Študentskem domu na Ulici Ferraz 50
v Madridu.

Takrat sem bil študent arhitekture in
matematike. Moj prijatelj, Pedro
Casciaro, me je pripeljal v študentski
dom, ne da bi jaz vedel za obstoj
Opus Dei […]. Začel sem zahajati v ta
dom in obiskovati krožke, ki jih je
vodil Jožefmarija. Dne 23. novembra
1935 sem zaprosil za vstop v Delo. In
7. januarja 1936 sem se vselil v
omenjeni študentski dom« (Francisco
Botella, Sum. 5605).

[30] Aurelio Torres-Dulce, AGP, RHF,
T-03773, str. 3.

[31] Prim. Zapiski, št. 1163, 1165,
1167.

[32] Prav tam, št. 1160.

[33] José Luis Múzquiz, Sum. 5790.



[34] Ricardo Fernández Vallespín,
AGP, RHF, T-00162, str. 26.

[35] Zapiski, št. 1095.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/5-oce-ucitelj-in-voditelj-
svetnikov/ (28. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/5-oce-ucitelj-in-voditelj-svetnikov/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-oce-ucitelj-in-voditelj-svetnikov/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-oce-ucitelj-in-voditelj-svetnikov/

	5. »Oče, učitelj in voditelj svetnikov«

