
opusdei.org

5. Nova
ustanovitvena
razsvetljenja

Ustanovitelj Opus Dei —
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

25. Feb. 2018

↗ Nazaj na kazalo

Bog je dogodke usmerjal tako, da bi
bil ustanovitelj bližje križa in bi se
njegova duša kalila v trpljenju,
istočasno pa je tudi uglaševal to
orodje, ki naj bi uresničilo njegove
vzvišene načrte o Opus Dei. Poleti

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


1931, sredi hudega preganjanja, je
Jožefmarija prejel nova razsvetljenja
o osrednjem sporočilu nauka in duha
Opus Dei. Razsvetljenja, ki so pred
njegovimi očmi razkrivala vidike,
implicitno že vsebovane v bistvu
Dela. Bog ga je na ta način podpiral
pri njegovi ustanovitveni nalogi in
mu za njeno uresničitev nakazoval
smer celo v podrobnostih.

Ko sta njegov brat in sestra odšla v
Fonz na poletni oddih, je Jožefmarija
z materjo ostal sam v stanovanju na
Ulici Viriato, kamor se je preselil po
odhodu iz bivališča ob Zavodu za
bolne. Prav tedaj je Gospod začel
izvrševati tiste »velike stvari«, ki so
jih slutnje v njegovi duši
napovedovale že mesece poprej. Ena
izmed njih se je zgodila 7. avgusta
1931. Dogodek pride na dan v nekem
pismu leta 1947:

Sram me je, prizna, preden začne
pripovedovati, vendar vam bom to



napisal, sledeč napotkom, ki sem jih
prejel: malokaj od teh reči vam bom
povedal. Nato nadaljuje:

Tistega dne, na praznik
spremenjenja, je pri obhajanju svete
maše v Zavodu za bolne, na enem od
stranskih oltarjev, medtem ko sem
povzdigoval hostijo, prišel še en glas
brez hrupa besed.

Glas, ki je bil kot vedno popoln,
jasen: Et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum!
(Jn 12,32). In še natančna ideja: Ne v
tistem smislu, s katerim te besede
izreka Sveto pismo; to ti pravim v
smislu, da me postavite na vrh vseh
človeških dejavnosti; da bodo
vsepovsod po svetu navzoči kristjani
z osebno in nadvse svobodno
predanostjo, ki bodo drugi Kristusi.[1]

Če zapis o tem, kar se je tistega dne
zgodilo, ne obstaja, je seveda težko
dogodek nadnaravno pretehtati, saj
duhovnikova sramežljivost dopušča



le napol razkrito izpoved. Torej
katarina, ki ustreza omenjenemu
datumu, pravi takole:

7. avgust 1931: Danes ta škofija
obhaja praznik Gospodovega
spremenjenja. – Ob obuditvi svojih
namenov pri sveti maši sem se
zavedel notranje spremembe, ki jo je
Bog izvršil v meni v teh letih mojega
bivanja v eks-prestolnici … In sicer
meni samemu navkljub: brez mojega
sodelovanja, bi lahko rekel. Mislim,
da sem obnovil svoj sklep, da svoje
celotno življenje usmerim v
izpolnjevanje božje Volje: Božjega
dela. (Ta sklep z vso dušo obnovim
tudi v tem trenutku.) Prišel je
trenutek povzdigovanja: v trenutku,
ko sem dvignil sveto hostijo, je brez
raztresenosti – v mislih sem tik pred
tem opravil Darovanje usmiljeni
ljubezni – z izredno močjo in
jasnostjo v mojo misel prišlo tisto iz
Svetega pisma: Et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum (Jn



12,32). Običajno me ob nadnaravnem
prevzame strah. Nato pride tisti »Ne
timeas! Jaz sem.« In razumel sem, da
bodo božji možje in ženske tisti, ki
bodo križ s Kristusovim naukom
povzdignili na vrh vsake človeške
dejavnosti … In videl sem Gospoda v
zmagoslavju, kako k Sebi priteguje
vse stvari.

Čeprav se čutim praznega kreposti in
znanja (ponižnost je resnica … brez
popravkov), bi si želel pisati ognjene
knjige, ki bi se kot živ plamen
razširile po svetu, navdale ljudi s
svojo lučjo in toplino ter v žerjavico
spreminjale uboga srca, da bi bila
izročena Jezusu kakor rubini za
njegovo kraljevo krono.[2]

Ta nova luč je bila posebna milost, ki
je potrjevala sporočilo 2. oktobra in
izpostavljala doseg, ki ga znotraj
duha Opus Dei ima poklicno delo kot
vir posvečevanja in apostolata.[3]

Obenem je poudarjena vrednost in



vloga dela v ojkonomiji odrešenja kot
odmev tistega cilja »osrediniti vse v
Kristusu«, o katerem sv. Pavel govori
Efežanom.[4]

Kristus, povzdignjen na križu, da bi
ljudje vanj uprli svoj pogled, v
znamenje odrešenja za mnoge.
Zveličavno ozdravljenje človeštva,
ranjenega z grehom naših prastaršev
v raju, je bilo kot predpodoba
prikazano že v tisti bronasti kači, ki
jo je Mojzes dal povzdigniti, da bi
ozdravljala posledice kačjih pikov v
puščavi.

Tako tudi Kristus, pribit na križ,
izpostavljen sramotenju svojih
sovražnikov in žalovanju svojih
prijateljev, predstavlja znamenje
nasprotovanja za mnoge. Vendar
takšna vizija Odrešenika, obsojenega
na smrt in žrtev na Kalvariji, ni tista
smer, v katero meri izrek, ki ga je
duhovnik prejel na praznik
spremenjenja, temveč se sporočilo le-



tega nanaša na željo po tem, da se
preko človeških dejavnosti vzpostavi
vladavina njegove ljubezni. Na
ustanoviteljevih ustnicah se znova
zasliši tisti regnare Christum
volumus, ki si podvrže vse
dejavnosti človeka, učinek njegovega
truda in ustvarjalnost njegovega
uma, ter jih polaga h Kristusovim
nogam kot piedestal slave (Deo
omnis gloria), da bi kraljeval nad
voljo vseh ljudi in vladal vse
stvarstvo.

Človekova stvariteljska zmožnost,
njegova deležnost pri stvariteljski
moči Boga, se razodene v njegovem
človeškem, strokovnem poklicu.
Tedaj se uresniči to, da duh
delavnosti v prizadevanju za
popolnost, ki jo želi darovati Bogu,
uporabi pri delu vseh petero čutov in
ga spreminja v sredstvo
posvečevanja in apostolata. Zatorej
ko Bogu posvečujemo dela svojih rok
in svojega razuma, povzdigujemo



človeški poklic v nadnaravni red; ta
postopek pa po milosti zaobjema
posvečujoč učinek, ki nebesa približa
zemlji. Tako uresničujemo spravo
vseh stvari z Bogom; namreč iz
notranjosti sveta bo križ celotno
stvarstvo pritegnil kvišku, da bi bilo
po Kristusu darovano Očetu.

Kristjanovo delo ni zgolj družinska
obveznost ali dolžnost do družbe.
Delo nas v polnosti vključuje v
ojkonomijo odrešenja in je
apostolsko orodje za sodelovanje pri
zveličavnem poslanstvu Cerkve, kot
razlaga ustanovitelj:

[…] ko premišljujem o veličini naše
apostolske naloge sredi človeških
dejavnosti, skušam prizore Jezusove
smrti – zmagoslavja, zmage – na
križu ohranjati v svojem spominu v
povezanosti s temi njegovimi
besedami: Et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn



12,32); ko bom na zemlji povzdignjen
visoko, bom vse pritegnil k sebi.

Zedinjeni s Kristusom po molitvi in
mrtvičenju bomo v tisočerih
človeških okoliščinah našega
preprostega življenja običajnih
kristjanov izvrševali čudovito nalogo,
da vse stvari položimo k nogam
Gospoda, povzdignjenega na križ, na
katerega se je pustil pribiti iz tolikšne
ljubezni do sveta in do ljudi.

Enostavno tako, z delom in ljubeznijo
v opravilih, ki so lastne našemu
poklicu ali službi, isti, kot smo jo
opravljali, ko nas je On prišel iskat,
izpolnjujemo to apostolsko nalogo,
da postavimo Kristusa na vrh in v
notranjost vseh človeških dejavnosti;
namreč nobena izmed tistih čistih
dejavnosti ni izključena iz področja
našega dela, ki razodeva odrešilno
Kristusovo ljubezen.

Na ta način delo za nas ni samo
naravno sredstvo za kritje gmotnih



potreb in za to, da se ohranjamo v
razumljivem in preprostem sožitju z
drugimi ljudmi, marveč je tudi – in
predvsem – posebno sredstvo
osebnega posvečevanja, ki nam ga je
pokazal Bog, naš Oče, ter veliko
apostolsko in posvečujoče orodje, ki
ga je Bog položil v naše roke zato, da
bi celotno stvarstvo odsevalo red,
kakršnega hoče On.

Delo, ki neizogibno spremlja
človekovo življenje na zemlji (prim. 1
Mz 2,15), je za nas istočasno – in v
najvišji meri, ker se naravnim
pridružijo še druge zahteve jasno
nadnaravnega značaja – točka
srečevanja naše volje z odrešilno
voljo našega nebeškega Očeta.[5]

* * *

Že na samem začetku je Gospod
ustanovitelju pokazal Opus Dei kot
načrt vesoljnega dosega, katoliškega
bistva. V tej smeri neka katarina z
dne 2. oktobra 1930 z absolutno vero



pravi, da bo Božje delo napolnilo ves
svet.[6]

V tistih poletnih dneh leta 1931 so
Jožefmarijevo dušo – kot bomo
opisali kasneje – trle velike stiske.
Gospod jih je uporabljal za to, da
prečisti njegova čustva in ga privede
k popolni predanosti božji
previdnosti, medtem pa so bile
zunanje zgodovinske okoliščine
naravnost katastrofalne. Kljub
vsemu Jožefmarija ni stal križem rok
in čakal na ugodnejše čase.
Poslanstvo, ki mu je bilo zaupano, ga
je priganjalo. In ob pogledu na tista
leta, ko je Gospod pritiskal nanj, da bi
živel izključno iz vere, je zapustil
pisno pričevanje o božji pomoči:

Prvi koraki resnično niso bili prav
nič lahki. Toda kolikorkrat je bilo
potrebno, je Gospod – in pri tem ne
govorim o čudodelnostih, ampak o
običajnem ravnanju nebeškega Očeta
s svojimi otroki, kadar so ti



kontemplativne duše – vsakokrat
priskočil na pomoč in nam naklonil
nadnaravno srčnost […]. In On je dal,
da se je okrog leta trideset, ne enkrat,
ampak večkrat, zaslišal njegov jasen
izrek, ki se glasi: Et fui tecum in
omnibus ubicumque ambulasti! (2
Sam 7,9), bil sem in bom s teboj,
kjerkoli boš hodil.[7]

Ta izrek je bil v njegovih Zapiskih
zabeležen 8. septembra 1931, na
praznik Marijinega rojstva:

Včeraj popoldne, ob treh, sem šel na
prezbiterij zavodske cerkve, da bi
nekaj časa molil pred Najsvetejšim
zakramentom. Ni mi bilo do tega.
Vendar sem tam ždel kakor lutka. Na
trenutke sem se zazrl vase in
pomislil: Ti že vidiš, Jezus, da sem
tukaj zaradi Tebe, da bi ti ugajal. Nič.
Moja domišljija je prosto blodila
daleč od telesa in od volje, tako kot
zvest pes, zleknjen ob nogah svojega
gospodarja, dremlje sanjajoč o



dirkah in o lovu in o pajdaših (o psih,
kot je sam) ter se razburi in po tiho
zalaja …, a ne da bi se oddaljil od
svojega gospodarja. Takšen sem bil
jaz, povsem kakor pes, ko sem se
zavedel, da nehote ponavljam neke
latinske besede, na katere nisem bil
nikdar pozoren in ni bilo razloga, da
bi jih hranil v spominu: celo sedaj jih
moram, če se jih hočem spomniti,
prebrati z lističa, ki ga vedno nosim v
žepu, da si zapišem, kar hoče Bog (na
ta listič, o katerem govorim, sem
nagonsko, iz navade, prav tam, na
prezbiteriju, zapisal stavek, ne da bi
mu pripisoval posebno težo). Takole
se glasijo svetopisemske besede, ki
sem jih našel na svojih ustnicah: Et
fui tecum in omnibus ubicumque
ambulasti, firmans regnum tuum in
aeternum. S svojim razumom sem
skušal ugotoviti pomen stavka,
medtem ko sem ga počasi ponavljal.
In pozneje, včeraj popoldne, in
danes, ko sem te besede znova
prebral (kajti – ponavljam – kot da bi



se Bog trudil potrditi, da so bile
njegove, si jih ne uspem zapomniti),
sem dobro razumel, da mi je Kristus-
Jezus dal doumeti, nam v tolažbo, da
bo Božje delo ob Njem vsepovsod in
bo utrjevalo kraljestvo Jezusa
Kristusa za vedno.[8]

S temi božanskimi besedami je bil
potrjen vesoljni in večni značaj Dela
v služenju Cerkvi. Gospod mu je tako
dal razumeti neprekinjeno trajanje
poslanstva Opus Dei na zemlji.
Okrepljen s tem izrekom je 9.
januarja 1932 ustanovitelj pisal vsem
članom Opus Dei (maloštevilnim v
tistem trenutku in ogromni množici,
ki jo je pričakoval) z absolutno
nadnaravno vero v ta božanski
podvig:

Bodite torej popolnoma prepričani,
da bo Delo vedno vršilo svoje
poslanstvo z božansko
učinkovitostjo; vedno bo izpolnjevalo
cilj, zaradi katerega ga je Gospod



hotel imeti na zemlji; z božjo
pomočjo bo – za vse večne čase –
čudovito orodje za božjo slavo: Sit
gloria Domini in aeternum! (Ps
104,31).[9]

V zgodovinski situaciji s skoraj
revolucionarno razgretostjo, ki je vse
preplavljala, je ustanovitelj svoje
utrjeval v nadnaravnem izvoru Dela
in jim pokazal, da ni šlo za neko
ustanovo ali apostolsko organizacijo,
ki bi bila odvisna od okoliščin in ki bi
jo sprožilo versko preganjanje v
Španiji. Delo ni prišlo, da bi zapolnilo
neko trenutno potrebo, potem pa
tako kot druge organizacije izginilo,
ko bi bil znova vzpostavljen politični
in družbeni mir. V 19. in 20. stoletju
je bilo veliko ustanov, ki so se rodile
zaradi verskih preganjanj, ki so
prišle zapolnit praznino in opravljat
apostolske dejavnosti, s katerimi so
se poprej ukvarjali iz tistih dežel
izgnani redovi in kongregacije.



Življenje tistih združenj je bilo
poklicano k začasnosti in je ugasnilo,
ko so bili njihovi od okoliščin odvisni
cilji doseženi. To se z Delom ne bo
zgodilo, je zapisal v neki katarini:

Medtem ko bomo videli padati velike
hrupne »apostolate«, ki sedaj
vzbujajo gorečnost in človeško
navdušenje, bo B. d., vedno močnejše
in trdnejše, trajalo do konca.[10]

V ustanoviteljevi duši je še vedno
odmeval izrek s 7. septembra, ko mu
je Gospod 14. dne istega meseca
pokazal pot večnosti Dela preko
poistovetenja njegovih članov z
Jezusom Kristusom v ponižanju in na
križu:

Praznik povišanja svetega Križa,
1931 (piše v zapisku na ta dan). –
Kako me je razveselilo berilo tega
dne! V njem nas Sveti Duh po sv.
Pavlu uči skrivnosti nesmrtnosti in
slave […]. To je varna pot: preko
ponižnosti do križa; od križa pa s



Kristusom do Očetove Nesmrtne
Slave.[11]

* * *

Njegova sestra Carmen in brat
Santiago sta se 21. septembra vrnila
iz Fonza. Izgledala sta dobro. Istega
dne, na god sv. Mateja, je Jožefmarija
prvič maševal pri Sv. Elizabeti, z
dovoljenjem indijskega patriarha,
palatinske cerkvene oblasti, od
katere je bil samostan odvisen.

Drugi dan, najbrž ko je odšel od Sv.
Elizabete, se je vsega njegovega bitja
polastila radostna jasnost zavedanja,
da je božji otrok, in dolgo časa je
vzdrževal molitev zedinjenosti in
zahvale, medtem ko je hodil po
ulicah. To je bilo 22. septembra, kot
pripoveduje v neki katarini:

Premišljeval sem o dobrotah Boga do
mene in poln notranjega veselja bi
na ulici zaklical, da bi ves svet
izvedel za mojo sinovsko hvaležnost:



Oče, Oče! In – če že nisem kričal –
sem ga po tiho klical tako (Oče!),
velikokrat, prepričan, da mu ugajam.
[12]

Daljše časovno obdobje je le s hudimi
mukami zmogel v svojih ustih
zadrževati sinovska čustva do Boga.
Ves njegov dan je bil prepojen z
vzgibi in molitev je trajala od jutra
do večera, pa čeprav nekje opozarja: 
Naj povem, da molim malo in ob
nepravem času. Dva dni pozneje,
13. oktobra, pojasnjuje:

Oni dan sem rekel, da malo molim, in
se moram popraviti oziroma, bolje
rečeno, razložiti misel: nimam reda –
danes napravim sklep, da se bom za
to trudil –, običajno ne opravljam
meditacije (od danes naprej bom za
to imel eno uro dnevno), toda
molitev vzgibov velikokrat opravljam
od jutra do večera: nekaj časa seveda
to počnem na poseben način.[13]



16. oktober je bil znamenit, z
molitvijo nabit dan. V tistem času se
mu je nekoč zgodilo, da je komajda
zmogel prebrati nekaj vrstic
časopisa, saj je dan prebil kakor
ugrabljen v kontemplativni molitvi:

God sv. Hedvike 1931: Hotel sem
opraviti molitev po maši, v
spokojnosti moje cerkve. Ni mi
uspelo. Na Atochi sem kupil dnevnik
(ABC) in stopil na tramvaj. Do
trenutka, ko to pišem, nisem zmogel
prebrati več kot odstavek časopisa.
Začutil sem, kako priteka molitev
vzgibov, obilna in goreča. Tako je bilo
na tramvaju in vse do prihoda
domov. To, kar počnem, ta zapis, je v
resnici nadaljevanje, prekinjeno
samo z dvema besedama,
namenjenima mojim domačim – ki
govorijo samo še o verskem
vprašanju – in s tem, ko sem
mnogokrat poljubil svojo Devico
Marijo Poljubov in naše Dete.[14]



Ko bo kasneje podajal podrobnosti o
molitvi tistega dne, o »najvišji obliki
molitve«, ki jo je kdajkoli doživel, bo
v tisti izredni milosti zedinjenja z
Bogom med vožnjo s tramvajem in
blodenjem po ulicah videl božjo
lekcijo. Gospod mu je dal razumeti,
da mora zavedanje o božjem
otroštvu biti del samega jedra Dela:

Začutil sem Gospodovo delovanje, ki
je dalo, da v mojem srcu in na mojih
ustnicah kot nekaj ukazovalno
potrebnega vznikne ta nežni klic:
Abba! Pater! Bil sem na ulici, na
tramvaju […]. Verjetno sem tisto
molitev opravil na glas.

In hodil sem po madridskih ulicah,
morda uro, morda dve, težko rečem,
čas je mineval nezaznavno. Morali so
me imeti za norega. V luči, ki ni bila
moja, sem zrl tisto osupljivo resnico,
ki je v moji duši ostala kakor žareča
žerjavica in ne bo nikdar ugasnila.[15]



V sporočilu 2. oktobra 1928, v klicu k
svetosti sredi sveta, je bil znova
oznanjen nov in star evangeljski
nauk: Estote ergo vos perfecti, sicut
et Pater vester caelestis perfectus
est; bodite popolni, kakor je popoln
vaš nebeški Oče.[16]

Tistega dne je v skrivnostni globini
božjega otroštva zaznal doseg te
osupljive resničnosti. Ne tako kot jo
je doživljal dotlej, marveč v njeni
projekciji znotraj njegovega
specifičnega ustanovitvenega
poslanstva, kot je to razložil svojim
otrokom:

Lahko bi vam povedal, kdaj, v
katerem trenutku, kje sem doživel
tisto prvo molitev kot božji otrok.

Že v otroštvu sem se naučil klicati
Očeta v očenašu; toda začutiti, videti,
občudovati to božje hotenje, da smo
njegovi otroci …, na ulici in na
tramvaju – eno uro, poldrugo uro, ne
vem;Abba, Pater! sem moral kričati.



V Evangeliju je nekaj čudovitih
besed; vse so čudovite: Nihče ne
pozna Očeta, razen Sina in tistega,
komur hoče Sin razodeti (Mt 11,27).
Tistega dne, tistega dne je na izrecen,
jasen, dokončen način hotel, da se vi
skupaj z menoj vedno čutite kot
otroci Boga, tega Očeta, ki je v
nebesih in ki nam bo dal, kar ga
prosimo v imenu njegovega Sina […].
[17]

Še leta 1971, ko je vodil neko
meditacijo, je podoživljal
presenetljivi spomin na tisti dan, ki je
pomenil potrditev nedoumljivega
dejstva, da je božji otrok, in tudi tega,
da je bilo Delo zares Opus Dei:

Zahvaljujem se ti, Gospod, za tvoje
nenehno varstvo in za to, da si hotel,
včasih na prav očiten način – jaz tega
nisem prosil, nisem vreden! –, poseči
vmes, da ne bi bilo nikakršnega
dvoma, da je Delo tvoje. Na misel mi
prihaja ta čudovitost božjega



otroštva. Bil je zelo sončen dan, sredi
ulice, na tramvaju: Abba, Pater!
Abba, Pater! […].[18]

S tem novim ustanovitvenim
razsvetljenjem mu je Gospod dal
razumeti, da je zavest o božjem
otroštvu, ki je sicer že bila prisotna v
Delu, morala biti temelj njegove
duhovnosti. Tako je to izrazil
ustanovitelj:

Razumel sem, da mora božje otroštvo
biti temeljna značilnost naše
duhovnosti: Abba, Pater! In da bodo
moji otroci, ko bodo živeli božje
otroštvo, navdani z veseljem in
mirom ter zavarovani z
nepremagljivim obzidjem; da bodo
znali biti apostoli tega veselja in bodo
znali svoj mir sporočati naprej, tudi v
lastnem in tujem trpljenju. Ravno
zaradi tega: ker smo prepričani, da je
Bog naš Oče […].[19]

Ustanoviteljeva duša, obogatena s
tem posebnim zavedanjem o božjem



otroštvu, je to značilnost vlila v vsa
področja duhovnosti Dela. Krščanske
resnice in skrivnosti – to, da smo bili
po odrešenju od greha povzdignjeni
v nadnaravni red in smo postali
posinovljeni božji otroci,
pobožanstveni po milosti in poklicani
k intimnosti s Presveto Trojico – so
odtlej posebej stopale v ospredje v
Jožefmarijevi meditaciji in
notranjem življenju. Do te mere, da
je božje otroštvo kot značilnost
naposled oblikovalo celotnega duha
Opus Dei in življenje pobožnosti
vsakega izmed njegovih članov, ki si
prizadevajo živeti pristno svobodo
božjih otrok; ki delajo ne kot
najemniki, marveč kot dediči slave;
ki se na poseben način trudijo za stik
z Bogom v intimnosti otroka, ki ve,
da je ljubljen; ki se pri svojem
apostolatu čutijo kot soodrešeniki s
Kristusom, da bi znova vse duše
privedli k Očetu; in ki radost in
trpljenje, bolezen in smrt, sprejemajo



kot poslane iz ljubečih rok našega
Očeta Boga.

* * *

Nekaj dni po tisti plimi sinovskih
vzgibov, ki ga je zajela na tramvaju,
mu je Gospod poslal še več luči.
Nekega večera je legel k počitku in
pri tem ponavljal enega izmed tistih
vzklikov, ob katerih se je v stiskah
njegova duša pomirila: Naj se zgodi,
naj se izpolni, naj bo hvaljena in
vekomaj poveličevana,
najpravičnejša in najljubeznivejša
božja Volja nad vsemi stvarmi.
Amen. Amen. Naslednji dan pa
zapiše:

Kot odgovor iz nebes na moje vpitje
te noči, sem se danes zjutraj ob
devetih, ko sem nameraval stopiti na
tramvaj v smeri Chamartín, vnaprej
in brez posebnega razloga, zalotil, da
ponavljam neko vrstico, ki sem jo
prav tako brez posebnega razloga ali
pa iz navade (vsekakor v veri, da je



od Boga) zabeležil na svoj listič:
Timor Domini sanctus, permanens in
saeculum saeculi; iustitia Domini
vera iustificata in semetipsa (Ps
19,10). Vzvišene in pravične so tvoje
sodbe, Gospod; svet je Gospodov
strah, vendar me v spoštovanju
tvojih sodb, Jezus moj, popelji po
poteh Ljubezni.[20]

Ves tisti dan mu ni bilo dano pravo
razumevanje »strahu božjega«.
Kakšno trpljenje in kakšna tesnoba je
prevzemala tega duhovnika, ko je v
njegovi duši strah božji trčil z
okusom, ki mu je še vedno ostal v
ustih po nedavnem Abba, Pater;
Abba, Pater![21] Nemir v njegovem
duhu se ni polegel vse do večera.
Zjutraj je šel k svojemu spovedniku,
ki mu je razložil, kaj pomeni »timor
Domini«, ki ga je treba razumeti kot
strah pred tem, da bi užalili Boga, ki
je najvišje Dobro, ali kot strah, da bi
se oddaljili od Njega, ki je naš Oče.
Jožefmarija je to še predobro vedel, a



v tistih trenutkih je začutil, kakor da
bi Gospod odstrnil tančico z njegovih
oči, kot razlaga v neki katarini:

30. 10. ’931: Danes sem nekoliko
utrujen, nedvomno je to posledica
duhovnega vznemirjenja v teh
zadnjih dneh, zlasti včeraj. – Ne
razumem svoje zaslepljenosti pri
tolmačenju besede timor, saj sem
sicer, npr. v stavku »initium
sapientiae timor Domini«, strah
vedno dojemal kot češčenje,
spoštovanje. – Jezus, v tvoje roke se
zaupno izročam in svojo glavo
skrijem v tvoje ljubeče prsi, s svojim
srcem tik ob tvojem Srcu: v vsem
hočem to, kar hočeš ti.[22]

Praktičen poduk, s katerim se je v
ustanoviteljevo srce vtisnilo
spoznanje o tem, kakšne narave je
dar strahu božjega, kar ni hlapčevska
prestrašenost, temveč sinovski strah
pred tem, da bi užalili našega Očeta
Boga.



Njegova zatopljenost v
kontemplativno molitev je bila tako
pogosta, da je v nasprotnem primeru
in da bi si prihranil pojasnjevanje,
govoril, da je kaj počel, ne da bi
molil – brez nadaljnjega. Ko je tako v
soboto, 12. decembra, kósil pri nekih
prijateljih, ne da bi molil, mu je
Gospod v razum in na ustnice poslal
novo luč:

Včeraj sem kósil pri družini Guevara.
Ko sem bil tam, ne da bi molil, sem –
kot že večkrat – opazil, da izgovarjam
besede: Inter medium montium
pertransibunt aquae (Ps 104,10).
Mislim, da sem imel v teh dneh
večkrat na ustnicah te besede, brez
posebnega razloga, vendar jim nisem
pripisoval pomembnosti. Včeraj sem
jih izgovoril s tolikšnim poudarkom,
da sem se čutil primoranega, da jih
zapišem. Doumel sem jih: so obljuba,
da bo B. d. premagalo ovire in da bo
voda njegovega apostolata prodrla



skozi vse težave, ki se bodo pojavile.
[23]

S tem mu je Gospod hotel povedati,
da si bo apostolsko delovanje, razvoj
Dela, utrlo pot kakor hudournik, ki
med skalami zareže sotesko. Ga je
hotel tudi posvariti, da njegova pot
ne bo neovirana? Gospod mu je
nedvomno vnaprej naklanjal moč,
optimizem in potrpežljivost, ne da bi
mu naenkrat pokazal, katere ovire ga
čakajo, kajti, kot je ustanovitelj dejal
leta 1968, če bi v tistem trenutku
videl, kaj me čaka, bi umrl;
tolikšno je breme tega, kar je bilo
treba pretrpeti in užiti![24]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
89.

https://opusdei.org/sl-si/article/6-kriz-brez-cirenejcev/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


[2] Zapiski, št. 271 in 218. V Škofiji
Madrid - Alcalá je bil praznik
Gospodovega spremenjenja 7.
avgusta, saj so 6. avgusta obhajali
god sv. Justa in Pastorja, glavnih
zavetnikov škofije.

Špansko glavno mesto se je vedno
imenovalo mesto Madrid, v času
monarhije pa mesto in prestolnica,
saj je bil tam kraljevi dvor. Nekaj
mesecev pred dnem, ko Jožefmarija
piše te vrstice, je bila razglašena
republika, zato uporablja izraz eks-
prestolnica.

Darovanje usmiljeni ljubezni je
molitev, ki je bila v tistem času zelo
razširjena in se glasi: »Sveti Oče, po
brezmadežnem Marijinem Srcu ti
izročam Jezusa, tvojega preljubega
Sina, ter v Njem, po Njem in z Njim
izročam samega sebe vsem njegovim
namenom, v imenu vseh
ljudi« (prim. Álvaro del Portillo, Sum.
337 in 1118).



O pobožnosti do usmiljene božje
ljubezni bo govor še kasneje v tem
poglavju.

[3] Na podlagi besed, ki so jih slišali od
ustanovitelja, o tej milosti z dne 7. 8.
1931 pričajo: Álvaro del Portillo, 
Sum. 1711; Javier Echevarría, PR, str.
1698; Mario Lantini, Sum. 3741;
Julián Herranz, PR, str. 982. V zvezi s
pojmovanjem dela kot sredstva
posvečevanja in apostolata, kar je
bilo v ustanoviteljevi govorjeni in
pisani besedi stalno prisotno: prim.
npr. Pismo 11. 3. 1940, št. 11–13 in 
Jezus prihaja mimo, št. 14, 39, 105,
156, 183.

[4] Prim. Ef 1,10.

[5] Pismo 11. 3. 1940, št. 13.

[6] Zapiski, št. 92.

[7] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št. 5.



[8] Zapiski, št. 273. Pred izrekom z dne
7. 9. 1931 je o Opus Dei že zapisal: 
Napolnil bo ves svet in se razširil
po vsej zemlji […], da bo vsa
zemlja ena sama čreda in en sam
Pastir (prav tam, št. 92 in 134).

[9] Pismo 9. 1. 1932, št. 93.

[10] Zapiski, št. 629.

[11] Prav tam, št. 284. V Navodilu 19. 3.
1934, št. 28 in 29, je povzeta ta misel,
ki se navezuje na izraženo dne 10.
septembra 1931 (Zapiski,št. 277) in to
izrecno poveže z Delom ter z vsakim
izmed njegovih članov. Takole pravi:

Naš Gospod za svoje Delo noče
neke minljive osebnosti: od nas
hoče nesmrtno osebnost, ker hoče
v njem – v Delu – skupino, pribito
na križ; sveti križ nas bo naredil
trajne, vselej v istem duhu
evangelija, ki bo prinašal
apostolat v dejanjih kot okusni sad
molitve in žrtve.



Na ta način bo v Božjem delu in v
vsakem od njegovih članov znova
zaživela tista božanska skrivnost,
o kateri je sv. Pavel pisal
Filipljanom (2,5-11), nadvse varna
pot nesmrtnosti in slave: preko
ponižnosti do križa; od križa pa s
Kristusom do Očetove nesmrtne
slave.

[12] Zapiski, št. 296.

[13] Prav tam, št. 317 in 326.

[14] Prav tam, št. 334.

Ko se bo čez leta vračal k spominom
na tisti dan, bo zapisal: Najvišjo
obliko molitve sem imel […] na
tramvaju in potem v blodenju po
madridskih ulicah, ko sem zrl to
čudovito dejstvo: Bog je moj Oče.
Vem, da sem, ne da bi to mogel
preprečiti, ponavljal: Abba, Pater! 
Najbrž so me imeli za norega
(Navodilo V-35/IX-50, št. 22, op. 28).
Gospod mu je na praktičen način



potrdil, da ulica ne ovira našega
kontemplativnega dialoga; vrvež
sveta je za nas kraj molitve (Pismo
9. 1. 1959, št. 60).

V zvezi z božjim otroštvom, temeljem
duhovnosti Opus Dei, je zapisal: Ta
tipična značilnost našega duha se
je rodila hkrati z Delom in leta
1931 je dobila obliko: v človeško
gledano težkih trenutkih, v katerih
sem kljub temu imel gotovost
nemogočega, tega, kar danes
gledate v uresničeni stvarnosti
(Pismo 9. 1. 1959, št. 60).

[15] Prav tam, št. 60 in Pismo 8. 12.
1949, št. 41; prim. tudi Álvaro del
Portillo, Sum. 1077 in 1297.

[16] Pismo 24. 3. 1930, št. 2.

[17] Meditacija z dne 24. 12. 1969.

[18] Meditacija z dne 2. 10. 1971.

[19] Pismo 8. 12. 1949, št. 41.



[20] Zapiski, št. 357. Že sama misel, da
se je mogoče Boga bati, mu je
povzročala trpljenje, kot je sam
povedal. Prim. Álvaro del Portillo, 
Sum. 1030; in Javier Echevarría, Sum.
2517.

[21] Prim. Zapiski, št. 358. Ko se je
pomiril, ga je prevzel eden tistih
silnih navalov molitve, ki so ga
navdali z notranjim veseljem (prim. 
prav tam, št. 358–359).

[22] Prav tam, št. 364. Prim. tudi
Álvaro del Portillo, Sum. 1030; Mario
Lantini, Sum. 3666; Ignacio Celaya, 
Sum. 5935; idr.

[23] Zapiski, št. 476.

[24] Besede iz homilije z dne 2. 10.
1968, AGP, P02 1968.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/5-nova-ustanovitvena-
razsvetljenja/ (31. Dec. 2025)

https://opusdei.org/sl-si/article/5-nova-ustanovitvena-razsvetljenja/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-nova-ustanovitvena-razsvetljenja/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-nova-ustanovitvena-razsvetljenja/

	​5. Nova ustanovitvena razsvetljenja

