
opusdei.org

5. Iz Zaragoze v
Madrid

Ustanovitelj Opus Dei —
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

3. Dec. 2017

↗ Nazaj na kazalo

Če Jožefmarija ne bi s hvalevredno
skrbnostjo – ki je bila pravi
zgodovinski šesti čut – od vsega
začetka kakor zaklad shranjeval
papirjev in dokumentov, navdan s
slutnjo prihodnosti, bi življenjepisec
ne imel potrebnih tvarnih opornih

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


točk za raziskovanje pomembnih
dogodkov njegovega življenja.
Nasprotno pa se številne osebe, s
katerimi je bil duhovnik v stiku, v
tem pogledu niso kaj dosti menile za
prihodnost. Zaradi tega je pogosto
treba dogodke sestaviti s pomočjo
korespondence, ki jo je shranjeval
Jožefmarija, se pravi z odgovori, ki
jih je prejemal kot odziv na svoja
pisma.

Del te korespondence je tudi več na
Jožefmarija naslovljenih pisem iz
februarja in marca 1927, ki nekoliko
bolj razkrijejo zaragoške krivice po
božji previdnosti. Prvo med njimi,
datirano v Segovii, 7. 2. 1927, se
začne takole:

»Moj dragi prijatelj, kot vselej sem z
veseljem prejel in prebral tvoje
prijazno pismo in sem s tem
obveščen o tvoji situaciji […]. Prav
dobro se spominjam najinih
pogovorov v Zaragozi, tistih tako



prijetnih ur, ki sem jih preživel v
tvoji družbi, in zatorej sem po
prihodu v Madrid govoril z enim od
naših patrov o tebi, da ugotovim, ali
bi ga lahko nagnil k temu, da se
zavzame zate pri madridskem
prelatu, kateri mu med drugim
dolguje prav posebne usluge. Videti
je bilo, da ni preveč pripravljen
dajati priporočila, saj je znano, kako
je zasut s prošnjami in vplivi
klerikov, ki bi se radi splazili v
prestolnico.«[1]

Avtor pisma, pater Prudencio Cancer,
klaretinec, je bil že prej prijatelj
Escrivájevih, bodisi ker je prihajal iz
Fonza ali Barbastra, bodisi ker je v
slednjem izmed obeh mest vršil svojo
službo.[2]

Med potovanjem v Madrid, kamor se
je Jožefmarija odpravil na koncu
septembra, da bi se seznanil z
možnostmi doktorata iz prava, je
spoznal, da bo treba zategniti še



marsikateri vozel, preden bi se
nastanil v prestolnici z namenom, da
tja preseli svojo družino. Brez
kakršnegakoli dvoma je klaretinec
poznal gmotni položaj, v katerem je
tičala družina Escrivá, saj mlademu
duhovniku izrazi svojo željo, da bi
»tvoja uboga mati ter tvoja dobra
brat in sestra« mogli »brez stisk in
nadlog prebiti to življenje, ki jim ga
je dano živeti v pomanjkanju,
kateremu so bili podvrženi po božji
previdnosti«.[3]

Naslednje pismo patra Cancerja je
poslano iz Segovie in datirano z 28.
februarjem 1927:

»Moj cenjeni prijatelj, v Madridu sem
prejel tvoje prvo pismo s potrdilom o
tvojih izpitih, drugo pa sem dobil že
v Segovii. V Madridu sem te zelo
priporočil dvema patroma z dopisom
o tvojih namenih in željah. Oba sta
bila v stiku z več prelati in eden od
njiju mi je omenil eno ali dve zelo



ugledni osebi v Zaragozi, s katerima
velja poskusiti to, kar se mi je prej
zdelo lažje doseči: in sicer, umestitev
v Zaragozi s strani tvojega prelata.
Dva ali trije patri, s katerimi sem
govoril o tvoji situaciji, so bili silno
začudeni nad tem, da ti kljub tvojim
tako odličnim poroštvom in
zaslugam, kot sem jih opisal, tvoj
prelat ne dodeli mesta in te pusti
oditi iz škofije. Zdi se neverjetno, da
bi C. A. imel tolikšen vpliv nad tako
visokim in novim prelatom, da si ta
ne bi drznil podeliti mesta tebi iz
spoštovanja do njega. Rešitev, da
ostaneš v Zaragozi se jim je zdela
najenostavnejša.

Selitev v Madrid bi zagotovo
pomenila trčenje z resnimi
težavami«[4] itd. itd.

Klaretinčev odgovor povsem jasno
priča, da so se mu ob novih
informacijah, ki jih je prejel o
Jožefmarijevem položaju v



zaragoških cerkvenih krogih, odprle
oči. Končno razume težave, s
katerimi se spoprijema mladi
duhovnik, da bi dobil mesto v škofiji,
kar »se mi je prej zdelo lažje doseči«,
kot je zapisal redovnik. Naposled
tudi skrivnostna zadržanost, s katero
omenja arhidiakona Carlosa Albása
(C. A.), ki je mimo prelatove oblasti
razglasil, da je njegov nečak v škofiji 
persona non grata, nakazuje na 
krivice po božji previdnosti. Zelo
mogoče je, da je bil José Pou de Foxá
tisti, ki je patru Cancerju odprl oči,
saj mu v sklepnem delu tako
zasebnega pisma pošilja pozdrave,
kakor da bi bil del družine:
»Pozdravljam g. dr. Poua, tvojo
mater, brata in sestro. Tvoj vdani
prijatelj, p. Cancer.«[5]

Zaupajoč v spretno upravljanje s
prijatelji in vplivnimi osebnostmi, se
pater Cancer ne ustraši možnih
sitnosti, do katerih bi prišlo pri selitvi
njegovega prijatelja v Madrid. Toda



njegovega optimizma je konec, ko
pomisli na najhujšo izmed ovir. Do te
mere – kot pove Jožefmariju v svojem
pismu z dne 28. februarja –, da »bi ti
bilo po mojem lažje najti službo v
kakšni škofiji ob priložnosti
nekaterih novih prelatov ali
prijateljev zgoraj omenjenih patrov«.
Katera je bila ta strah zbujajoča
ovira?

* * *

Močna upravna centralizacija, rast
prebivalstva in druge zgodovinske
okoliščine so špansko glavno mesto
spremenile v stekališče celotne
države. V Madrid so prihajali
pustolovci in paraziti ter pošteni
ljudje. Eni so iskali kruha in
zaposlitve. Drugi oblast, slavo ali
bogastvo. Tja pa so se preseljevali
tudi duhovniki iz drugih škofij. Naval
duhovnikov v prestolnico je dosegel
táko razsežnost, da je moral ukrepati
Sveti sedež. Preko apostolske



nunciature je bila vsem španskim
prelatom poslana okrožnica z
naslednjimi napotki:

»Velika škoda, ki jo trpi prestolnica te
monarhije, ker se v njej zbirajo
duhovniki iz različnih španskih
škofij, katerih vedênje je manj
sprejemljivo in urejeno, je primorala
Sveti sedež, da prepove, in tudi
dejansko prepoveduje vsem
ordinarijem tega kraljestva v
prihodnje podeljevati odpustnice
duhovnikom pod njihovo jurisdikcijo
za to madridsko prestolnico in njeno
škofijo, razen če za to obstajajo
posebni razlogi in se vnaprej
sporazumejo z ordinarijem
omenjene škofije.«[6]

Ta prepovedovalni ukrep s ciljem
zadržati preseljevanje
izvenškofijskih duhovnikov v Madrid
je iz leta 1887. V naslednjih letih je
bilo potrebno španske prelate znova
spomniti na to, kajti, kot pravi neka



druga okrožnica iz leta 1898: »Niso
prenehale resne težave, zaradi
katerih je bil sprejet omenjeni
ukrep.«[7] Leta 1909 je škofijska
sinoda v Madridu te ukrepe
povzdignila na raven zakona.
Poznejši prelati so morali znova in
znova opominjati, da duhovnik, ki
želi priti v škofijo prestolnice in v
njej bivati, mora predložiti
dovoljenje svojega ordinarija in
poleg tega pridobiti odobritev
madridskega škofa.[8]

Sredi tovrstnih problematičnih
ukrepov je Jožefmarija prejel pismo
patra Cancerja – Segovia, 9. 3. 1927 –,
v katerem mu zmagoslavno pravi:

»Moj dragi prijatelj, ali lahko že
zapojemo Te Deum? Mislim, da lahko.
Da boš razumel pismo, naj ti povem,
da sem po naključju izvedel, da v
cerkvi sv. Mihaela v Madridu, blizu
Glavne ulice, ki je pod jurisdikcijo g.
nuncija in jo upravljajo tam stanujoči



patri redemptoristi, imajo redno
dnevno mašo ob 5.50 in da je za
pridobitev te službe potrebno samo
dovoljenje g. nuncija. Ko sem to
slišal, se mi je odprlo nebo; namreč
največja težava za prihod v Madrid,
tudi v primeru dobrih priporočil, je
bilo dovoljenje tega prelata, kot sem
ti že povedal, če se prav spomnim.
Torej, poglej, kako Gospod zravna
pot.«[9]

Zares se je ta rešitev njegovega
problema pojavila kakor poslana iz
nebes, kajti papeška bazilika sv.
Mihaela ni bila odvisna od
madridskega škofa, temveč je
spadala pod jurisdikcijo nuncija. In
kot bomo videli, je bil prelat škofije
Madrid - Alcalá skrajno strog glede
podeljevanja dovoljenj
izvenškofijskim.

Pismu patra Prudencia Cancerja je
bil priložen dopis rektorja cerkve sv.



Mihaela, ki klaretincu pojasnjuje
nekaj podrobnosti:

»Vsekakor lahko g. duhovnik, ki ga vi
priporočate, pridobi dovoljenje g.
apostolskega nuncija za maševanje v
tej cerkvi […]. To ni kaplanija, vendar
nudi zadostno zagotovilo, da ne bo
ostal brez maševanja in plačila,
dokler bo bival v Madridu.

Da bi pridobil to dovoljenje g.
nuncija, mora predložiti urejeno
dovoljenje za opravljanje duhovniške
službe s strani svojega prelata. Poleg
tega pa še potrdilo, s katerim mu s
svoje strani odobrava prebivanje v
Madridu. Želja njegove ekscelence je,
da prelat v tem dokumentu vsaj z
besedo nakaže duhovnikovo dobro
vedenje. To je to, kar se vedno
zahteva, in s tem lahko povsem
miren pride sem.«[10]

Jožefmarija je moral sprejeti nujno
odločitev; in to še toliko bolj glede na
besede, ki jih je na koncu svojega



dopisa zapisal rektor cerkve sv.
Mihaela: »Če lahko pride kmalu, bi
ga sprejeli takoj.« Potem ko so se o
zadevi pogovorili v družini, so se
odločili, da njegova mati, brat in
sestra odidejo živet v Fonz k stricu
Teodoru za čas, ko se bo duhovnik
skušal ustaliti v Madridu in jim najti
stanovanje.[11]

Prvi korak, ki ga je bilo treba
narediti, je bil pridobiti nadškofovo
dovoljenje, da odide v Madrid na
študij doktorata, in si priskrbeti
priporočilna pisma. Jožefmarija je
prelatu odkrito predstavil željo, da
opravi doktorat iz prava, in svojo
trdno odločenost, da se kot prvo drži
obveznosti svoje službe. Dne 17.
marca mu je podeljeno dovoljenje za
dve leti z namenom študija na
Univerzi v Madridu; pet dni pozneje
pa pridobi ustrezna priporočilna
pisma.[12]



Ko je pridobil vsa ta pooblastila, se je
lotil akademskih formalnosti. Po
plačilu ustrezne takse je naziv pravni
licenciat in svoje akademsko
spričevalo prenesel na Univerzo v
Madridu.[13] Taksa je znašala 37
pezet, kar je bilo enakovredno
minimalnim tedenskim družinskim
stroškom. (V Madridu je bilo življenje
še dražje. Plačilo za maševanje v
cerkvi sv. Mihaela ni zadostovalo za
preživljanje ene osebe. To je imel v
mislih klaretinec, ko je upošteval, da
»s 5,50 družina ne more preživeti«.)

V tistih dneh je Jožefmarija
mimogrede naletel na nekega sošolca
in izmenjala sta si nekaj besed o
njegovem odhodu v Madrid.

»Kaj boš počel v Madridu?« ga je ta
vprašal.

Zaposlil se bom kot inštruktor in
se ukvarjal s poučevanjem, mu je
odgovoril duhovnik.[14]



Jožefmarija je že premislil, na kateri
način bo pridobil potrebno finančno
dopolnilo. Kljub temu se je prijatelj
čutil dolžnega, da mu o tem poda
nasvet, češ da poučevanje poleg
znanja in pedagoških metod zahteva
tudi simpatičnost pri družbenih
stikih in spretnost z ljudmi. Ne gre za
to, da Jožefmarija teh talentov ne bi
imel, marveč bolj za sloves o
njegovem brezkompromisnem
vztrajanju pri njegovih moralnih
načelih ob soočenju s
konvencionalizmi družbenega
življenja, še zlasti ker je šlo za
duhovnika, ki ni smel dajati niti
najmanjšega povoda za pohujšanje.

Okrog 20. marca se je stvar
zakomplicirala. Škofijska kurija ga je
nepričakovano obvestila o napotitvi
v Župnijo Fombuena za čas tihega
tedna in za veliki teden, se pravi od
2. do 18. aprila.[15]



Po drugi strani pa rektor sv. Mihaela
nujno zahteva njegovo navzočnost v
istem obdobju: »Če bi lahko prišel
hitro,« je dejal v pismu, »bi mu bil
hvaležen, saj v tem času duhovnike
najbolj potrebujemo.«[16]

Vse skupaj je šlo kot po maslu in bilo
je kar preveč enostavno, da hudič ne
bi zadeve zamotal. Tako ugodna
prilika, ko je imel dovoljenje za
bivanje v prestolnici praktično
razrešeno, se ne bo več ponovila. Naj
gre v kurijo in zavrne zadolžitev v
Fombueni? Hvala Bogu se je šel
posvetovat s svojo materjo in,
upoštevajoč nasvet gospe Dolores,
sprejel to začasno napotitev:

Malokrat se je mama vmešala v moje
zadeve, ampak kadar je to storila (pri
moji prvi maši, pri mojem odhodu v
Fombueno), se je zdelo, da njeni
predlogi prihajajo od Boga. Vedno je
prav presodila.[17]



Kasneje mu tako nihče ne bi mogel
očitati, da se ni dovolj prizadevno
posvečal svoji službi ali da ni bil
popolnoma zvest svoji škofiji. Kar pa
zadeva tisto priložnost: če mu Bog že
ponuja to mesto v Madridu, ali mu ga
ne more prihraniti še za dva ali tri
tedne? Pisal je torej župniku v
Badules, od katerega je bila odvisna
Fombuena, in rektorju cerkve sv.
Mihaela, od katerega je bilo odvisno
njegovo bodoče službovanje.

Pismo, ki ga je v odgovor prejel iz
Madrida, je brez datuma. V njem se
rektor opravičuje, da se ni dovolj
podvizal pri odpisovanju, in vztraja
pri tem, da je primer nujen in da ga
nestrpno pričakujejo:

»Zelo vam bom hvaležen, če svojega
prihoda ne boste odlagali dlje od
datuma, ki ste ga sporočili, kajti vašo
mašo potrebujemo. Pričakujemo vas
torej v prvih dneh tedna po veliki
noči.«[18]



Župnikov odgovor je mnogo bolj
pojasnjevalen in dobrodušen, pri
čemer je v njegovih dolgih odstavkih
opaziti izjemno nebrižnost glede
rabe vejice:

»Badules 26. marca 1927.

Č. g. José M. Escrivá. Zaragoza.

Spoštovani gospod in dragi kolega!
Prejel sem pismo, v katerem mi
pravite, da prihajate službovat v
Fombueno od prvega do velike noči,
in v odgovor vam imam povedati, da
imam za vas že pripravljeno
prenočišče ki je tukaj najboljše in
najbolj zaupanja vredno saj v isti hiši
stanuje gospa učiteljica ki je
nečakinja nekega župnika in vsega
zaupanja vredna hiša je last gospoda
sodnika iz te vasi preprostega moža
kakor je tudi vsa njegova družina.
Pot do sem vodi preko postaje
Cariñena kjer se kupi vozovnico do
Daroce do koder je povezava preko
avtomobilskega prevoza ki v



Cariñeni čaka na prihod potnikov in
tam je treba vstopiti ter imeti pri sebi
vozovnico za vlak ki jo je treba samo
pokazati pri izhodu s postaje potem
pa jo preverijo še v avtomobilu, in
čeprav je vozovnica za pot do Daroce,
je treba v kraju Mainar izstopiti tam
pa bo že stal podeželski poštar ki
zahaja v te kraje in v Fombueno in ga
boste že opazili ob izstopu in se boste
lahko pripeljali do sem saj ima
vprego in bo lahko gor naložil kako
reč na primer kovček, torbo itd. če jo
boste imeli s seboj. V teh dneh ne bo
kaj dosti več opravil kot kakšna
pridiga na tiho nedeljo in na petek
tihega tedna ter na veliki petek
veronauk za dečke in deklice od 11.
do 12. leta zjutraj maševanje in nekaj
spovedovanja ki nikdar ne bo
preseglo deset ali dvanajst
spokornikov dnevno popoldne pa
devetdnevnica, rožni venec in nič več
vsekakor pa ko pridete vam bom dal
več podatkov, vas je majhna in



neugledna ampak 14 dni se boste
imeli lepo, za dalj časa pa ne.

To je vse kar vam lahko sporoči vaš
vdani kolega ki vas pozdravlja in se
veseli srečanja z vami

Leandro Bertrán, župnik.«

Te podatke sklene z opozorilom v
pripisu:

»Ker je potovanje dolgo saj je odhod
okrog 9. ure prihod semkaj pa ob
treh si vzemite nekaj malice za na
pot […].

Pridete lahko v soboto, drugega, in
tam mašujete na tiho nedeljo.«[19]

* * *

V soboto, 2. aprila 1927, se je družina
Escrivá odpravila v Fonz, mladi
duhovnik pa v Fombueno. Polna dva
tedna, do velike noči, je nadomeščal
župnika tiste vasi z 250 dušami, daleč
od Zaragoze in kakšnih sedem



kilometrov oddaljene od zaselka
Badules, kjer je običajno stanoval
župnik. Cerkev v Fombueni je bila,
tako kot tista v Perdigueri, posvečena
Marijinemu vnebovzetju.

O pastoralni dejavnosti duhovnika,
prispelega iz Zaragoze, ni ohranjeno
nobeno poročilo. Kljub temu pa
lahko predvidevamo, da je
duhovniška vnema, ki se je pokazala
pri sv. Petru Nolascu, zadoščala, da je
tako kot v Perdigueri organiziral
obiskovanje družin po vasici,
liturgično obredje, verouk in dolge
ure prebil v spovednici. Tudi v
župnijskih knjigah o zakramentih ni
sledu o njegovi navzočnosti. Tega
novemu župniku, ki je začasno
nastopil službo, ne gre očitati. Treba
je enostavno predpostaviti, da v tem
kratkem obdobju v vasi ni bil rojen
noben otrok, ki bi ga bilo treba
krstiti, in prav tako župljanom v tisti
majhni čredi ni bilo treba žalovati za
pokojnimi.



O njegovih popotovanjih po
Fombueni pa je kljub vsemu znana
neka, na prvi pogled neznatna
podrobnost: to, da je duhovnik kot
družinsko relikvijo vselej nosil s
seboj razpelo, ki ga je imel v rokah
njegov oče, ko je bil zavit v mrtvaški
prt.[20]

Spomin na tiste daljne dni njegove
službe v Perdigueri in Fombueni je
Jožefmarijevo dušo navdajal z
radostjo:

Dvakrat sem bil na podeželski
župniji. S kakšnim veseljem se tega
spominjam! Tja so me poslali zato, da
bi mi povzročili sitnost, vendar so mi
s tem zelo koristili. Tudi takrat so
nekateri poskušali biti nadležni.
Naredili so mi ogromno, ogromno,
ogromno uslugo! Kako rad se tega
spominjam![21]

Z leti je jasneje uvidel globoki pomen
tistih imenovanj in božjega



dopuščanja, da so ga vodili iz kraja v
kraj kakor oslička:

Vselej sem si prizadeval izpolnjevati
božjo voljo. Vodili so me iz kraja v
kraj, kakor se pelje osla za povodec,
pogosto tudi s pomočjo udarcev.[22]

Na velikonočni ponedeljek, 18.
aprila, se je vrnil v Zaragozo. Tisto
noč je spal v Hotelu Barrio, račun za
sobo pa je skrbno hranil kot
zgodovinski mejnik na poti v
prestolnico.[23]

* * *

Ko se je Jožefmarija v molitvi dvignil
nad svoje življenje in ga pregledoval
z višjega zornega kota, se je pred
njegovimi očmi razprostrlo kakor
obširna pokrajina, ki teče skozi čas. V
tem videnju so se izstopajoči dogodki
njegovega življenja povezovali po
božji previdnosti, s silnimi kontrasti
svetlobe in senc, a brez prisile,



skladno z božjo logiko, ki je stvari
urejeno usmerjala v bodočnost.

Koliko te logike je doumel, ko je kot
otrok v Barbastru z zamahom podrl
grad iz igralnih kart? Mar Bog tako
ravna z ljudmi? Ali bi dopustil
gradnjo, potem pa komaj dokončano
zgradbo sesul v prah?

In kako boleče misli so zaposlovale
glavo fanta, ki je iskal razloge za
propad premoženja, družine in
plemenitih ambicij, ki ga utrpijo
številne dobre duše? Katera
skrivnostna pravičnost je vodila
božjo roko, da je z uspehom in
dobrinami zasipaval ljudi, ki kršijo
njegove zapovedi? Zakaj, Gospod,
zakaj?

Od trenutka, ko je bil krščen, je Bog v
Jožefmarijevi otroški duši vršil
čudovit in tih razvoj. Kasneje, ko je
šel prvikrat k obhajilu, je ta otrok
napravil Jezusa za gospodarja
svojega srca in ga goreče prosil, naj



mu nakloni milost, da ga nikdar ne bi
izgubil. In Gospod, ki mu je dal že
zgledne starše, je razlil svojo milost,
tako da je vso družino utrdil na póti
križa, na póti, ki je Jožefmarija kot
otrok ni razumel. Klic h križu
namreč vedno poteka preko trpljenja
in žrtve. Potem so družinske nesreče
v Barbastru ter stiske in ponižanja v
Logroñu fanta pripeljale do praga
upora. A njegova duša se je umirila
in dozorevala ob navdihih milosti.
Tako se je v njej kmalu, že v zgodnjih
letih, ugnezdil neki božji nemir.

Tistega dne, ko je Jožefmarija videl
sledi v snegu, se je brez oklevanja
vrgel v božje roke. Od tistega
trenutka ni imel druge želje kot to, da
izpolni božjo voljo. Kasneje je
dokončno spoznal, da sta
nenavezanost in velikodušnost nekaj
za ljubezen značilnega. Razumel je,
kod vodi tista božja logika, po kateri
Gospod tistim, ki jih ljubi, odvzame
imetje, drage osebe in udobje. Tako je



Jožefmarija prostovoljno in z
veseljem samega sebe spremenil v
nenavezanost. Popolnoma, z vsem
svojim bitjem, z vsemi svojimi
hrepenenji, se je predal želji, da se
poistoveti s Kristusom, in se odločil
postati duhovnik.

Nato je prišla trda in dolgotrajna
preizkušnja. Kajti v letih njegovega
bivanja v Semenišču sv. Karla je
Gospod v njem še naprej izdeloval
Kristusovo podobo. Gospod José je
umrl v kritičnem trenutku, ko bi
Jožefmarija še vedno lahko stopil
korak nazaj. Zato je plemenito
dejanje, ko je med povratkom
sprevoda s pokopališča ključ od krste
vrgel v reko, pomenilo nič manj kot
odločitev, da se znebi vsakršne,
četudi upravičene človeške vezi, ki bi
ovirala njegov pristop k
duhovniškemu posvečenju.

Gospod ga je očiščeval s trpljenjem in
udarjal tam, kjer ga je najbolj bolelo,



pri čemer ni prizanašal ljudem okoli
njega, še zlasti njegovi družini. O tem
je bil Jožefmarija tako prepričan, da
je kmalu postavil pravilo, ki je veljalo
vse njegovo življenje: Gospod je, da
bi udaril po meni, ki sem bil žebelj
– odpusti mi, Gospod –, udaril
enkrat po žeblju in stokrat po
podkvi.[24]

Tovrsten postopek kovanja svetnikov
od teh zahteva neverjetno ponižnost
in zvestobo, da bi pustili Gospodu
delovati brez postavljanja
kakršnihkoli ovir. Iz molka mladega
duhovnika o udarcih s sekiro, ki mu
jih je Bog pošiljal v Zaragozi, ne sledi,
da jih je zakopal v pozabo, marveč
ravno nasprotno: tako so
zaznamovali njegov spomin, da jih
raje ni omenjal. O tem božjem
obdelovanju z udarci dleta in
kladiva, da bi iz njegove osebe
napravil klesani kamen, na katerega
bi postavil Delo, je v sebi hranil lepo
in trdo prispodobo. Kdor se poskuša



izogniti božji volji – je opozarjal –, bo
trpel zaman in nazadnje bo od njega
ostal le še brezobličen kup grušča.[25]

Nabiral je izkušnjo za izkušnjo ter se
preko naporov naglo učil poti
Modrosti. Tako je z leti in ob
korenitem delovanju Svetega Duha v
njegovi duši pridobil nekakšen
nadnaravni nagon, ki mu je
omogočal v jedru zgodovine in v
sosledju dogodkov odkrivati tisto, kar
je neizpodbitni pečat božje
previdnosti. V razlogih, ki so
Escrivájeve primorali k selitvi iz
Barbastra v Logroño, v odhodu
družine v Zaragozo in v težavah, ki
so ga sedaj stiskale in ga silile, naj to
mesto zapusti, je zaslutil skrivnosten
smisel. Ko je bil že odločen oditi v
Madrid, ko je bil sunkoma vržen iz
Zaragoze, vendar od zgoraj vóden z
božjo roko, je bil prepričan v obstoj
nekega skritega božjega načrta, ki ga
je čakal v španskem glavnem mestu.
Tisto nenehno preseljevanje: iz



Barbastra v Logroño, od tam v
Zaragozo in naposled v Madrid,
zatorej ni bilo nekakšno trmasto in
labirintsko popotovanje, temveč
discipliniran vzpon, korak za
korakom, na prizorišče, kjer mu bo
razkrit božji podvig, ki ga je čakal.
(Bila je to tudi predpodoba drugega
velikega potovanja v njegovem
življenju, ki ga bo moral prehoditi, da
bi uresničil ustanovitveni projekt, ki
ga bo Gospod v kratkem položil v
njegove roke.)

Duhovnik je še naprej upajoč čakal
odgovora na svoj Domine, ut
videam! V veri je vnaprej slutil
bližnjo uresničenje klica Domine, ut
sit! Eno izmed znamenj, ki so mu
naznanjala bližino tistega težko
pričakovanega trenutka, so bili tudi
zapiski v drobni beležnici iz
voščenega platna, o kateri nam
pripoveduje Agustín Callejas, sošolec
iz zaragoškega semenišča. V to
beležnico je Jožefmarija zapisoval



praznične epigrame, izreke in
anekdote. Poleg teh so bili notri tudi
zapisi avtobiografske narave,
izhajajoči iz Logroña, prvi poizkusi
mladostnega pisca, v katerih je
prosojno kakor skozi deviško vodo
vidna globina njegove duše v
besedah, zgrajenih iz duhovnega
hrepenenja in gorečih občutij.

Pri osemnajstih letih ali morda že
prej, se spominja njihov avtor, sem
začutil spodbudo k pisanju, brez
reda in mere.[26] Na tistih lističih so
bile tudi nedolžnosti polne pesnitve,
pod katere se je podpisal Duhovnik
po imenu Srce, ter kratki osnutki in
izreki za načrtovano zgodbo o
nekem vaškem župniku; pa navedki
klasikov, sv. Terezije, zgodovinarjev,
pesnikov in romanopiscev. Toda v tej
neurejeni kopici zapiskov so bile še
druge, intimnejše zabeležke. To pa je
pri vsem tem presenetljivo, da je
Jožefmarija kdaj pa kdaj, med
molitvijo ali zunaj nje, začutil



obveznost, da zapiše kakšno misel,
apostolski namig, kak napotek od
zgoraj. Mnoge zabeležke so brez
kakršnegakoli dvoma bile božji
navdihi. Druge so bile kakor bliski
svetlobe, ki so odpirali nove poti v
njegovem umu. Toda do tega
trenutka so se božje usluge že tako
zgostile, da so se kapljice milosti
spremenile v pravo ploho. Najbrž je
v tem zadnjem obdobju v Zaragozi
začel prejemati božje izreke, ki so se
z ognjem vtisnili v njegovo dušo.
Spoštljivo jih je prepisoval na lističe
kot pisno pričevanje o dogodku in kot
snov za svojo molitev.

Morda je naraščajoči ritem teh
izrednih nadnaravnih dogodkov
krepil slutnje o nečem
pričakovanem, ki tako kot zdanitev
nastopi po jutranjem svitanju.

Razen tega je obstajal še en
pokazatelj, da se bo kmalu dotaknil
cilja. Kdorkoli bo podrobno



preučeval njegovo zgodbo, se bo
moral vprašati in biti presenečen nad
delom, ki ga je opravil mladi
bogoslovec. Jožefmarija je bil prvi, ki
je bil začuden, na primer, nad
pobožnostjo, ki je preplavila célo
semenišče: Nedvomno je to storila
Marija, nam reče, ko pojasnjuje
spremembo v pobožnosti in
obnašanju semeniščnikov.

V istem apostolskem duhu je hodil v
predavalnice cerkvene in civilne
univerze. Z gorečnostjo brez primere
je vršil svojo službo v podeželskih in
mestnih župnijah ter izvajal
apostolske dejavnosti in duhovno
vodenje med raznolikimi ljudmi v
raznih krajih. Katere izkušnje so mu
še manjkale? Pri petindvajsetih letih
starosti, tik pred tem, da odrine v
Madrid, je osupnil ob dejstvu, da ga
je Gospod obogatil s tako obilnimi in
tako težko dosegljivimi pastoralnimi
izkušnjami v tako kratkem času. S
pomočjo njegove velikodušne



razpoložljivosti ga je hitro vodil skozi
šolo duhovnega vajeništva, v kateri
človek običajno postane mojster šele
ob koncu življenja.

Prav tako je Jožefmarija opazil, da je
imela ta vrtoglava pastoralna kariera
zelo posebne lastnosti. Področja, na
katerih je opravljal svoj apostolat, so
obsegala družbene predele, ki so bili
dotlej kakor nedotaknjena ledina. Po
drugi strani je bila njegova vnema v
enaki meri usmerjena k duhovnikom
in k laikom, k redovnicam in
redovnikom, k cerkvenim in civilnim
krogom, k ljudem vseh družbenih
slojev in vseh poklicev. V tem
pogledu je bil samouk, ki je sledil
božji roki; in posledično je bil v sebi
globoko prepričan, da je bil nasvet
njegovega očeta, naj v Zaragozi
študira pravo, del božje previdnosti.
V njegovi glavi je kipelo nešteto
navdihov; zamisli, ki jih ni našel v
knjigah ali slišal od modrecev.
Gostota pobud je bila tolikšna, da je



vsaka od njih zahtevala poseben in
ustrezen napor, da bi jo bilo moč
razviti. Ni šlo za dejavnosti na
papirju, za zgolj teoretične iniciative.
Ta mladi duhovnik se je z njimi že
soočil v podeželskih in mestnih
sredinah, v spovednici in v
izobraževalnih središčih. Duhovno
vodstvo, na primer, je bilo med laiki
skorajda nepoznana praksa. In
Jožefmarija, ki s povprečnostjo ni bil
zadovoljen, je skušal pred očmi
svojih prijateljev in ljudi, ki jim je
nudil duhovno vodenje, odstirati
visoka obzorja in si prizadeval, da bi
duše obrodile sadove, primerne
njihovim osebnim zahtevam.

Nepreštevni božji navdihi so bili
kakor svetleče iskre, ki so
Jožefmarijevo dušo spravili v stanje
pripravljenosti na dejanja. Za njimi
je sledil val novih milosti;
učinkovitih, obilnih, polnih.
Duhovnik je živo čutil, da je njegova
energija za delovanje postajala



neizčrpna. Seveda se je moral
spoprijemati z ovirami, premagovati
upornost, se boriti z utrujenostjo, s
pomanjkanjem sredstev in časa.
Kljub vsemu temu pa se je njegova,
vselej s trnjem obrobljena pot zanj
izkazala za bolj izvedljivo, kot bi bilo
pričakovati. Tako je hotel Gospod.
Zato je tok teh milosti, ki so tako
očitno in otipljivo krepile njegove
zmožnosti, poimenoval dejavne.
Namreč tako celovito so
zagospodovale nad njegovo voljo, da
se mu ob soočenju z vsakdanjim – kot
nam pove Jožefmarija – skorajda ni
bilo treba truditi.[27]

Ob ponovnem pregledovanju svojih
mladih let je zlahka zapazil, kako
številne so bile Gospodove
»previdnosti«, s katerimi ga je
pripravljal na poslanstvo, ki ga bo
prejel pozneje. Ob drugih
priložnostih pa je poleg teh odkrival
še nove »previdnosti«, ki so šle
poprej mimo njega neopažene. Je



bila njegova »nespretnost« to, da ni
opravil doktorata iz teologije v
Zaragozi, še preden je bila
spremenjena cerkvena ureditev
univerzitetnega študija?

Ob tem, pravi decembra 1933, sem
veliko premišljeval o svoji
nespretnosti, da nisem ob svojem
času doktoriral v Zaragozi. Kljub
temu poleg človeških razlogov vidim
druge, nadnaravne: če bi bil doktor
teologije, bi se zagotovo potegoval za
mesto kanonika ali pa bi se za
poučevanje srednješolskega verouka
prijavil na razpis, kakršni so se kot za
šalo izvajali, ko je bil na oblasti
Primo de Rivera, in ne bi šel skozi
vse, kar sem prestal v Madridu, in
kdo ve, ali bi mi Bog dokončno
navdihnil D.! On me je vodil in pri
tem uporabljal brezštevilne
neprijetnosti ter celo moje
postopaštvo.[28]

↗ Naslednje poglavje

https://opusdei.org/sl-si/article/1-madrid/


↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo patra Prudencia Cancerja
CMF, v: AGP, RHF, D-15003-6. Na
pisemskem papirju je odtis: »Kolegij
misijonarjev brezmadežnega
Marijinega Srca. – Segovia«; pismo je
naslovljeno na: »Častiti g. José María
Escrivá. – Zaragoza.«

[2] V pismu z dne 9. 12. 1927 mu p.
Cancer pravi, da v Madridu, na ulici
»Orfila 12, živi moja sestrična iz
Fonza, Antonia Santaliestra«.
Domačnost in ljubeznivost pri
povpraševanju po Jožefmarijevi
materi, bratu in sestri nakazujejo na
obstoj predhodnih stikov in
povezanosti.

Prim. T. L. Pujadas CMF, El Padre
Postius: un hombre para la Iglesia,
Barcelona 1981, str. 327. Kar zadeva
podatke in trditve o ustanovitelju

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


Opus Dei, vsebuje ta knjiga očitne
napake, ki jih je mogoče pojasniti s
tem, da se opira na ustno pričevanje,
ki se sčasoma zabriše. Glavna napaka
temelji v umestitvi teh dogodkov eno
leto in pol po tem, ko so se dejansko
zgodili, kar bistveno popači resnico o
dejstvih. In sicer, zapisana je trditev,
da se je ustanovitelj oktobra 1928
udeležil duhovnih vaj, ki jih je pater
Cancer pridigal v madridskem
semenišču. Po teh duhovnih vajah je
v omenjenem poročilu časovno
umeščeno posredovanje patra
Cancerja.

Proučena dokumentacija zadostno
dokazuje, da je sodelovanje p.
Cancerja pri prihodu ustanovitelja v
Madridu osredotočeno na meseca
februar in marec 1927. Po drugi
strani pa je dokumentirano, da je
oktobra 1928 ustanovitelj bil na
duhovnih vajah v centralni hiši
Misijonske družbe (lazaristov) na
Ulici García de Paredes v Madridu



(prim.Uradni zbornik Škofije Madrid -
Alcalá, 1. 12. 1928, str. 384).

[3] Citirano pismo z dne 7. 2. 1927.

[4] Pismo p. Prudencia Cancerja,
naslovljeno na Jožefmarija, z dne 28.
2. 1927 (izvirnik v: AGP, RHF,
D-15003-5).

[5] Kljub vsemu se zdi, da p. Cancer ni
dobro razumel, kaj je bil
Jožefmarijev cilj: da se z družino
nastani v Madridu in konča doktorat
iz prava.

[6] »Okrožnica apostolske nunciature
v Madridu častitim španskim
prelatom« (30. 11. 1887), v arhivu
tajništva madridske nadškofije.
Takrat je bil nuncij v Španiji msgr.
Angelo di Pietro.

[7] »Okrožnica apostolske nunciature
v Madridu častitim španskim
prelatom« (5. 5. 1989), v arhivu
tajništva madridske nadškofije.



Takrat je bil nuncij v Španiji msgr.
Giuseppe Francesco Nava di Bontifé.

[8] Prim. Sinodales Diocesanas, lib. IV,
tít. IV, const. V (v: Primer Sínodo
Diocesano de Madrid - Alcalá.
Convocado y presidido por el Excmo.
y Rvmo. Sr. D. José María Salvador y
Barrera, y celebrado en la Santa
Iglesia Catedral de esta Corte en los
días 10, 11 y 12 de febrero de 1909,
Madrid 1909, str. 369–370).

Msgr. José María Salvador y Barrera,
škof Škofije Madrid - Alcalá, je v
»Uradnem zborniku škofije« 10.
junija 1914 objavil okrožnico, v
kateri so bili zbrani že omenjeni
ukrepi glede izvenškofijskih
duhovnikov, k seznamu določb pa
dodaja »navodilo« z dne 15.
novembra 1910 in številne okrožnice,
že prej objavljene v Zborniku. Na te
ukrepe je moral znova spomniti
naslednje leto (prim. »Boletín Oficial
del Obispado de Madrid - Alcalá«, 20.



12. 1915, str. 727–729). In da bi v
prihodnosti onemogočil zlorabe, je
določil, da »odslej ni dovoljeno
maševati niti en sam dan
duhovnikom, ki pridejo sem, ne da bi
vnaprej zaprosili in pridobili
omenjeno odobritev, urejeno na
nunciaturi, razen če to zaradi
nujnosti potovanja ne bi bilo mogoče;
v tem primeru zadostuje vaše oz.
vašega tajnika pismo ali dopis, v
katerem mora biti potrjeno, da
dotični ne namerava prenesti svojega
bivališča v Madrid, temveč tam ostati
le nekaj dni, da uredi zadeve, ki so
predmet njegovega
prihoda« (Okrožnica msgr. Joséja
Maríe Salvadorja y Barrere španskim
škofom, str. 2, AGP, RHF, D-08068).

[9] Pismo p. Prudencia Cancerja
Jožefmariju, z dne 9. 3. 1927 (izvirnik
v: AGP, RHF, D-15003-5). Ročno
napisano na papirju z natisnjenim
naslovom. Kot je v njem zapisano,



znaša plačilo za mašo pet pezet in
petdeset centov.

[10] Pismo patra A. Santiaga CSSR
patru Prudenciu Cancerju, Madrid, 7.
3. 1927 (izvirnik v: AGP, RHF,
D-15003-6).

[11] Vsa družina je v Jožefmarija tako
zaupala, da so vedeli, da bodo
njegove odločitve »tisto najboljše«,
kot pričuje njegov brat: Santiago
Escrivá de Balaguer, Sum. 7325.

[12] Prim. škofijski arhiv v Zaragozi,
»Libros de Registro de Documentos
Arzobispales« (1922–1942), leto 1927,
l. 120, št. 1813 (dne 17. marca 1927:
»Dovoljenje za dve leti v Madridu
zaradi študija«) in l. 121, št. 1820 (dne
22. marca 1927: »Priporočilo za
Madrid, za dve leti«).

V zvezi s tem izjavlja msgr.
Echevarría: »V svoji predstavitvi
zaragoškemu nadškofu je poudaril –
tako je namreč načrtoval –, da bo v



času tega študija še naprej
najpomembnejši del svojega dneva
namenjal pastoralni dejavnosti, da bi
v svoji duši še naprej gojil ljubezen
do služenja, zaradi katerega je prejel
posvečenje. Temu duhovniškemu
delu je podredil svoje raziskovanje za
doktorat in pripravo
disertacije« (Javier Echevarría, Sum.
1945).

[13] Skladno s kraljevim odlokom z
dne 10. marca 1917 (»Gaceta de
Madrid«, 15. marec) in na predlog
Ministrstva za javno izobraževanje in
umetnost ni bilo potrebno »še enkrat
dokazovati ali kakorkoli drugače
ukrepati za pridobitev naziva, ki
ustreza posamezni stopnji«, če so bili
že opravljeni vsi izpiti določenega
študijskega programa.

Taksa za pravice do stopnje
licenciata, ki jo je Jožefmarija
poravnal 15. marca 1927, je znašala
37,50 pezet (prim. univerzitetna



mapa; arhiv Pravne fakultete,
Univerza v Zaragozi). Kot je razvidno
iz spričevala, je bilo le-to preneseno v
Madrid 30. marca 1927.

[14] Domingo Fumanal, AGP, RHF,
T-02852, str. 1.

[15] V škofijskem arhivu v Zaragozi in
v župnijskih arhivih v Fombueni in
Badules ni nobene omembe v zvezi z
Jožefmarijevo navzočnostjo v tej
župniji.

V Registru nadškofijskih dokumentov
(1922–1942) Nadškofije Zaragoza, l.
300, št. 3.190, 28. 3. 1931, so v
povezavi z nekim priporočilnim
pismom, ki se je pripravljalo v
zaragoški nadškofijski kuriji, zbrani
podatki o ustanoviteljevem
cerkvenem študiju in njegovih
pastoralnih zadolžitvah. Na kopiji
njegovega rokopisa z naslovom 
Opomba o zaslugah, ki bi jih želel
vključiti v priporočilno pismo in
datiranega v Madridu, 12. marca



1931, je v enem od odstavkov
zapisano: 6) Meseca aprila 1927 je
bil zadolžen za Župnijo Fombuena
do konca praznovanja velike noči
tistega leta (izvirnik v: AGP, RHF,
D-15334).

[16] Pismo patra A. Santiaga patru
Prudenciu Cancerju, Madrid, 20. 3.
1927 (izvirnik v: AGP, RHF,
D-15003-6). Glede na to, da je bilo
pismo verjetno poslano v Segovio, od
tam pa ga je naprej poslal p. Cancer,
je verjetno prispelo v Zaragozo okrog
24. marca.

[17] Zapiski, št. 640. Prim. Javier
Echevarría, Sum. 1917.

P. Cancer v citiranem pismu
Jožefmariju z dne 28. 2. 1927 omenja
»dve zelo ugledni osebi v Zaragozi«,
in kasneje pravi: »Lahko ti ponudim
pomoč, ki jo potrebuješ; vendar mora
biti v pravem trenutku, saj boš
morda najprej potreboval to pomoč
za druge korake, ki jih moraš



napraviti.« Predhodni korak pred
bivanjem v Madridu je bilo
dovoljenje za odhod iz zaragoške
škofije. Kako je to dosegel na tako
lahek način?

V vsej tej zadevi njegove selitve v
Madrid in posredovanja v zaragoški
kuriji se zdi, da je bilo vključenih več
Jožefmarijevih prijateljev: med njimi
zagotovo José Pou de Foxá in Luis
Latre Jorro, s katerima si dopisuje
kmalu po prihodu v Madrid (prim.
AGP, RHF, D-04355).

Luis Latre Jorro je bil tajnik za
pastoralne obiske kardinala Juana
Soldevile. Tistega dne, ko je bil
kardinal umorjen, ga je g. Luis
spremljal v avtomobilu in bil ranjen.
Leta 1925 je bil profesor filozofije na
Papeški univerzi v Zaragozi (prim.
»Boletín Eclesiástico Oficial del
Arzobispado de Zaragoza«, 
Estadística del Arzobispado de
Zaragoza, 1. 4. 1925, str. 16–17). Leta



1925 nadomesti Antonia Morena
Sáncheza na položaju
podpredstojnika Kraljevega
duhovniškega semenišča sv. Karla
(prim. E. Subirana, op. cit., leto 1925,
str. 314 in leto 1926, str. 395). Bil je
prijatelj Joséja Poua de Foxája (prim.
pismo, ki ga Luis Latre Jorro piše
Jožefmariju, Zaragoza, 9. 5. 1927,
AGP, RHF, D-15003-8).

[18] Pismo patra A. Santiaga,
naslovljeno na Jožefmarija, je brez
datuma (izvirnik v: AGP, RHF,
D-15003-7). Zapisano je na papirju z
odtisom: »Rektor patrov
redemptoristov. – Trg Conde de
Miranda 2«. Po začetnih besedah
pisma (»pred dnevi sem dobil v roke
vaše nadvse prijazno pismo, na
katero nisem odgovoril«) je sklepati,
da je bilo napisano zelo proti koncu
marca. Velikonočna nedelja je tisto
leto padla na 17. april. Se pravi, da so
Jožefmarija pričakovali v Madridu
okrog 20. aprila.



[19] Izvirnik v: AGP, RHF, D-15334.
Služba podeželskega poštarja je
običajno potekala peš, vendar je v
tem primeru imel tudi jezdno žival.

[20] To razpelo, je zapisal kasneje, me
je spremljalo na mojih
popotovanjih. Z menoj je šlo v
Fombueno in z menoj je prišlo v
Madrid (Zapiski, št. 583).

[21] AGP, P04 1972, str. 99.

[22] Javier Echevarría, Sum. 3212–
3213; navaja tudi Álvaro del Portillo, 
Sum. 1562.

[23] Prim. originalni račun v: AGP,
RHF, D-15247/2.

[24] Meditacija z dne 14. 2. 1964.

[25] Prim. Zapiski, št. 704.

[26] Zapiski, št. 414.

[27] Meditacija z dne 14. 2. 1964.



[28] Zapiski, št. 1090.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/5-iz-zaragoze-v-madrid/ (5.

Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/5-iz-zaragoze-v-madrid/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-iz-zaragoze-v-madrid/

	​5. Iz Zaragoze v Madrid

