
opusdei.org

5. Isidorova smrt.
»Nihil obstat«
Svetega sedeža

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

7. Nov. 2020

↗ Nazaj na kazalo

Pri maši 14. februarja 1943 je
ustanovitelj prejel žarek
razsvetljenja. Sredi njegove
negotovosti ga je Gospod nagnil k
temu, da vzpostavi duhovniško
družbo, v katero bi bili vključeni

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


laiki, ki so se pripravljali na
duhovniško posvečenje. Na ta način
bi lahko bili inkardinirani vanjo ad
titulum Societatis (z naslovom
služenja družbi), ne da bi prenehali
pripadati Opus Dei. Skupaj s to
rešitvijo mu je prišla[1] – to besedo
sam uporablja – vidna podoba križa
sredi sveta; križa, ki se s svojimi
vejami dotika skrajnih meja
zemeljske oble ter naznanja in vodi
načrt za zveličanje človeštva.[2] Ta
križ je tudi simbol skupnega
duhovništva vseh vernikov. Iz vrst
vernikov Opus Dei bodo prihajali
duhovniki, sveti Kristusovi
služabniki. Še več, v tej simboliki se
navdihuje pečat Dela: krog, v
katerega je vrisan križ. In povrhu
tega je mašnik kot dar prejel tudi
celotno ime te nove stvaritve:
Duhovniška družba svetega Križa.

Ime družbe je Jožefmarija tolmačil z
mislijo, da je Jezus hotel svojo
zgradbo okronati s svojim



presvetim Križem[3] – ne zato, da bi
opozarjal na muke, marveč da bi
razglasil zmago nad trpljenjem in
smrtjo. Le nekaj mesecev poprej,
oktobra 1942, je z vso gotovostjo
zapisal, da nevšečnosti, ki jih
prenašamo iz ljubezni do Boga,
vedno obrodijo sad.[4] V
Gospodovem zastonjskem dejanju, s
katerim mu je v kapeli centra Jorge
Manrique ponudil rešitev za bodoče
duhovnike, je videl izpolnitev nečesa,
kar je slutil kot sad nasprotovanj, ki
so se začela leta 1941 v Barceloni.

Napadi na Delo so se nadaljevali.
Zdelo se je, da stiske in ponižanja ne
ponehajo in da se z Gospodovega
križa neprestano lomijo drobne trske
trpljenja, ki jih je Jožefmarija z
radostjo sprejemal v svoji duši. Ta
nerazumevanja ga niso prestrašila,
ker je v njih videl »nadnaravno
razsežnost«, kakor potrebo naše
duše, kakor potrebo našega
zemeljskega življenja. To se mora



dogajati, je govoril, kajti zame je
dan brez križa kakor dan brez
Boga.[5]

Duševne bolečine – neprijetnosti in
obrekovanja – so takrat pripomogle h
kovanju značaja, k potrpežljivosti in
prečiščenju namenov v članih Opus
Dei. Spremljal jih je tudi porast
apostolskega dela. Tem tegobam je
bilo treba prišteti še telesne muke.
Namreč tako kot je v tridesetih letih
Jožefmarija po madridskih
bolnišnicah prosjačil za trpljenje, da
bi s to valuto poplačal za jamstvo in
razvoj Opus Dei, tako mu tudi sedaj
bolnikov ni manjkalo.[6] V bolnikih je
videl »zaklad Dela« in v njihovem
trpljenju božjo »nežnost«. Odkar je
14. februarja Gospod okronal Delo s
križem, je ustanovitelj, razmišljujoč z
nadnaravno logiko, govoril: Ker
pripadamo svetemu Križu, nam
križev nikdar ne manjka.[7] Bolezni,
revščina, krivice, trpljenje so bili
zveličavna senca, ki jo je sveti križ



metal na razbolelo človeštvo, da bi ga
prečistil in odrešil. Kdor se ne zadrži
ob premišljevanju te resnice, ne bo
zmogel dospeti niti do praga
skrivnosti križanega Kristusa, ki je
skrivnost križa. Kot otrok je tudi
Jožefmarija ni razumel, dokler ni
odet v Kristusova čustva prodrl v
doumevanje božjega otroštva v
odnosu do našega Očeta Boga.

Le kako naj bi potem Delo v tem
zgodovinskem trenutku bilo brez
molitve bolnikov, brez njihovega
trpljenja? Prvi je bil Chiqui. Nato mu
je sledil Isidoro.

José María Hernández Garnica
(Chiqui) je zbolel julija 1940.
Pomanjkanje, ki ga je prestajal med
vojno, zapor v Madridu in trd jetniški
režim v Valenciji so verjetno
doprinesli k njegovi bolezni.
Naslednji mesec je stanje postalo
zaskrbljujoče. Oče je spremljal potek
njegove bolezni, tudi kadar je moral



oditi iz Madrida. Treba je poskrbeti
za Chiquija, sporoča v pismu na
začetku avgusta.[8] Dva dni pozneje
pa: Upam, da tisto, kar ima Chiqui,
ni kaj hujšega. Mu je že bolje?[9] V
resnici je res šlo za nekaj hujšega. Le
nekaj dni zatem je visel med
življenjem in smrtjo. »Nisem siguren,
ali veš,« je dva tedna pozneje Isidoro
pisal nekemu drugemu članu Dela,
»da je Chiqui zelo dobro prestal
operacijo. Odstranili so mu eno
ledvico. Stanje je bilo resnejše, kot so
na začetku mislili zdravniki, vendar
mu je zdaj že povsem dobro, čeprav
še vedno leži v bolnišnici.«[10]

Kot je videti, se tudi Álvaro ni dobro
počutil, saj oče 23. avgusta v pismu
sprašuje:

Kako je s Chiquijem?

Álvaro, si šel na pregled k zdravniku?
Prosim![11]

In štiri dni pozneje:



Kako napreduje Chiqui?

Je zdravnik pregledal Álvara?[12]

To se je dogajalo v času, ko je
Jožefmarija pripravljal vse potrebno
za škofijsko odobritev Dela kot 
pobožne zveze. Vsak korak naprej po
cerkvenopravni poti, ki jo je bilo
treba prehoditi, je zanj pomenil pravi
kalvarijski korak zaradi tolikšnih
žrtev, ki jih je prinašal s seboj. In ta
primera ni neosnovana, saj se je s
podobnimi besedami tisto jesen, leta
1940, obračal na pamplonskega
škofa.[13]

Chiqui je kmalu okreval, z letom
1941 pa se je slabo začel počutiti
Isidoro.[14] Njegovo življenje je bilo
tiho, delavno in plodovito. Leta 1940
je Isidoro prebival v majhni sobi
zraven kapele Študentskega doma
Jenner. Za sobo ne bi mogli reči, da je
bila njegova, saj je služila tudi za
druge potrebe. Njegova služba v
pisarni železniške družbe je



zapolnjevala njegov dan in kot
generalni upravitelj Dela je vodil
računovodstvo študentskega doma
ter drugih centrov. Preselil se je (iz
Jennerja je šel najprej v Diego de
León, od tam pa v center Villanueva),
a v njegovem delu ni bilo prekinitev.
Tako je prestal dve leti težkih
naporov, v skrajni slabotnosti in s
hudimi bolečinami, za katere so
zdravniki menili, da so revmatičnega
izvora.

Pri prepoznavanju bolezenskih
znakov so se ušteli, medtem pa je
obolenje neizprosno nadaljevalo
svojo pot. V drugi polovici leta 1942
je bolezen zastrašujoče napredovala
in očeta je vse bolj skrbelo. Vsake
toliko se ta očetovska skrb pojavi kot
poizvedovanje v njegovih pismih: 
Kako je Isidoro? ali: Kako gre
Isidoru?[15]

Na duhovnih vajah, ki jih je malo
pred božičem 1942 vodil oče v centru



Diego de León, je bil Isidoro že zelo
bolan. Ko je Jožefmarija nekega dne
pri meditaciji pridigal o smrti, je,
misleč na tega svojega sina, vsem
skupaj v kapeli dejal:

Tebi, sin moj, se ne bo zgodilo, kar se
žal dogaja celo med krščanskimi
ljudmi: da skušajo bolnikom
prikrivati resnost njihovega stanja,
da so potem že skoraj nezavestni in
ne morejo prejeti zakramentov pri
polni prisebnosti. K tebi, sin moj, bo
prišel tvoj brat in ti z vso obzirnostjo,
a tudi z vso jasnostjo, povedal: Poglej,
človeško gledano zdravniki pravijo,
da ni rešitve. Vendar bomo veliko
molili, da bi Gospod hotel narediti
čudež. In uporabili bomo tudi vsa
človeška sredstva, ki jih premore
medicinska znanost.

In tedaj, sin moj, bo tvoj odgovor:
Laetatus sum in his quae dicta sunt
mihi. V Gospodovo hišo pojdemo![16]



Leta 1943 se je bolniku stanje še
poslabšalo. Vsak najmanjši gib mu je
povzročal tesnoben občutek dušenja.
Zaradi bolečin ni mogel spati. Proti
jutru je obnemogel zapadal v
nekakšen dremež. Skoraj nič ni
počival. Pa vendar je z junaškim
naporom vstajal točno ob uri. A to ni
dolgo trajalo. Ko se je bolezen
zaostrila, je obležal v postelji. Šele
takrat, ko so simptomi postali
očitnejši, je bilo mogoče postaviti
diagnozo.[17]

Bolnika so iz domače postelje
premestili v bolnišnico. Toda bolezen
je bila neozdravljiva in zdravniki so
pacienta odpustili. Pomlad je prebil v
Sanatoriju sv. Fernanda, zavedajoč se
resnosti svojega zdravstvenega
stanja. Oče ga je zelo pogosto
obiskoval in določil, naj mu njegovi
sinovi izmenično delajo družbo, da bi
bil vedno nekdo ob njem. Obiskovalci
so zanj pozorno skrbeli, ko je bilo
treba zamenjati posteljnino, ga



prestaviti v drug položaj ali mu
pomagati pri obrokih (bolnik je trpel
neznanske muke, če je poskusil
karkoli pogoltniti, in celo pri vsakem
požirku tekočine ga je v živo
zabolelo, bil pa je tudi povsem brez
apetita). Spremljevalci so mu
predvsem pomagali opravljati norme
pobožnosti. Napotek, ki so ga prejeli
od očeta, je bil, da morajo z njim
ravnati »kakor z relikvijo«.[18]

Njegov spovednik je bil pater López
Ortiz, obhajilo, ki ga je prejemal vsak
dan, pa mu je ponavadi prinesel
Jožefmarija. Luis Palos – njegov
kolega z zaragoške pravne fakultete
in brat direktorja Sanatorija sv.
Fernanda – je na hodnikih večkrat
videl duhovnika, kako je prinašal
Najsvetejše. Globoko se mu je vtisnilo
v spomin, s kakšno zbranostjo je
nosil Gospoda. »Zdelo se je, kakor da
se ga dotika. In z nikomer ni
spregovoril niti besede, dokler ni
odložil liturgičnih oblačil.«[19]



* * *

Tistega 14. februarja 1943 je bila
prva ustanoviteljeva reakcija to, da
novico sporoči Álvaru del Portillu.
Álvaro je bil ne samo generalni tajnik
Opus Dei, ampak je bil za očeta tudi
nepogrešljivi sodelavec pri njegovem
apostolskem podvigu in njegova
desna roka.[20] Leta 1938 je v Burgosu
odkril, da je bil Álvaro globoko
predan Bogu.[21] Pozneje je prišel do
gotovosti, da je on skala, na katero se
lahko opre, in nekajkrat ga je
imenoval Saxum.[22] Bog mu ga je
postavil pred oči. Bil je človek,
kateremu je zaupal številne
nadnaravne pripetljaje, ki jih je bil
deležen, na primer tisti božji izrek, ki
ga je zaslišal aprila 1941 v Valenciji,
ali pa strašno preizkušnjo v La Granji
septembra istega leta. Kadar je moral
odpotovati iz Madrida, je vodenje
Dela prepustil njegovim rokam.
Pooblaščal ga je za reševanje
kočljivih zadev in obravnavanje



primerov vesti. Nanj se je naslanjal
do te mere, da je mogel iz Pamplone
sporočiti gospodu Leopoldu:

Ker vem, da vas Álvaro del Portillo
obvešča o vseh naših zadevah, sem
se skušal vzdržati svoje želje, da vam
pišem.[23]

15. februarja je Jožefmarija Álvara
del Portilla iz El Escoriala pripeljal s
seboj v Madrid, potem ko mu je
predstavil rešitev problema v zvezi z 
naslovom, s katerim naj bi
posvečenje prejeli duhovniki Dela.
Razložil mu je, kako bodo duhovniški
kandidati iz Opus Dei brez
spremembe svojega sekularnega
položaja lahko opravljali svoje delo v
služenju Duhovniški družbi sv. Križa,
neločljivo povezani z Opus Dei.

Odgovor na to vprašanje je prejel po
božjem navdihu. A s tem še ni bilo
vse rešeno. To nadnaravno odkritje
je bilo treba vključiti v pravno
ureditev Cerkve. Sedaj je bila težava



v tem, kako to golo zamisel odeti v
ustrezno obleko. Na prvem mestu se
je bilo obvezno treba držati
garderobe, ki jo je ponujal Codex, se
pravi izbrati pravno obliko znotraj
togih in omejenih okvirov Zakonika
cerkvenega prava iz leta 1917, zato da
bi se Opus Dei prilegal veljavnim
predpisom. Spet se je torej lotil
pregledovanja kanonov in
obiskovanja svojih svetovalcev. Tako
kot v preteklosti so to bili: gospod
nuncij, madridski škof, msgr. Calleri
z nunciature, semeniški profesor José
María Bueno, njegov spovednik
García Lahiguera ter msgr.
Lauzurica. Ravno ob srečanju s
slednjim med njimi je napravil
zabeležko, označeno z Vitoria, 28.
februar 1943, ki jo načne s temi
besedami:

Škoda, da nisem zapisoval dogodkov
tega zadnjega obdobja, da bi tako
skušal najti formulo, ki bi Delo



dokončno vgradila v kanonski
zakonik.[24]

Obenem je bila madridskemu škofu
pri vsej tej zadevi popolnoma jasna
ena stvar: da je bilo Delo izstopajoče
sekularna organizacija in da je
Jožefmarija čutil »silen odpor« do
tega, da bi jo pretvoril v redovno
ustanovo, saj bi to pomenilo toliko
kot izmaličiti njeno naravo.[25]

Pazljivost in opreznost v
ustanoviteljevem ravnanju sta
izvirali iz njegovega strahu, da bi se
mu pri tej tvegani pravni operaciji
izmuznilo kaj, kar bi povzročilo
kakršnokoli, tudi najneznatnejše
izkrivljenje narave Opus Dei. Tako je
z izločanjem različnih pravnih oblik,
ki bi jih Duhovniška družba sv. Križa
mogla prevzeti, prišel do zaključka,
da jo mora po sili razmer spraviti v
kalup tako imenovane družbe
skupnega življenja brez zaobljub, v
obliko, ki je bila v Zakoniku



opredeljena s pojasnilom, da to
»pravzaprav ni red in se tudi njeni
člani ne imenujejo redovniki v
pravem pomenu besede«.[26] Te
družbe so dopuščale zelo različne
načine življenja in stalno vključitev
duhovnikov na osnovi dovoljenja
Svetega sedeža.

Konec koncev je bila rešitev v tem,
piše ustanovitelj, da neko majhno
jedro našega Dela, sestavljeno iz
duhovnikov in nekaterih laikov v
bližnji pripravi na duhovništvo,
preoblikujemo v družbo skupnega
življenja brez zaobljub, v
Duhovniško družbo svetega Križa.
[27] Če bi to dosegel, bi rešil dvojno
težavo: obvaroval bi sekularno
naravo Dela in po drugi strani bi
lahko v družbo vključil nove
duhovnike ad titulum Societatis, s
čimer bi zagotovil njihovo popolno
razpoložljivost za služenje Opus Dei.



Na ta način je bilo vprašanje
inkardinacije zadovoljivo rešeno, to
drži; ampak za ceno tega, da je
moral, ker ni bilo drugega izhoda,
sprejeti pravno obliko, ki ni jasno
odsevala pristnega obraza
sekularnosti, značilne za Opus Dei.[28]

Ustanovitelj se je zavedal, da je ta
rešitev pomanjkljiva in da je bil k
temu koraku prisiljen zaradi
okoliščin in cerkvenih kanonov. Kajti
– kako je šlo vse to skupaj s pobožno
zvezo, sestavljeno iz laikov, moških
in žensk, ki so predstavljali večji del
Opus Dei? Da bi poudaril, da
duhovniki Duhovniške družbe sv.
Križa niso sestavljali ločenega telesa
ter so imeli enoten poklic in življenje
s preostalimi člani Opus Dei, je
določil, da morajo nujno izhajati iz
vrst laikov in da po svojem
posvečenju služijo izključno svojim
bratom in sestram. Medtem pa
glavnina, se pravi laiki, moški in
ženske, še naprej ostajajo običajni
kristjani pod imenom Opus Dei, ki je 



Duhovniški družbi svetega Križa
pripadajoče, z njo združeno in
neločljivo povezano delo.[29]

* * *

V Rimu sta že šest mesecev prebivala
dva člana Dela: José Orlandis in
Salvador Canals. V Italijo sta
odpotovala iz študijskih razlogov,
zaradi strokovnega usposabljanja. V
tem času sta se spoprijateljila z
najrazličnejšimi profesorji in na
očetovo priporočilo tudi z uglednimi
cerkvenimi dostojanstveniki, da bi
jim mogla polagoma predstaviti Opus
Dei.[30] V začetku meseca maja 1943 je
imel ustanovitelj že izdelano in
cerkvenopravno utemeljeno rešitev
za problem, povezan z duhovniki in z
njihovo inkardinacijo. Dva tedna
preden je v Italijo poslal Álvara del
Portilla, jima je pisal:

Naj Jezus blagoslovi moja rimska
sinova in ju varuje.



Predraga! K vama prihaja vajin brat
Álvaro, ki vama bo v miru povedal
veliko stvari. Ne moreta si
predstavljati, kako vama zavidam: v
srcu hlepim po tem, da bi šel na svoje
romanje, da bi videl Petra. Vsakokrat
ko o tem razmišljam, po božji milosti
začutim še več ljubezni do papeža, če
je to sploh mogoče. Bodita zelo
rimska. Ne pozabita, da je ključna
poteza v fizionomiji naše družine
ljubezen in predanost – služenje! –
sveti Cerkvi, svetemu očetu in
škofom – hierarhiji – v občestvu s
Svetim sedežem.

Za to pa je potrebno notranje
življenje: molitev, žrtev, veselje, delo.
Predvsem pa sinovska ljubezen do
naše Matere, svete Marije.[31]

Ko so bili pripravljeni vsi potrebni
dokumenti, je bil v soglasju z
madridskim škofom določen dan
odhoda. Oče in Pedro Casciaro sta
Álvara pospremila do Barcelone, od



tam pa je generalni tajnik 25. maja
nadaljeval pot proti Rimu. Med letom
se je letalo družbe Ala Littoria, s
katerim je potoval, naenkrat znašlo v
območju spopadov nad Tirenskim
morjem, med angleškimi avioni in
italijanskimi vojnimi ladjami. Z
veliko mero spretnosti so uspeli
pobegniti pred bitko in pristali v
Rimu.

Álvaro del Portillo je imel pri sebi
predstavitveno pismo madridskega
škofa in 4. junija ga je na avdienci
sprejel sveti oče Pij XII., ki je pokazal
veliko naklonjenost do Dela.[32]

Meseca junija je v spremstvu Joséja
Orlandisa obiskal kardinala La
Pumo, prefekta Kongregacije za
redovnike, pod katero so spadale 
družbe skupnega življenja brez
zaobljub, čeprav njihovi člani niso
bili redovniki. Srečal se je tudi z
državnim tajnikom kardinalom
Maglionejem in z monsinjorjem



Ottavianijem, svetovalcem Svetega
oficija, ter z drugimi bolj ali manj
pomembnimi osebnostmi.[33]

V pogovorih se je pokazalo, da je bil
predlog med priznanimi kanonisti
dobro sprejet in da mu je bila
naklonjena tudi Kongregacija za
redovnike. Ta je bila navsezadnje
pristojni organ oblasti, ki naj bi
predlagani načrt preučil, četudi je že
to dejstvo sámo nakazovalo, da je
bila ta rešitev precej začasna.
Medtem so se mednarodne razmere
vedno bolj zapletale in povezave med
posameznimi državami so bile vse
slabše. Bilo je pričakovati, da se bodo
zavezniki po zmagi v Afriki izkrcali v
Italiji, zaradi česar bi lahko bili stiki s
Svetim sedežem prekinjeni ali
oteženi. Spričo tega in v želji, da bi iz
Rima kmalu prejel odgovor, je
ustanovitelj sprožil uradni postopek,
ne da bi čakal na Álvarovo vrnitev iz
Italije. Tako je 13. junija zaprosil za
škofijsko vzpostavitev Duhovniške



družbe svetega Križa ter k prošnji
priložil njen splošen opis.[34]

Jožefmarija si pri napredovanju
postopka ni hotel privoščiti niti ene
ure zakasnitve. Álvaro del Portillo se
je 21. junija vrnil iz Rima in očeta
seznanil z zadnjimi novostmi. In 22.
junija 1943 se je madridski škof
obrnil na kardinala La Pumo,
prefekta Kongregacije za redovnike, s
prošnjo za nihil obstat, se pravi za
dovoljenje za vzpostavitev Družbe.

Isidoro je tedaj prestajal poslednje
trenutke, le nekaj korakov ga je ločilo
od smrti. Potrpežljivo in upajoče je
Bogu izročal svoje trpljenje v
dolgotrajni in vedri agoniji. Oče mu
je podelil bolniško maziljenje.
Isidorovo trpeče telo je postalo ena
sama bolečina. Medtem so meseca
julija nestrpno pričakovali odgovor iz
Rima:

Vse delo bodočih duhovnikov je
odvisno od te rešitve, je ustanovitelj



spominjal svoje duhovne otroke.
Molim ter spodbujam k molitvi in
žrtvam za ta namen, kolikor le
morem.

Dela je veliko: vsak dan več.
Takojšnje delo naših prvih
duhovnikov bo čudovito. Nujno jih
potrebujemo![35]

Isidoro ni dočakal podelitve nihil
obstat na tem svetu. Umrl je 15. julija
popoldne. Kljub skrbnosti in
ljubeznivosti, s katero so ga noč in
dan spremljali člani Dela, je umrl
sam, v trenutku, ko v njegovi sobi ob
njem ni bilo nikogar. Oče je to
izvedel v centru Jorge Manrique, kjer
je imel meditacijo za svoje hčere.
Naslednji dan so ga pokopali v grob,
kjer so počivali stari starši, gospod
José in gospa Dolores; tako so bili vsi
trije skupaj, kakor da bi jih združil
isti cilj. Na nagrobni kamen so dali
vrezati besede iz liturgije: Vita
mutatur, non tollitur, kot spomin na



to, da smrt ni izguba, marveč
sprememba življenja.[36]

Oče je že prej v vse centre Dela poslal
telegram: Isidoro je na svet način
umrl včeraj popoldne. Molíte zanj.
Mariano.[37]

Prav istega dne, 16. julija, je pater
Arcadio Larraona, svetovalec
Kongregacije za redovnike in priznan
kanonist, poslal prefektu
kongregacije, kardinalu La Pumi,
izjemno odobravajoče mnenje o
Opus Dei in o ustreznosti, da se
vzpostavi kot družba škofijskega
prava.[38] Obravnava je tekla po
predpisanih tirih, in ko je bilo poletje
mimo, je Kongregacija za redovnike
11. oktobra 1943 podelila nihil obstat
za škofijsko vzpostavitev Duhovniške
družbe svetega Križa.[39]

Novico so 18. oktobra z brzojavko
sporočili madridskemu škofu.
Gospod Leopoldo se je mudil v mestu
Vigo in je tudi sam poslal telegram s



čestitkami Jožefmariju, ta pa mu je
20. oktobra odpisal:

Prejel sem vaš telegram. Blagoslovite
nas še enkrat in blagoslovite zlasti
tega svojega grešnega sina, ki
nenehno moli za vas in poljublja vaš
pastirski prstan.[40]

Prežet od veselja je ustanovitelj
zazvonil z vsemi zvonovi ter novico
razširil ustno in v pismih. Tisti nihil
obstat, četudi neustrezen, je pomenil
priznanje apostolskega dela,
cerkvenopravno utrditev strukture
in vodenja Opus Dei ter je položil
temelje za medškofijsko in
papeškopravno ureditev v
prihodnosti. Tako je to razložil
nekaterim svojim prijateljem:

Pravkar je iz Rima prispel nihil
obstat za celotno Delo, tudi za
duhovniško zadevo, ki sta ga izdali
Kongregacija svetega oficija in
Kongregacija za redovnike. S tem ko
je Sveti sedež opravil impositio



manuum, smo postali še v polnejši
meri udeleženi pri apostolatu in
življenju svete matere Cerkve. Roma
locuta est …!

Pomagajte se mi zahvaljevati
Gospodu, dragi pater opat, in prosíte
menihe, naj se mi še oni pridružijo
pri tem dejanju zahvale.[41]

Gospod Baldomero Jiménez Duque
pa je od njega prejel takle povzetek: 
Na ta način je rešen tudi problem
naših duhovnikov.[42]

Cerkvenopravna vzpostavitev
Duhovniške družbe sv. Križa je bila
izvršena z odlokom Quindecim
abhinc annos, ki ga je gospod
Leopoldo datiral z 8. decembrom
1943. Njegovo besedilo prekipeva od
hvale in odseva rahločutno
naklonjenost do Dela – kakor da bi se
hotel oddolžiti za suhoparnost in
strogo uradnost odloka, s katerim je
leta 1941 Opus Dei odobril kot 
pobožno zvezo. (Omenili smo že, da je



takrat prišel v navzkrižje z moralno
avtoriteto nuncija, in ker ta, kot je
sam dejal, ni želel vznemirjati
občutljivosti v cerkvenih krogih, se je
moral gospod Leopoldo na njegovo
prigovarjanje ukloniti ter iz besedila
odstraniti okrasje in pohvalne
izraze.)[43]

»Že od njenih začetkov,« tako je
pisalo v odloku, »je to pobožno
ustanovo nenehno spremljala božja
naklonjenost. To je postalo še posebej
očitno zaradi števila in visoke ravní
mladih – s celovitimi krepostmi in
sijajnimi umskimi sposobnostmi –, ki
so zahajali k njenim dejavnostim. In
tudi zaradi odličnih sadov, ki jih je to
delo vsepovsod obrodilo. Slednjič pa
še spričo znamenja nasprotovanja, ki
je vselej bilo kakor očiten pečat
božjih del.«[44]

Te zadnje besede so bile v jasni zvezi
z »nasprotovanjem dobrih«.
Jožefmarija se je naglo in odločno



lotil nadaljnjih korakov. Kot že
rečeno, je dva dni po izdaji odloka o
vzpostavitvi družbe sporočil gospodu
škofu, da je bil v njenem okviru
osnovan Center za cerkvene študije.
[45] Dne 10. decembra 1943 pa je sledil
predlog za imenovanja na vodstvena
mesta Duhovniške družbe sv. Križa.
[46]

Ustanovitelj je ukrepal urno in
spretno, o čemer priča tudi to, da je
bil dopis s predlogom o imenovanjih
z dne 10. decembra poslan na
papirju z natisnjenim naslovom
»Duhovniška družba svetega Križa«,
da ga je podpisal kot »predsednik«
ter zraven z gumijasto štampiljko
odtisnil žig v obliki »Societas +
Sacerdotalis + Sanctae + Crucis +
Praeses«.[47]

V odgovor na prošnjo je madridski
škof 12. decembra uradno sporočil
predsedniku Družbe, da so bila
predlagana imenovanja potrjena.[48]



Še isti teden je Jožefmarija škofa
obiskal. Ko sta kramljala v knjižnici,
je ura odbila enajst zvečer in gospod
Leopoldo mu je nepričakovano
predlagal, naj obnovi svojo
inkorporacijo v Opus Dei. Tedaj, se
spominja duhovnik:

… sem pokleknil ter na pamet in v
ganjenosti pretrgano izrekel besede,
ki so predvidene za dejanje zvestobe
v našem Ceremonialu,[49] v katerih ni
govora o zaobljubah niti o prisegah
niti o čemerkoli podobnem.

Njemu se je tako kot meni to zdelo
povsem naravno, vendar je bilo
prvikrat, da je ta častiti, že prileten
cerkveni dostojanstvenik
prisostvoval inkorporaciji nekoga, ki
je vzpostavil neko jedro vernikov za
širjenje svetosti in apostolata, ne da
bi bila pri tem izrečena kakršnakoli
zaobljuba ali prisega.[50]

↗ Naslednje poglavje

https://opusdei.org/sl-si/article/6-prvi-duhovniki/


↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
159.

[2] Na praznik Gospodovega
spremenjenja, 7. avgusta 1931, mu je
Gospod pokazal, da bo zmagoval
tako, da bo k Sebi pritegnil vse
stvari, ko bo križ s Kristusovim
naukom povzdignjen na vrh vsake
človeške dejavnosti (Zapiski, št.
217). V tej sorodni misli o križu
znotraj sveta je izražena odrešenjska
rodovitnost.

[3] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
159.

[4] Pismo 24. 10. 1942, št. 66. Tedaj,
nadaljuje z razvojem te misli, se v
večji meri uresniči nadnaravni
pomen naše izročitve, ker
izkusimo – na duši in telesu – tisto

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


daritev, s katero smo svoje
življenje izročili Gospodu in ki se
dviga k Njemu in odorem
suavitatis [kakor prijetna vonjava].

[5] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, str. 27.

[6] Filozofijo trpljenja je Jožefmarija
izražal z nekaterimi načeli, polnimi
zdravega razuma:

Kadar je mogoče bolečino
odpraviti, jo odpravimo. Trpljenja
je že tako v življenju dovolj! Kadar
pa je ni mogoče odpraviti, jo
darujemo. Bolnikom je treba dati
vse, kar potrebujejo. Medtem ko mi
lahko shajamo tudi brez
najosnovnejših stvari, to za
bolnike ne velja (Álvaro del Portillo,
PR, str. 968).

[7] Pismo iz Madrida patru
Maximilianu Canalu OP, EF-440216-1.



[8] Pismo iz Leóna članom Dela v
Madridu, EF-400806-1.

[9] Pismo iz Leóna članom Dela v
Madridu, EF-400808-1.

[10] Isidorovo pismo Joséju Orlandisu
Roviri, 27. 8. 1940, IZL, D-1213, 466.

[11] Pismo iz Segovie članom Dela v
Madridu, EF-400823-1.

[12] Pismo iz Segovie članom Dela v
Madridu, EF-400827-1.

[13] Monsinjorja Marcelina Olaecheo
je želel obiskati zato, da bi preučil
dokumente, potrebne za odobritev
Dela: da bi vam pokazal tiste
papirje, o katerih sem vam govoril,
in slišal nasvete, ki bi mi jih moj
oče-škof hotel dati. Prišel bom, ko
mi boste vi rekli, če se vam zdi
vredno. Še naprej molíte za nas,
zlasti zame, ki na ramenih stalno
nosim križ (Pismo iz Madrida,
EF-400910-1).



[14] V zvezi z boleznijo in smrtjo
Isidora Zorzana prim. José Miguel
Pero-Sanz, op. cit., str. 297.

[15] Pismo iz Segovie članom Dela v
Madridu, EF-420712-1; Pismo iz
Segovie Álvaru del Portillu in članom
Dela v Madridu, EF-421104-2.

[16] José Luis Múzquiz de Miguel, RHF,
T-04678/1, str. 39.

Laetatus sum in his quae dicta sunt
mihi – razveselil sem se, ko so mi
rekli (Ps 122,1).

[17] Po ustreznih pregledih in na
podlagi rentgenskih slik ter številnih
analiz so zdravniki potrdili, da je šlo
za maligno limfogranulomatozo
oziroma Hodgkinovo bolezen. Bolnik
je imel kronično vnetje živčnih
vozlov, ki je povzročalo vročičnost,
visoko temperaturo, izčrpanost,
pomanjkanje apetita, postopno
hujšanje, izrazito slabokrvnost in vse
hujše dušenje. Ganglijske tvorbe so



pritiskale na bronhije in zmanjšale
pljučno kapaciteto na četrtino, kar je
bil razlog strašnega dušenja in hude
utrujenosti (prim. Gradivo za
postopek beatifikacije in kanonizacije
božjega služabnika Isidora Zorzana
Ledesme, člana Opus Dei, Madrid
1948).

[18] Javier de Ayala Delgado, Sum.
7580; prim. tudi: Francisco Ponz
Piedrafita, Mi encuentro con …, op.
cit., str. 139; in Eduardo Alastrué
Castillo, Sum. 5537.

[19] Luis Palos Yranzo, Sum. 5568.

[20] Prim. José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, str. 75.

[21] Prim. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159, IX, str. 25.

[22] Prim. Pisma Álvaru del Portillu iz
Burgosa, EF-390224-4 in EF-390323-5,
iz Madrida, EF-390518-5, ter iz
Burjasota, EF-390606-1.



[23] Pismo, EF-410625-1.

[24] Rokopis, napisan v Vitorii,
EF-430228-1.

[25] Prim. prav tam.

[26] Zakonik cerkvenega prava 1917,
kanon 673. Prim. Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., str. 120.

[27] Pismo 14. 2. 1944, št. 12.

[28] Kanon št. 673 Zakonika iz leta
1917 določa, da družba skupnega
življenja brez zaobljub »pravzaprav
ni red«. Te družbe so se pojavile v 17.
stoletju zaradi apostolskih ciljev:
zaradi skrbi za revne ali bolnike,
zaradi duhovniške oskrbe itd. Četudi
njihovi člani niso delali javnih
zaobljub, pa je njihovo skupno
življenje bilo podobno življenju
redovnikov. Zato je spričo tveganja,
da bi novo Družbo, odobreno kot 
družba skupnega življenja brez
zaobljub, pomešali s kakšnim redom



ali redovno kongregacijo,
ustanovitelj k normativnim
besedilom dodal pojasnila
(Lineamenta, št. 1; Constitutiones, št.
1), da bi na poseben način poudaril
sekularnost. To skupnost življenja je
treba tolmačiti v širšem pomenu
besede; se pravi, da se nanaša samo
na duha in na njej lastno pravno
ureditev, nikoli pa na fizično
življenje pod isto streho (Pismo 14.
2. 1944, št. 12).

[29] Z uporabljenim pravnim
pristopom pride to tega, da
pastoralna stvarnost Opus Dei – 
preostali člani laiki, ki sestavljajo
Duhovniški družbi svetega Križa
pripadajoče, z njo združeno in
neločljivo povezano delo – postane
nekako popačena v svoji podobi in
obsegu; vendar so člani Opus Dei še
naprej običajni verniki in s tega
vidika ohranjajo »pristnost« Opus
Dei. Prim. Pismo 14. 2. 1944, št. 12.



Kljub temu da je Družba res
sestavljena iz »majhnega jedra«
duhovnikov in laikov Dela, pa se s
pravnega gledišča zdi, kakor da bi bil
Opus Dei absorbiran v Duhovniško
družbo sv. Križa. Tako je na primer v
odloku madridskega škofa, s katerim
je bila 25. 1. 1944 potrjena
konstitucija Duhovniške družbe sv.
Križa, zapisano: »Ta konstitucija
ureja naravo, cilje, dejavnosti,
asketsko prakso in življenje Družbe
ter njenega specifičnega apostolskega
orodja, imenovanega Opus
Dei« (prim. Amadeo de Fuenmayor et
al., ob. cit., Apéndice Documental 18,
str. 529).

[30] Prim. José Orlandis Rovira, 
Memorias de Roma en guerra (1942–
1945), Madrid 1992, str. 41 sl.

[31] Pismo iz Madrida članoma Dela v
Rimu, EF-430510-1.

[32] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
552. Prim. tudi José Orlandis Rovira, 



Memorias …, op. cit., 14. pog.: Una
página de historia del Opus Dei, str.
65–69.

Le nekaj dni pred tem, 21. maja, je
Franciscu Botelli, ki se je nekaj
mesecev mudil v Italiji, uspelo priti
na zasebno avdienco pri Piju XII.
Papež je povprašal po očetu in se
pozanimal za Delo, pa tudi za zadevo
v zvezi z »nasprotovanjem dobrih«.
Prim. Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159, X, str. 16.

O tistem jutru 4. junija, ko je bila
avdienca, pripoveduje José Orlandis
več anekdot. Ko sta se z Álvarom del
Portillem odpravila iz stanovanja,
nista našla nobenega taksija in sta se
morala peljati s tramvajem, da ne bi
prišla prepozno v Vatikan. Álvaro je
bil oblečen v imenitno uniformo,
kakršne so takrat imeli gradbeni
inženirji, in na stojišču je neki
gospod vzkliknil: To je nemogoče;
tako mlad, pa je že admiral.



Ko sta prišla do bronastih vrat in so
švicarski gardisti zagledali imenitno
in njim neznano uniformo, se je
zaslišal ukaz: Četa, mirno! In Álvaro
je izvršil pregled garde ter se
odpravil v dvorano za avdience.
Prim. José Orlandis Rovira, Memorias
…, op. cit., str. 67–68.

[33] Med dostojanstveniki, ki jih je
obiskal Álvaro del Portillo, so bili še:
msgr. Montini, namestnik v
državnem tajništvu; msgr. Ruffini;
kardinal Pizzardo, prefekt za
semenišča in univerze; kardinal
Tedeschini; kardinal Vidal y
Barraquer; patra Larraona in
Montoto, klaretinca; benediktinski
pater Albareda, direktor Vatikanske
knjižnice; nekaj patrov
dominikancev, Suárez, Canal idr.
Prim. José Orlandis Rovira, Memorias
…, op. cit., str. 68.

[34] Prim. Pismo iz Madrida škofu
Leopoldu Eiju y Garayu, EF-430613-1;



in Amadeo de Fuenmayor et al., op.
cit., Apéndice Documental 9, str. 516–
520. V zvezi s cerkvenopravnim
postopkom za škofijsko vzpostavitev
Duhovniške družbe sv. Križa: prim. 
prav tam, str. 122 sl.

[35] Pismo iz Madrida članom Dela v
Rimu, EF-430725-1.

[36] Prim. María Dolores Fisac Serna,
RHF, T-04956, str. 16; in Eduardo
Alastrué Castillo, Sum. 5546.

[37] Telegram iz Madrida, poslan
Antoniu Huerti Ferrerju,
EF-430716-1. Postopek za
beatifikacijo Isidora Zorzana, čigar
sluh svetosti je bil zelo razširjen, se je
začel 11. oktobra 1948 v Madridu.
Prim. José Luis Múzquiz de Miguel, 
Sum. 5797.

[38] Prim. AGP, Pravni oddelek III/
15015.



[39] Prim. Amadeo de Fuenmayor et
al., op. cit., Apéndice Documental 13,
str. 525. Pred tem je bilo obvezno
treba pridobiti nihil obstat od
Kongregacije svetega oficija;
pridobitev le-tega je bila sporočena
na Kongregacijo za redovnike 29. 9.
1943; prim. prav tam, Apéndice
Documental 12, str. 524.

V zvezi z 11. oktobrom 1943, ko je bil
podeljen nihil obstat, ni pa še prišla
novica v Madrid, navaja msgr.
Álvaro del Portillo drobno anekdoto.
Ko je bil tistega dne z ustanoviteljem,
mu je dejal:

– Oče, jutri boste gotovo veseli, saj je
god Pilarske Marije. Oče pa mu je
odvrnil:

– Vedno sem vesel, še posebej ob
Marijinih praznikih. Vendar imam
med njenimi prazniki najraje
današnjega, ker obhajamo njeno
materinstvo (Álvaro del Portillo, PR,
str. 712). Po takratnem liturgičnem



koledarju je bil 11. oktober praznik
Marije, Božje Matere.

[40] Pismo iz Madrida, EF-431020-1.

[41] Pismo iz Madrida montseraškemu
opatu koadjutorju Aureliu Maríi
Escarréju Janéju OSB, EF-431029-1.

Impositio manuum – polaganje rok.
Roma locuta est – Rim je spregovoril.

Silno dobre volje je bil Jožefmarija,
saj v pismu montseraškemu opatu
dodaja: Še vedno ni prispel
»bencin«, ki mi ga naznanjate.
Zagotavljam vam, da bo sprejet z
veseljem … in da se bo veselje ob
poživljajoči kapljici še okrepilo. Z
besedo »bencin« misli na nekaj
steklenic žganja »Arome z
Montserrata«, za katere mu je pater
Escarré sporočil, da mu jih bo poslal.
Čez čas mu znova piše: Prejeli smo
steklenice z Aromami in izkazana
jim je bila dolžna čast – na veliko



veselje pokuševalcev (Pismo iz
Sevilje, EF-431217-1).

[42] Pismo iz Madrida, EF-431203-2.

[43] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
553.

[44] Odlok o cerkvenopravni
vzpostavitvi Duhovniške družbe sv.
Križa, 8. 12. 1943, v: Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 14, str. 526–527.

[45] Prim. RHF, D-15140.

[46] V Jožefmarijevem dopisu je bilo
izpostavljeno, da skladno z 
lineamenta Constitutionum ključne
naloge v Družbi izvršuje predsednik
ob posvetovanju s svetom; ker pa ta
organ še ni obstajal, je to prepustil
prvemu in naravnemu nadrejenemu,
ki je bil gospod škof.

Predlagana imenovanja so bila
naslednja: »Generalni tajnik: Álvaro



del Portillo y Diez de Sollano;
podtajnik dela sv. Mihaela: José Luis
Múzquiz de Miguel; podtajnik dela
sv. Gabriela: José María Hernández
Garnica; podtajnik dela sv. Rafaela:
Pedro Casciaro Ramírez; generalni
upravitelj: Ricardo Fernández
Vallespín« (prim. RHF, D-15138).

[47] Prav tam.

[48] Prim. RHF, D-15139.

[49] Obrazec za dejanje zvestobe: prim.
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
Apéndice Documental 16, str. 528.

[50] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
87.

V dokumentu nihil obstat oziroma v
dovoljenju za škofijsko vzpostavitev
Družbe je Kongregacija za redovnike
določila, da mora predsednik potrditi
svojo vseživljenjsko zvestobo vpričo
škofa ter da je temu podeljena oblast
podajati odobritve in spreglede glede



odstopanja od inkorporacije (prim.
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
Apéndice Documental 13, str. 525).

V obvestilu o vzpostavitvi
Duhovniške družbe sv. Križa, ki ga
ordinarij Škofije Madrid - Alcalá 19.
12. 1943 pošlje na Kongregacijo za
redovnike, je zapisano: Moderator
nuper erectae Societatis Sacerdotalis
Sanctae Crucis coram me perpetuam
emisit fidelitatem (prav tam, Apéndice
documental 17, str. 528).

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/5-isidorova-smrt-nihil-
obstat-svetega-sedeza/ (17. Dec. 2025)

https://opusdei.org/sl-si/article/5-isidorova-smrt-nihil-obstat-svetega-sedeza/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-isidorova-smrt-nihil-obstat-svetega-sedeza/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-isidorova-smrt-nihil-obstat-svetega-sedeza/

	​5. Isidorova smrt. »Nihil obstat« Svetega sedeža

