
opusdei.org

5. Drugi oktober
1928

Ustanovitelj Opus Dei —
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Sep. 2018

↗ Nazaj na kazalo

Okrožje Chamberí, kjer je stal Zavod,
je bilo podaljšek madridskega starega
mestnega jedra proti severu.
Razširjen predel, v katerem so
prevladovala štiri- in petnadstropna
stanovanja srednjega sloja ter
obsežna zemljišča med samostani,

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


palačami in upravnimi stavbami.
Precej je bilo tudi opečnatih zgradb,
postavljenih ob koncu stoletja, z
mešanico mudéjarskega sloga in
okrasja ter gotskega krogovičja.

Stanovanje gospe Dolores, nekoliko
oddaljeno od Zavoda, je odsevalo
gmotni položaj družine, ki je bila v
celoti odvisna od Jožefmarijevih
prihodkov. Ni potrebno ponavljati,
da so živeli revno, čeprav ne vemo
natančno, do kakšne mere. Ena
izmed apostolskih dam podaja prav
previdno oceno, ko pravi, da položaj
Escrivájevih »ni mogel biti zelo
cvetoč, saj so živeli preprosto«.[1]

Prav tako niso znani podatki o
njegovih prihodkih od poučevanja.
Neki osameli podatek iz poletja 1928
nam obrobno osvetli težavne
razmere tistega dóma. Dne 31.
avgusta se Jožefmarija prijavi na tri
predmete doktorskega študija prava,
za kar je moral naenkrat odšteti 150
pezet.[2] Ta vsota je bila preveč



zajetna, da bi si kar privoščil kaprico
in ne šel na izpit iz »španske pravne
literature«, enega izmed treh
predmetov. Druga dva izpita je
uspešno opravil 15. septembra.

Če je kaplanu primanjkovalo časa za
študij in denarja za plačilo izpitnih
pristojbin, kako je potem lahko
poravnal omenjenih 150 pezet?
Resnica je ta, da denar ni prišel iz
njegovega žepa, ampak je bilo kritje
stroška velikodušna gesta s strani g.
Joséja Cicuéndeza, ki je vedel, da
profesor kanonskega in rimskega
prava ni imel niti prebite pare.[3]

Po koncu septembrskega izrednega
izpitnega obdobja je na univerzi in
na akademijah sledilo par tednov
oddiha pred začetkom novega leta.
Jožefmarija, ki je vsako leto šel na
osemdnevne duhovne vaje, je
izkoristil ta akademski premor.
Drugi kaplan Zavoda ga je
nadomestil pri njegovih zadolžitvah,



sam pa je poskrbel, da se je lahko
udeležil duhovnih vaj za škofijske
duhovnike.[4] Centralna hiša
lazaristov, kjer naj bi potekale, ni bila
daleč od Zavoda. Bila je to obsežna
štirinadstropna stavba iz opeke,
zgrajena okrog notranjega dvorišča z
vrtom, s preprostimi in skromnimi
sobami, razporejenimi vzdolž dolgih
hodnikov. Te zgradbe se je ob
začetku Ulice García de Paredes
držala cerkev sv. Vincencija
Pavelskega, danes cerkev čudodelne
svetinje, dokončana leta 1904. Zadaj
je bil »prostran vrt z bujnim in
plodovitim rastjem in zelenjem, ki je
bil s stezami in sprehajalnimi potmi
razdeljen na več pravokotnih delov,
prekritih s košatim sadnim ali
okrasnim drevjem«.[5] V teku let so te
ogromne odprte površine z vrtovi in
sadovnjaki, ki so se, prekinjeni z
večjimi stavbami in pozidanimi
predeli, razprostirali vse do Trga
Cuatro Caminos, počasi izginjale s
širjenjem mesta.



Duhovne vaje so se začele na nedeljo,
30. septembra, in trajale do 6.
oktobra. V nedeljo je tja prispel
Jožefmarija, založen s svojimi
osebnimi potrebščinami in z debelim
snopom nepovezanih zapiskov in
papirjev. Na njih je – kot že rečeno –
med drugim beležil izredne milosti,
ki mu jih je Gospod pošiljal že deset
let, v glavnem v obliki navdihov in
razsvetljenj.[6]

Pozneje je z vso preprostostjo
pojasnil izvor in vsebino teh
papirjev, ki so postali del Zasebnih
zapiskov, ki jih je on poimenoval 
Katarine: Ne vem, ali sem kje v
Katarinah spregovoril o nastanku
teh zapiskov. V primeru, da nisem
o tem povedal ničesar, naj
omenim, da sem zagotovo pri
osemnajstih letih, ali pa morda že
prej, začutil spodbudo k
zapisovanju, brez reda in mere …
Sedaj se spominjam, da je o tem



govor na prvotnih lističih. Bodi
torej dovolj.[7]

Toda s tem pojasnilom v nas zbudi
radovednost in željo, ki ostane
nepotešena, kajti tisti prvotni lističi
ne obstajajo. Njihova zgodovina je
bila kratka. Prenesel jih je v prvi
zvezek svojih Zapiskov, pozneje pa ta
zvezek vrgel v ogenj. Na tistih
straneh je bilo precej dogodkov
nadnaravnega značaja in ob
razumljivem pomisleku, da bi ga kdo,
ki bi jih prebiral, lahko štel za
svetnika, se je odločil, da jih uniči.[8]

Dejansko so beležke poleg drugih
misli razodevale resnično izjemnost
njegovega življenja. Jožefmarijeva
zvestoba slutnjam ljubezni je po
desetih dolgih letih požrtvovalnega
odzivanja na milost postala nekaj
junaškega. Njegova vera je zagotovo
bila ogromna. Njegovo upanje
nepremakljivo. Njegova ljubezen pa
je prekipevala v dejanjih. A ta mladi
duhovnik se je brez oziranja na



čakanje in neprijetnosti štel za zelo
dobro poplačanega s prejetimi
milostmi. Le on je vedel, v kolikšni
meri je bil dolžnik.

Gospod, ki ga je od dne njegovega
rojstva dalje pripravljal na to, da v
njegove roke položi božjo nalogo,
zmožno spremeniti tok zgodovine, je
v tem trenutku presodil, da je njegov
izvoljenec že dozorel. Jožefmarija je
štel komaj šestindvajset let, vendar je
do sem čudovito sledil božjemu
koraku, brez pridržkov ali odlašanja.
Gospod pa, ki je vselej ljubosumno
skrben do njemu ljubih duš, se ni
pustil prekositi v darežljivosti. Sredi
slutenj ljubezni ga je navdajal z
milostmi. Mladi duhovnik se je
zavedal skrivnega delovanja izrednih
uslug, ki jih je prejemal, vendar ne
vseh; pa tudi vedrosti in dobre volje,
ki se je širila okoli njega; ter svojih
talentov, ki jih je premogel kot
svetovalec in voditelj duš. Božjo roko
je zaznal v stanovitnosti ob soočenju



s težavami, v apostolski učinkovitosti
svoje besede, v poslušnosti, s katero
so se ob toplini njegovega
duhovniškega služenja uklanjali
ubogi in bolni v Zavodu, otroci in
študentje. Videti je bilo, kakor da se
ovire zravnavajo pred njegovim
korakom in mu kažejo pot, ki ga je
približevala božjemu hotenju, o
katerem je že dolgo sanjal in ga slutil.

Končno je njegovo nenehno vpitje – 
Domine, ut videam! Domine, ut sit!
– doseglo vrh, s katerega bo moč
ugledati božji načrt, ki ni bil
zasnovan včeraj niti pred desetimi
leti, temveč izhaja iz večnosti božje
ljubezni. Zdaj je bilo srce tega
mladega duhovnika kakor brst rože
tik pred tem, da vzcveti.

* * *

Na tistih duhovnih vajah je bilo šest
duhovnikov. Vstajali so ob petih
zjutraj in hodili spat ob devetih



zvečer. Vmes pa: spraševanja vesti,
maša, nagovori, božji oficij …[9]

V torek zjutraj, drugega oktobra, na
praznik angelov varuhov, je bil po
maši Jožefmarija v svoji sobi in
prebiral zapiske, ki jih je prinesel s
seboj. Nenadoma ga je prevzela
izredna milost, po kateri je razumel,
da je Gospod dal svoj odgovor na
tiste vztrajne prošnje, na tisti 
Domine, ut videam! in Domine, ut
sit!

Glede tega čudovitega dogodka in
svojih osebnih okoliščin je bil vedno
razumljivo molčeč.[10] Točno tri leta
kasneje bo opisal jedro tega, kar se je
zgodilo:

Prejel sem razsvetljenje o celotnem
Delu, medtem ko sem prebiral tiste
papirje. Ganjen sem pokleknil – bil
sem sam v svoji sobi, v premoru med
enim in drugim nagovorom –, se
zahvalil Gospodu in živo se



spominjam odmevanja zvonov iz
cerkve Angelske Matere Božje.[11]

V soju silne in neizrekljive luči
milosti mu je bilo Delo prikazano v
svoji celoti; »videl sem« je izraz, ki ga
je vedno uporabljal za opisovanje
tega dogodka. To nepričakovano
nadnaravno videnje je vase vpijalo
vse delne navdihe in razsvetljenja iz
preteklosti, raztresene po
posameznih zabeležkah, ki jih je
tedaj prebiral, ter jih z novim
smislom celote projiciralo v
prihodnost.[12]

Bili so to trenutki neopisljive
veličine. V duši je ta duhovnik pred
svojimi očmi v molitvi videl
razprostrto zgodovinsko obzorje
človeškega odrešenja, razsvetljeno z
božjo ljubeznijo. V tistem hipu je na
neizrekljiv način doumel božansko
srž vzvišene poklicanosti kristjana, ki
je bil sredi svojih zemeljskih opravil
pozvan k posvečevanju svoje



osebnosti in svojega dela. V tej luči je
zagledal bistvo Dela – orodja, ki je
bilo še brez imena –, določenega za
širjenje božjega načrta o vsesplošni
poklicanosti k svetosti, in videl, kako
iz osrčja Dela – orodja božje Cerkve –
odsevajo teološka načela in
nadnaravni duh, ki bo prenovil
človeštvo. V silni osuplosti je v
središču svoje duše razumel, da je
bilo to razsvetljenje ne samo odgovor
na njegove prošnje, marveč tudi
povabilo k sprejetju nadnaravne
naloge.

Nemudoma po deročem izlitju
milosti je duhovnika prevzelo tisto
edinstveno občutje nemira, s katerim
duše doživljajo vzvišeno pričujočnost
Gospoda. In ko se v zavesti bitja
razvnameta strah in bojazen, zasliši
v duši krepilni »Ne boj se!«:

To so božanske besede spodbude,
pravi ustanovitelj v avtobiografskem
slogu. V stari zavezi in v novi jih Bog



in nebeška bitja izrekajo, da
povzdignejo bedo človeka ter ga
usposobijo za pogovor razsvetljenja
in ljubezni; za zaupanje v na videz
nemogoče in težke reči, ki jih
človeško bitje s svojo močjo ne
doseže […].

Lahko vam zagotovim, otroci moji,
da te duše ne iščejo in si ne želijo
razodetij te običajne in izredne božje
previdnosti ter se globoko zavedajo,
da jih niso vredne; ponavljam, da jih
ob tem navdajajo čustva strahu,
bojazni. Vendar jim nato Gospodova
spodbuda – ne timeas! – nakloni
nezlomljivo gotovost, jih spodbudi z
zagonom zvestobe in izročitve; jim
da jasnosti za izpolnjevanje njegove
preljube Volje; ter jih vname, da se
zaženejo človeško nedosegljivim
ciljem naproti.[13]

Pripravljen na pogovor
razsvetljenja in ljubeznise je ves
predal zahvaljevanju, medtem ko so



se iz globine njegovega bitja z
nepotrpežljivim ritmom dvigale
besede Domine, ut sit! Sedaj, z
obzorjem popolne jasnine pred očmi,
onkraj slutenj in predčutij, se je ta
duša voljno podvrgla ustanovitveni
poklicanosti, da uresniči božji načrt.
[14]

Do izbe v molitev zatopljenega
duhovnika se je razlegalo radostno
odmevanje zvonov iz cerkve
Angelske Matere Božje v predelu
blizu Cuatro Caminos. To
odzvanjanje se je za vedno vtisnilo v
njegovo dušo: V mojih ušesih še
vedno odmevajo, je dejal leta 1964, 
zvonovi cerkve Angelske Matere
Božje, ki proslavljajo svojo
Zavetnico.[15]

* * *

Za mladega duhovnika je imel datum
2. oktober 1928 zelo izrecen pomen.
To je bil dan ustanovitve Opus Dei.
Zaradi tega je v vseh njegovih



poročilih prisotna velika slogovna
skrbnost, s katero se je hotel izogniti
dvoumnostim pri interpretaciji, in je
namenoma ločeval nadnaravni
dogodek od drugih osebnih okoliščin:

Prišel je 2. oktober 1928. Bil sem na
nekajdnevnih duhovnih vajah, ker
jih je bilo treba opraviti, in takrat je
na svet prišel Opus Dei.[16]

To zgodovinsko dejstvo je bilo
nepredviden in nepričakovan
dogodek. Nikakor to ni bila zamisel o
nekem človeškem podvigu, temveč
posledica božjega sunka v zgodovini
človeštva. Delo je prodrlo na svet
tistega 2. oktobra 1928, bo
ustanovitelj na neoseben način dejal
v eni od svojih meditacij.[17]

V vsakem primeru je njegov izvor
jasen. Jožefmarija je v sebi vedno
nosil trdno zavedanje, da je bil
protagonist tistega dogodka Gospod,
njegov glavni povzročitelj, ki je s
svojim veličastvom obvladoval



položaj, ki je dal pobudo in vdrl v
dušo svojega služabnika. Tistega
dne, pravi, je Gospod ustanovil
svoje Delo, obudil je Opus Dei.[18]

Samega sebe je postavil v ozadje in se
zato izogibal uporabi besede
»ustanovitelj«. Zmeraj si je pripisoval
drugotno vlogo, kot prejemnik tistega
božjega razsvetljenja, kot oseba, ki si
jo je Gospod prosto izvolil, da bi se z
njo igral, kakor se oče igra z majhnim
otrokom:

Še enkrat se je uresničilo, kar pravi
Sveto pismo: kar je nespametno, kar
nič ne velja, kar – lahko rečemo –
skorajda ne obstaja …, vse to vzame
Gospod in postavi v svojo službo.
Tako je vzel tisto bitje, kot svoje
orodje.[19]

Še izraziteje je zapisal leta 1934:

Božjega dela si ni zamislil človek […].
Pred mnogimi leti ga je Gospod
navdihnil nesposobnemu in gluhemu



orodju, ki ga je prvikrat ugledalo na
praznik svetih angelov varuhov,
drugega oktobra tisoč devetsto
osemindvajset.[20]

Tisto razsvetljenje je za zmeraj
vzpostavilo njegovo edino
zgodovinsko oporno točko glede
izvora Dela, pri čemer je v tistem 2.
oktobru videl povabilo, s svoje strani
pa odgovor na ta ustanovitveni
poziv.[21]

Prav je, je dejal ob neki obletnici 2.
oktobra, da vam namenim nekaj
besed na današnji dan, ko začenjam
novo leto svoje poklicanosti v Opus
Dei. Vem, da vi to pričakujete, vendar
vam moram povedati, otroci moje
duše, da ob tem čutim veliko težavo,
kakor silno boječnost, da bi na ta dan
pokazal nase. Ne gre za naravno
skromnost. To je stalno, kristalno
jasno prepričanje o moji lastni
nevrednosti. Nikoli, vse do tistega
trenutka, mi ni prišlo na misel, da naj



bi med ljudmi uresničil kakšno
poslanstvo.[22]

* * *

Datum 2. oktober je bil mejnik, ki je
natančno označeval zgodovinski
trenutek, ko je bil ustanoviteljev um
razsvetljen z jasno splošno idejo o
njegovem poslanstvu.[23]

Presenetljivo je, da se tega
nadnaravnega dogodka drži še
drugo, nadvse pomenljivo dejstvo,
namreč navdihi, ki jih je mladi
duhovnik razmeroma redno
prejemal, so naenkrat prenehali. Od
2. oktobra 1928 tega toka ni bilo več,
kakor da bi usahnil izvir studenca. 
Bilo je konec prvih navdihov, bo
kasneje povedal v svojih Zapiskih. Ta
božji molk je trajal vse do meseca
novembra 1929, ko se znova začne
posebna, zelo konkretna
Gospodova pomoč.[24]

Nepovezane zabeležke, ki jih je
prinesel s seboj, da bi ob njih



premišljeval na duhovnih vajah, so
bile, kot je videti, ideje brez
sistematičnega reda. V naslednjih
dneh duhovnih vaj jih je začel
urejeno razvrščati skladno s pravkar
prejetim splošnim razsvetljenjem o
celotnem Delu. To celovito videnje
božjega projekta je z novimi
razsežnostmi povzdignilo tisto, kar je
bilo poprej navdihnjeno v
razdrobljeni obliki. In znotraj tega
prizorišča neizmernih zgodovinskih
razsežnosti »je videl takšen Opus Dei,
kakršnega je hotel Gospod in kakršen
je moral biti v teku stoletij«.[25]

V zvezku zapiskov, ki ga je uničil, so
bile zbrane z ustanovitvijo povezane
zabeležke vse do leta 1930. Toda
tisto, kar je videl 2. oktobra 1928, je
bilo nekaj, kar ni nikoli ugasnilo v
njegovem umu in nikdar prenehalo
žareti v njegovem srcu. Od tistega
dne naprej je od Boga prejeta luč – o
vsesplošni poklicanosti k svetosti in
iskanju polnosti krščanskega



življenja sredi sveta ter preko
poklicnega dela – sestavljala bistvo
njegovega oznanjevanja. Istočasno se
je ukvarjal s pisanjem dokumentov,
ki jih bo kasneje izročil svojim
otrokom v Opus Dei. V najstarejšem
izmed teh spisov, obsežnem pismu,
datiranem s 24. marcem 1930, se zdi,
da ustanovitelj v prvih vrsticah
zasliši ljubeznivi odmev vzklika: 
Ignem veni mittere in terram et
quid volo nisi ut accendatur, ter
svetu predoči božje poslanstvo, ki mu
ga je zaupal Gospod:

Gospodovo srce je usmiljeno srce, ki
sočustvuje z ljudmi in se jim približa.
Naša izročitev v služenje dušam je
izraz tega Gospodovega usmiljenja
ne samo do nas, temveč do vsega
človeštva. Kajti poklical nas je k
temu, da se posvečujemo v
običajnem, vsakdanjem življenju.[26]

Takšna božja zamisel, ta vsesplošna
poklicanost k svetosti, h krščanski



popolnosti, je jasen dokaz za
neskončno ljubezen Gospoda, čigar 
pogled in srce sta usmerjena v
množico, v vse ljudi. In ustanovitelj
zažene v svet svoj razglas, v lastnem
imenu in v imenu tistih, ki mu bodo
sledili v prihodnje. To so drzne in
zapovedovalne besede v tonu
nekoga, ki je od Boga prejel osebno
poslanstvo na prizorišču zgodovine:

Vedno moramo imeti pred očmi
množico, kajti ni človeškega bitja, ki
ga ne bi ljubili, ki mu ne bi skušali
pomagati in ga razumeti. Zanimajo
nas vsi, ker vsi imajo dušo, ki jo je
treba rešiti, ker lahko v imenu Boga
vsem posredujemo povabilo, da bi v
svetu iskali krščansko popolnost, in
jim znova povemo: Estote ergo vos
perfecti, sicut et Pater vester caelestis
perfectus est (Mt5,48); bodite
popolni, kakor je popoln vaš nebeški
Oče.[27]



Bog ne dela razlik med dušami – to
zagotavlja On sam – niti ne postavlja
izjem, tako da se nihče ne more
opravičevati rekoč, da ni bil
povabljen. Padle so vse ovire in
predsodki:

S ponižnostjo nekoga, ki ve, da je
grešnik in nemočen – homo peccator
sum (Lk 5,8), rečemo skupaj s Petrom
–, a tudi z vero nekoga, ki se pusti
voditi božji roki, smo prišli povedat,
da svetost ni nekaj za privilegirane:
saj nas Gospod vse kliče, od vseh
pričakuje ljubezen, od vseh, kjerkoli
že so; od vseh, pa naj bo katerikoli
njihov stan, njihov poklic ali služba.
Kajti to običajno, vsakdanje življenje
brez sijaja je lahko sredstvo za
svetost: ni potrebno zapustiti
osebnega položaja v svetu zaradi
iskanja Boga, če Gospod neki duši ne
da redovniškega poklica, saj so vse
zemeljske poti lahko priložnost za
srečanje s Kristusom.[28]



Bog gre naravnost do srečanja z
ljudmi, ne da bi jih vlekel proč od
njihovega mesta: od dežele, v kateri
prebivajo, od poklica, ki ga
opravljajo, od družinskih okoliščin, v
katerih živijo. Bog vse nas pričakuje
v majhnem, v običajnem, kajti v
življenju se le poredkoma zgodi kaj
zares izrednega. Boga je torej treba
odkriti v običajnih in vsakdanjih
opravilih:

[…] za nas je izredno ravno tisto,
nadaljuje ustanovitelj, kar je
običajno: običajne reči, opravljene
dovršeno. Tako da se vselej
nasmehnemo in – tudi s človeško
elegantnostjo – presežemo to, kar je
nadležno, kar je neprijetno; ter smo
brezmerno velikodušni. Z eno
besedo, tako da iz svojega običajnega
življenja naredimo nenehno molitev.
[29]

V drobnih vsakodnevnih pripetljajih,
napolnjenih z ljubeznijo in z



dovršenostjo, v naporih in težavah, v
veselju, v dobro opravljenem
strokovnem delu, v služenju družbi
in bližnjemu, je vedno zaobsežen
dragocen zaklad. Namreč poklicno
delo in družbeni odnosi sestavljajo
okolje in snov, ki jo morajo kristjani
posvečevati, tako da postajajo sveti
pri izpolnjevanju družinskih in
državljanskih obveznosti. V
vsesplošni poklicanosti k svetosti je
zatorej implicitno zaobjeta
posvečujoča vrednost Bogu
izročenega dela, krščanska vrednost
svetnih dejavnosti, ki nas dvigajo nad
ta svet, ne da bi prenehali trdno stati
na njem. Na ta način duša vse to
izkoristi kot priložnost za
pobožanstvenje.

Ko v tem običajnem življenju
stopamo naprej po zemlji skupaj s
svojimi poklicnimi ali službenimi
tovariši – kot pravi pregovor, enako
se z enakim druži, kajti táko je naše
življenje –, nam Bog, naš Oče, daje



priložnost za vajo v krepostih, za
udejanjanje ljubezni, srčnosti,
pravičnosti, iskrenosti, zmernosti,
uboštva, ponižnosti, pokorščine …[30]

Tako znanost in umetnost, svet
ekonomije in politike, obrt in
industrija, domača opravila in
katerikoli pošten poklic prenehajo
biti nekaj indiferentnega ali
posvetnega. Kajti vsaka dejavnost,
oživljena v edinosti s Kristusom,
izvršena v dobrem duhu,
požrtvovalno, z ljubeznijo do
bližnjega in z vztrajnostjo, z
namenom dati slavo Bogu, je s tem
oplemenitena in pridobi nadnaravno
vrednost.

V tistem času je ustanovitelj v neki 
katarini zapisal: Kristus, naš Kralj,
je izrazil svojo željo. Nato pa v
nekaj besedah povzame ta nauk in
način, kako doseči svetost:

[…] tako da smo mi vedno v svetu, pri
običajnem delu, v naših stanovskih



dolžnostih, in smo tam s pomočjo
vsega tega sveti![31]

Jedro božjega sporočila, sporočila
ljubezni in posvečevanja, je
zahtevalo apostolsko poslanstvo s
ciljem razsejati dobro novico na vse
strani sveta ter dejavnost ali
ustanovo, ki bi jo širila med ljudmi.
To poslanstvo je prejel Jožefmarija
ravno 2. oktobra in istega dne ter ob
isti uri je Gospod v njegove roke
položil orodje za uresničitev tega
apostolskega podviga:

[…] tistega dne, nam pripoveduje, se
je garjavi osliček zavedel lepega in
težkega bremena, ki ga je Gospod v
svoji nerazložljivi dobroti naložil na
njegova pleča. Tistega dne je Gospod
ustanovil svoje Delo.[32]

Bilo je to prelepo breme, ker bo ta
mladi duhovnik, alter Christus, postal
glasnik novega sporočila za človeštvo
– sporočila, ki je staro kot evangelij
in kot evangelij novo. Kljub temu pa



se je v najboljšem primeru štel za
ponižnega in preziranja vrednega
oslička, ki so mu kar naenkrat
naložili dragocen in težek tovor.
Prelepo obremenitev, katero je z njim
delil Gospod, ki je prodrl vse do
globin njegove duše. V strogem
smislu je Jožefmarija svojo
poklicanost čutil takole:

Če me vprašate, kako človek zazna
božji klic, kako se tega zave, vam
bom dejal, da je to nov pogled na
življenje. Kakor da bi se znotraj nas
prižgala luč; to je skrivnosten zagon,
ki človeka žene, da svoje
najplemenitejše moči posveti neki
dejavnosti, ki s prakso prevzame
raven službe. Ta življenjska sila, ki je
podobna valečemu se plazu, je tisto,
kar drugi imenujejo poklic.

Poklic nas vodi k temu, da –
nezavedoma – zavzamemo v
življenju položaj, ki ga bomo z
navdušenjem in veseljem, polni



upanja ohranjali vse do trenutka
smrti. To je fenomen, ki delu dodeli
pomen poslanstva, ki oplemeniti in
daje vrednost našemu obstoju. Jezus
z dejanjem oblasti vstopi v dušo, v
tvojo, v mojo: v tem je klic.[33]

Njegovi dve prošnji, več kot deset let
neutrudno ponavljani, sta bili sedaj
že izkristalizirana stvarnost. Molitev 
Domine, ut videam! je bila uslišana
z razodetjem božjega načrta o
njegovem življenju v blagor vsega
človeštva. In v trenutku, ko ga je Bog
sprejel kot orodje za uresničenje Dela
– bitja z božanskim osrčjem –, je bil
dan odgovor na njegov Domine, ut
sit:

Jezus je nedvomno hotel, da sem vpil
iz svoje temine kakor slepi v
evangeliju. Leta in leta sem vpil, ne
da bi vedel, kaj prosim. In velikokrat
sem vpil z molitvijo »Ut sit!«, ki se
zdi, kot da prosi za neko novo bitje …



In Gospod je očem slepega dal luč –
kljub njemu samemu (slepemu) – ter
oznanja prihod bitja z božanskim
osrčjem, ki bo Bogu dajalo vso slavo
in utrdilo njegovo kraljestvo za
vedno.[34]

Njegova slutnja iz časa v Logroñu, da
bo nadenj prišlo nekaj, kar je bilo, po
njegovih besedah, nad menoj in v
meni,[35] se je uresničila. Nad njim je
bil božji načrt, v njem pa
ustanovitvena milost, potrebna za
spoprijemanje s težavami in za
izvršitev tega načrta. Bil je torej
dovolj sposoben in izkušen, da ga
izvede, kar dokazuje dejstvo, da je
Gospod položil ustanovitev Dela
povsem v njegove roke. Bil je založen
z nadnaravnimi in človeškimi
krepostmi; živel je kontemplativno
življenje sredi svojih zadolžitev in
opravil; posedoval je apostolski
zagon, dar vodenja in gorečnost za
duše. Skratka, v kali je že imel duha,
ki ga je ustanova zahtevala. Brez



drugega učitelja razen Svetega Duha
je kot ustanovitelj že utelešal Delo.
Tako je iz semena, ki ga je Gospod
vsejal v njegov um in v njegovo srce,
vzklil ves duh in celotna stvarnost
Dela.

Bog je Jožefmariju zaupal poslanstvo
nadnaravnega značaja, povsem
vgrajeno v poslanstvo Cerkve; in
sicer, prenesti načrt o vsesplošni
poklicanosti k svetosti v vseh časih v
otipljivo stvarnost:

Ko je Gospod v teh letih obudil svoje
Delo, je hotel, da bi nikoli več ne bila
nepoznana ali pozabljena resnica o
tem, da se vsi morajo posvečevati in
da je večini kristjanov namenjeno
posvečevanje v svetu, v običajnem
delu. Zato bo, dokler bodo ljudje na
zemlji, obstajalo Delo. Vedno bo
prihajalo do tega pojava: da bodo na
svetu ljudje vseh poklicev in služb, ki
bodo iskali svetost v svojem stanu, v
tem svojem poklicu ali službi, tako da



bodo kontemplativne duše sredi
ulice.[36]

V naročju Cerkve se je Delo pojavilo
kot sredstvo za apostolsko širjenje, s
ciljem na vse strani sveta oznaniti
veselo novico in pričevati o iskanju
svetosti sredi sveta:

Izbral nas je sam Jezus Kristus, je
zapisal ustanovitelj, da bi si sredi
sveta – v katerega nas je postavil in
od katerega nas ni hotel ločiti – vsak
izmed nas prizadeval za
posvečevanje v svojem stanu in da bi
– medtem ko s pričevanjem v
življenju in v besedi učimo, da je
poklicanost k svetosti vsesplošna –
med ljudmi vseh družbenih
položajev, še zlasti med izobraženci,
spodbujali krščansko popolnost v
samem jedru civilnega življenja.[37]

Delo je prišlo odgovorit na krik 
ignem veni mittere in terram z
organizacijo apostolskega
mobiliziranja, da bi vsepovsod z



zgledom in naukom oznanilo gorečo
Gospodovo željo. Toda pri
izvrševanju tega poslanstva bodo
člani Dela nastopali kot navadni
verniki, enaki drugim državljanom, s
katerimi si delijo iste navade, poklic
in skrb za družbo. To poslanstvo
bodo izpolnjevali brez želje po
izstopanju, povsem naravno, v
notranjosti družbe, tako da bodo
kvas sredi testa, da bi svet privedli k
Bogu, da bi k njegovim nogam
položili delo in srca ljudi. Vi in jaz
vemo in verujemo, je zapisal
ustanovitelj, da je edino poslanstvo
sveta dajati slavo Bogu. To
življenje ima smisel le v tolikšni
meri, kolikor je usmerjeno v večno
Stvarnikovo kraljestvo.[38]

Zaradi tega je od trenutka, ko se
pojavi Delo, v življenju in spisih tega
duhovnika slišati nov krik:

[…] kmalu bodo prišle binkošti
Božjega dela … in ves svet bo v vseh



svojih jezikih slišal viharne klice
vojakov vélikega Kralja: Regnare
Christum volumus![39]

* * *

Gospod, ki naše svobode nikoli ne
sili, je od Jožefmarija želel privolitev.
Besedo »da«, s katero je mladi
duhovnik goreče odgovoril na božji
načrt. Poleg tega je ustanovitelj ta
odgovor nadvse ponižno spremenil v
radostni Serviam! – služil bom! –
molitveni vzklik, ki ga je dnevno
izgovarjal vse svoje življenje. Bil je to
krik popolne podvrženosti božji volji,
potrditev, da je pripravljen Delo
uresničiti, in zavrnitev kakršnekoli
upornosti. Kajti sliši se, je govoril
svojim otrokom,nekakšen kolosalen
non serviam, v osebnem življenju,
v družinskem življenju, v delovnih
okoljih in v javnem življenju.[40]

Tistega 2. oktobra se je ta duhovnik
povsem zavedel svojega uboštva in
ogromne pomoči, ki jo je potreboval.



Ne da bi se oziral nazaj, je Gospoda
prosil za luč in moč: za železno
voljo, ki nas bo, zedinjena z božjo
milostjo, privedla do dokončanja
njegovega Dela v vso božjo slavo,
da bo Kristus-Jezus dejansko
kraljeval, ker bodo vsi skupaj s
Petrom šli k Njemu po edini poti,
po Mariji![41]

V želji, da v nekaj besedah povzame,
kaj je zvezda severnica njegove
ustanove in kateri cilj zasleduje, je
vse to naposled zapečatil s tremi
molitvenimi vzkliki. Vanje je strnil
pot posvečevanja članov Dela:

Jezus je Vzor. Posnemajmo ga!
Posnemajmo ga tako, da služimo
sveti Cerkvi in vsem dušam.
Christum regnare volumus – Deo
omnis gloria – Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam. S temi tremi
stavki so zadostno opisani vsi trije
cilji Dela: dejansko Kristusovo
kraljevanje, vsa božja slava, duše.[42]



Prav tako je že v prvem trenutku
razumel, da so od njegovega
osebnega vedênja in od izvrševanja
božjega podviga odvisne velike stvari
za Cerkev in za zgodovino sveta.
Vedel je, da ima v posesti
predragoceno karizmo; vendar jo je
moral, tako kot »dobri in zvesti
služabnik« iz evangeljske prilike,
privesti do rodovitnosti. Ustanovitelj
je tistega 2. oktobra videl, da je
potrebno z osebnim trudom in z
milostjo, pripadajočo njegovi
ustanovitveni karizmi, odpreti pot, ki
še ni obstajala. Razglašanje tega
sporočila o svetosti sredi sveta,
apostolsko mobiliziranje duš,
duhovno vodenje in prenavljanje
množice vernikov znotraj Cerkve
bodo dogodki, kakršnih v zgodovini
še ni bilo. Razumljivo je bilo
pričakovati, da bo z rastjo Dela, z
izvajanjem apostolata in iskanjem
svetosti sredi sveta prišlo do
nenadnega pastoralnega in
asketskega pojava, ki bo zahteval



nove okvire v praksi in v teoriji.
Proces ustanavljanja se bo torej
spremenil v dolg in naporen pohod,
ki se ne bo končal vse do samega
trenutka ustanoviteljeve smrti. On je
imel v rokah duha Dela. On je bil
deblo, iz katerega bodo pognale veje
in plodovi.

Ustanovitelj ni videl posameznih
pripetljajev na tej dolgi in težavni
poti, ki ga bo privedla do cilja. Je pa
videl Delo, projicirano na ozadje
stoletij, kot načrt, ki ga je Bog
uresničil po svoji previdnosti. Kar je
zadevalo njega, je bil pripravljen
začeti graditi čim prej, kajti od
začetka je bil trdno prepričan, da ga
bo to stalo solz in krvi:

[…] dobro vem, izjavlja v zaupnosti,
da moramo prvi, ki se bomo lotili
dela, s krvjo in solzami zgnesti to
malto za temelj, o katerem govorim.
Ne bomo izgubili ne vere ne veselja:



vse bomo zmogli v Njem, ki nam bo
dajal moč.[43]

* * *

V tistih dneh duhovnih vaj pri
lazaristih je prepoznal roko
Gospodove previdnosti, ki je
ustanovni kamen pripravljala s
težkimi dogodki, ki so družino
prisilili k romanju iz Barbastra v
Logroño, iz Logroña v Zaragozo in iz
Zaragoze v Madrid. V tej luči je
njegovo življenje pridobilo novo in
popolno barvitost. Bog ga je pripeljal
vse do prestolnice, da bi ga korenito
potopil v probleme človeštva.

Včeraj popoldne sem na ulici
razmišljal, bo povedal v svojih
Zapiskih, da je bil Madrid moj
Damask, kajti tukaj so odpadle
luskine z oči moje duše […] in tukaj
sem prejel svoje poslanstvo.[44]

Preveril je gmotna sredstva, ki jih je
imel na voljo za to poslanstvo, in se



zavedel svoje golote. Gospod mu je
na poti njegovega življenja polagoma
odvzel vso prtljago. Takrat sem se
znašel sam, moja edina popotnica
pa je bilo mojih šestindvajset let in
moja dobra volja,[45] nam pove ob
preštevanju svojih sredstev. (Ob neki
drugi priliki pa: V Delu smo začeli
delati, ko je Gospod tako hotel, v
popolnem pomanjkanju gmotnih
sredstev: šestindvajset let, božja
milost in dobra volja. Pa konec.)[46]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] María Vicenta Reyero, Sum. 5972.
Ohranjen je neki »pozdrav«
direktorja akademije s podpisom g.
Joséja Cicuéndeza in datumom 30. 6.
1930, s katerim Jožefmariju pošilja
»mesečni dohodek za junij«, vendar

https://opusdei.org/sl-si/article/6-kampanja-molitve-in-mrtvicenja/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


znesek ni omenjen (prim. AGP, RHF,
D-03395).

[2] 150 pezet vključuje državno vlogo
(127 pezet), pripravo spričevala (7
pezet), univerzitetni prispevek (15
pezet) in izdano potrdilo.

Trije predmeti, na katere se je
prijavil, so bili: zgodovina
mednarodnega prava, zgodovina
pravne literature in filozofija prava.

[3] Jožefmarija ni imel prihrankov niti
časa za študij teh predmetov, zato je
mogel predvidevati, da na izpit iz
zgodovine pravne literature ne bo
šel, saj so bili dva tedna pozneje na
vrsti drugi izpiti. Iz tega razloga je
mogoče sklepati na nesebičnost
prispevka g. Joséja Cicuéndeza, za
katerega vemo, da mu je že nekoč
prej plačeval vpisnino (prim. Álvaro
del Portillo, Sum. 271).

Kar zadeva dva opravljena
predmeta, je treba pojasniti, da je



moral filozofijo prava preštudirati že
leto prej, saj je 29. avgusta 1927
oddal vlogo za prijavo in plačal
izpitno takso, vendar ni mogel ali pa
ni hotel opravljati izpita septembra
1927. Kar se tiče zgodovine
mednarodnega prava, je že imel
dobro osnovo pravnega znanja, saj je
v Zaragozi pri predmetu
mednarodno javno pravo dobil
odlično oceno s pohvalo.

[4] Avgusta 1928 je tajništvo škofije
objavilo Okrožnico o duhovnih vajah,
v kateri je bilo rečeno: »Skladno z
ustaljeno prakso te škofije v preteklih
letih bo to jesen organiziranih več
duhovnih vaj za duhovnike. Naj pri
tem spomnimo, da so se jih dolžni
udeležiti vsi, ki tega niso storili v
zadnjih treh letih, kot je ukazano v
Zakoniku cerkvenega
prava« (»Boletín Oficial del Obispado
de Madrid - Alcalá«, št. 1469, 16. 8.
1928, str. 249).



Lazaristi so organizirali tri termine
za duhovne vaje; drugi od teh je bil
od 30. septembra do 6. oktobra: prim.
prav tam, str. 250.

[5] Prim. Guía de Arquitectura y
Urbanismo de Madrid, op. cit., 2.
knjiga, str. 10; prim. tudi Anales de la
Congregación de la Misión y de las
Hijas de la Caridad, 9. knjiga, Madrid
1901, str. 254–301; M. Horcajada, 
Reseña Histórica de las Casas de la
Misión fundadas en España desde
1704 hasta nuestros días, Madrid
1915, str. 481–509. Ta stavba je bila v
štiridesetih letih temeljito predelana
in dobršen del nekdanje zgradbe je
sedaj bolnišnica. Preostanek,
prenovljen in razširjen, je danes hiša
skupnosti patrov lazaristov, ki
skrbijo za pripadajočo baziliko
čudodelne svetinje.

Prim. Anales de la congregación de la
Misión, op. cit., str. 290. Na začetku
stoletja je centralna hiša lazaristov



obsegala ogromen blok, znotraj
katerega je bila stara posest Casa de
los Cipreses in vrt z imenom Quinta
de Hortaleza.

[6] Dne 2. oktobra 1928 je prejel
nadnaravno razsvetljenje o Delu, 
med branjem tistih beležk (Zapiski,
št. 306).

[7] Prav tam, št. 414.

[8] V zvezi s tem pravi msgr. del
Portillo: »Kot mi je večkrat povedal
naš oče, je bil razlog, ki ga je nagnil k
temu, da ga uniči, to, da je tam opisal
veliko dogodkov nadnaravnega tipa
in veliko izrednih milosti, ki mu jih je
naklonil Gospod. Leta kasneje, ker ni
hotel, da bi ga na podlagi tistih
izrednih darov imeli za svetnika, ko
pa nisem nič drugega – je trdno
prepričan trdil naš oče – kot le
grešnik, se je odločil tisti dokument
zažgati« (prim. prav tam, Uvodno
pojasnilo, str. 4).



[9] Predhodnih duhovnih vaj pri
lazaristih (od 16. do 22. septembra)
se je udeležilo 25 duhovnikov; na
naslednjih (od 14. do 20. oktobra) pa
jih je bilo 39: prim. »Boletín
Eclesiástico del Obispado de Madrid -
Alcalá«, št. 1476 (1. 12. 1928), str. 384.
Duhovne vaje je vodil pater Laredo:
prim. Anales de la Congregación de la
Misión, op. cit., 36. knjiga, Madrid
1928, str. 609.

Kot je določal urnik, je bil od sedmih
do osmih čas za sveto mašo; nato so
imeli zajtrk, opravili spraševanje
vesti in ob devetih male molitvene
ure, zatem pa branje Nove zaveze.
Med tem branjem in naslednjim
nagovorom ob enajstih dopoldne je
bil prosti čas. V tem prostem času za
premišljevanje – med deseto in
enajsto uro dopoldne – se je zgodil
dogodek, o katerem pripovedujemo
(prim. AGP, RHF, D-03610: Dnevni
razpored za udeležence duhovnih vaj).



[10] Kadar je moral govoriti o tem
trenutku izrednih milosti, se je
ustanovitelj iz ponižnosti temu zelo
izmikal. Obstajal pa je še drug razlog,
zaradi katerega ni navajal
podrobnosti; s tem je svojim otrokom
dajal vedeti, da Delo ne temelji na 
čudežnih dogodkih; odločno sem
vas učil, naj si nikdar ne želite
izrednih notranjih poti (prim. 
Pismo 6. 5. 1945, št. 4).

[11] Nato še dodaja: V nekakšno enoto
sem zbral posamezne zabeležke, ki
sem jih zapisoval dotlej (Zapiski, št.
306).

[12] Kar zadeva posamezne
zabeležke, pravi J. L. Illanes: »Vsa
tista dejstva, ki so bila do tedaj kakor
nepovezani kamenčki še
neizdelanega mozaika, pridobijo kar
naenkrat svoj dokončni smisel v
vzvišeni luči, ki mu jo sedaj nakloni
Bog« (prim. J. L. Illanes, Dos de
octubre de 1928: alcance y significado



de una fecha, v: več avtorjev, Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei, Pamplona 1982, str. 78).

Ta interpretacija je možna ob
dopuščanju, da je bil mozaik še
nepopoln, da razsvetljenje prejšnjim
navdihom daje novo razsežnost in da
bo ustanovitev – kot bomo videli
kasneje – zahtevala še nadaljnja
božja razsvetljenja, ki bodo
nadnaravni izvor Dela utrdila.

[13] Pismo 6. 5. 1945, št. 4–5.
Ustanovitelj pripoveduje o svojih
osebnih izkušnjah, tudi kadar govori
v tretji osebi. O tem: prim. tudi 
Meditacija z dne 14. 2. 1964.

[14] Znova je ponavljal besede Ecce
ego quia vocasti me (prim. 
Meditacija z dne 2. 10. 1962), kot
nadaljevanje tistega klica in tistega
odgovora v Logroñu leta 1918, ko je
kakor slepi iz Jerihe prosil za
razsvetljenje. Jezus je s tem
dejanjem oblasti vstopil v dušo



(prim. Pismo 9. 1. 1932, št. 9) in ta se
je hvaležno prepustila Gospodu, saj
jo je jasno poklical k dejavnosti v
njegovem Delu, s povsem določeno
poklicanostjo (prim. Pismo 11. 3.
1940, št. 32).

[15] Meditacija z dne 14. 2. 1964; leta
1974 pa je omenjal veselje in 
čuječnost duha, ki so ga v moji
duši – minilo je že skoraj pol
stoletja – pustili zvonovi Angelske
Matere Božje (Pismo 14. 2. 1974, št.
1).

[16] Meditacija z dne 14. 2. 1964.

[17] Meditacija z dne 2. 10. 1962.

[18] Zapiski, št. 306; Pismo 14. 2. 1950,
št. 3. Kot pravi msgr. J. Echevarría:
»Ustanovitelj ni zasnoval sklepa, da
ustanovi Opus Dei. Gospod mu je dal
videti Delo 2. oktobra 1928, ko je bil
na duhovnih vajah v samostanu
lazaristov, na madridski Ulici García
Paredes […]. Bil je torej navdih, ki ga



je Gospod podelil izključno božjemu
služabniku. Zato ne gre za idejo, ki bi
jo on sam izdelal, niti za projekt, ki bi
se rodil s sodelovanjem drugih
ljudi« (Sum. 2139).

[19] Meditacija z dne 19. 3. 1975.

[20] Navodilo 19. 3. 1934, št. 6–7.

[21] V neki opombi v njegovih 
Zasebnih zapiskih piše: Predvečer
svetih angelov varuhov: 1. okt. ’33:
jutri bo pet let, odkar sem videl D.
(Zapiski, št. 1055).

In ko je leta kasneje znova prebral ta
zapis v enem od zvezkov svojih
Katarin, je msgr. Álvaru del Portillu
omenil: Zame je to najjasnejši
način izražanja: Odkar sem videl
Delo! (prav tam, št. 1055, op. 808).
Gospod je torej ustanovil, on pa je
»videl«.

Msgr. del Portillo pojasnjuje: »V
očetovem umu – v tem, kar je Bog



vtisnil v njegovo dušo – ni bilo pojava
združenja; kajti v tem primeru, Opus
Dei ne bi bil ustanovljen, dokler ne bi
bilo vsaj dveh članov, očeta in prvega
izmed njegovih otrok. Nasprotno pa
ta trditev, ki jo je naš oče vedno
ponavljal, da je bil Opus Dei
ustanovljen 2. oktobra 1928, jasno
dokazuje, da je naš oče na Delo gledal
kot na delo Boga, on pa je bil le
orodje, s katerim je Bog to Delo
uresničil. V trenutku, ko je Bog, naš
Gospod, vzel v svoje roke to orodje in
mu pokazal, kaj od njega hoče, da bi
lahko začel delati, je bil Opus Dei že
ustanovljen« (Zapiski, št. 306, op.
300).

[22] Meditacija z dne 2. 10. 1962.

[23] Msgr. del Portillo navaja pojasnilo,
ki ga je ustanovitelj leta 1968 podal o
tem trenutku. Takole pravi: Slutnje
sem imel od začetka leta 1918.
Nato sem še naprej videl, vendar
nisem mogel razločiti, kaj je



Gospod hotel; videl sem, da
Gospod od mene nekaj hoče. Prosil
sem in še naprej prosil. Drugega
oktobra ’28 nastopi jasna splošna
ideja o mojem poslanstvu. Od
tistega 2. oktobra ’28 dalje nisem
imel več navdihov, ki mi jih je
dajal Gospod (Zapiski, št. 179, op.
193).

[24] Prav tam.

[25] Álvaro del Portillo, Sum. 532.

[26] Pismo 24. 3. 1930, št. 1.

[27] Prav tam, št. 2.

[28] Prav tam.

[29] Prav tam, št. 12.

[30] Prav tam, št. 14.

[31] Zapiski, št. 154.

[32] Prav tam, št. 306.



[33] Pismo 9. 1. 1932, št. 9.

[34] Zapiski, št. 290.

[35] Pismo 25. 5. 1962, št. 41.

[36] Pismo 9. 1. 1932, št. 92.

[37] Pismo 14. 2. 1944, št. 1.

[38] Pismo 9. 1. 1932, št. 5

[39] Zapiski, št. 240.

[40] Pismo 14. 2. 1974, št. 10.

[41] Zapiski, št. 215.

[42] Zapiski, št. 171.

[43] Zapiski, št. 93.

[44] Zapiski, št. 993.

[45] Pismo 11. 3. 1940, št. 32

[46] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
11.



Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/5-drugi-oktober-1928/ (5.
Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/5-drugi-oktober-1928/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-drugi-oktober-1928/

	​5. Drugi oktober 1928

