
opusdei.org

5. Dokončna
odobritev Opus Dei
(1950)

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Ura Boga je kakor blagoslov
starozaveznih očakov naznanjala
naklonjenost neba, ki daje čredam
rast in poljem rodovitnost, ki prinaša
obilno žetev in drevje bogato obdarja
s sadovi. Tako so se tudi apostolske

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


dejavnosti Opus Dei v zadnjih letih
pomnožile. Raslo je število članov
Dela in duhovnikov numerarijev ter
število študentskih domov, študijskih
centrov, domov duhovnih vaj, ki so
jih začeli odpirati tudi zunaj
španskih meja. Leta 1950 je bilo v
Španiji okrog sto centrov Opus Dei,
poleg tega pa so imeli še centre na
Portugalskem, v Italiji, Veliki
Britaniji, Franciji, Združenih
državah, Mehiki …[1]

Papež je bil z razvojem Dela
seznanjen preko svojih najbližjih
sodelavcev. Na svoji tretji avdienci
pri Piju XII., 28. januarja 1949, mu je
ustanovitelj spregovoril o
razširjenosti Opus Dei ter svetemu
očetu podaril izbor strokovnih
publikacij članov Dela. Šlo je za
knjige in znanstvene članke z
najrazličnejših področij.[2]

Ustanovitelj se je v svoji ponižnosti
že zavedal, da je oče velikega



ljudstva, ki se je množilo in širilo po
vsem svetu. V njegovih duhovnih
otrocih je vedno bolj raslo visoko
spoštovanje do zgodovinskega
pomena njegove osebnosti.

Jožefmarija je bil hvaležen za
darežljivost Gospoda, ki je Opus Dei
obsipaval z darovi. Še posebej se je
nebu zahvaljeval za številne člane
Dela, ki so v mnogih regijah in
centrih odkrivali svojo poklicanost.

V Italiji, je pisal svojim mehiškim
sinovom, naša družina čudežno
narašča. Čudovito je, kako deluje
božja milost. V Mehiki pričakujem še
večjo rodovitnost in hitrejši razvoj.
Veliko se moli za vas in molitev je
vsemogočna. Kako vam zavidam, ker
ste prvi, ki stopate po zemlji tiste
blagoslovljene dežele! […]

José Luis [Múzquiz] odpotuje
prihodnji četrtek v New York. Si kar
predstavljam, kako nestrpen in vesel
je José M. Barredo. Vsepovsod



pripovedujejo dobre novice in od
vsepovsod prihajajo čudovita pisma.
Čuti se Gospodov dotik.[3]

Teklo je leto 1949, zaznamovano z
obilico dela, nenehnimi apostolskimi
potovanji in s pravim navalom novih
numerarijev in supernumerarijev, ko
se je na lepem zgodilo nekaj
paradoksalnega, dogodek, ki se je že
tolikokrat ponovil, da je začel
pridobivati videz pričakovanega in
normalnega dejstva. Povezano je bilo
s tem, da sta odobritev s strani
Svetega sedeža in svetovni značaj, ki
ga je Delu leta 1947 zagotovil 
decretum laudis, v veliki meri
omogočila njegovo rast in širjenje v
druge države. Toda namesto da bi
papeška odobritev in lep sprejem, ki
ga je bil v Rimu deležen ustanovitelj,
govorice utišala, je prišlo do tega, da
se je »nasprotovanje dobrih«
razširilo še v Italijo. Torej se ob novih
cerkvenih odobritvah, ki jih je
prejemal Opus Dei, obrekovalska



kampanja ni umirila, temveč se je,
prav nasprotno, še zaostrila.
Eminentni dostojanstveniki rimske
kurije, možje dolgoletnih življenjskih
izkušenj, so Jožefmariju svetovali,
naj se dela mrtvega, dokler nevihta
ne gre mimo. Tako pravi italijanski
pregovor: Bisogna fare il morto per
non essere ammazzato [treba je
hliniti smrt, da te ne ubijejo].[4]

Človek naj bi dajal videz negibnega
trupla zato, da ga kdo ne spravi na
oni svet. Nečesa pa njihove eminence
niso vedele, in sicer, da ni šlo za
kratkotrajno nevihto. Obetalo se je,
da še ne bo kmalu konec.

Dolgih dvajset let obstoja je imelo
Delo za seboj in ravno toliko let
nerazumevanj, ko si je leta 1949
ustanovitelj olajšal dušo v pismu
svojim hčeram in sinovom:

Od konca leta 1947 – ko smo že
mislili, da bodo utihnili! – se je
razraslo še več hudih, stalnih,



organiziranih obrekovanj. In ta
obrekovanja ponavljajo – ravno to je
bil cilj kampanje – takšni in drugačni
nasprotniki.

Kolikokrat sem slišal več ali manj
takšne besede: Ecce somniator venit!
Tamle prihaja sanjač, znebimo se ga,
uničimo ga.[5]

In kaj se je tačas dogajalo?

Medtem se apostolat Opus Dei krepi
in širi, tako da postaja – kolikokrat
sem vam to povedal! – morje brez
meja, čudovita resničnost svetovnih
razsežnosti […]. Gospod nas je
blagoslovil tudi s sadovi, s tolikšno
željo po svetosti in apostolatu, da
naše življenje predanosti Bogu
nekateri čutijo celo kot žalitev njih
samih, četudi nam niso mogli
dokazati nobene krivde. Šlo je zgolj
za klevete, ki so jih širili dobri,
ponavljali pa nespametni ljudje.



Ta kruti napad in to neumno
obrekovanje – neprekinjeno trajata
že leta – se bosta sesula sama od
sebe, pod svojo lastno težo, saj sta
prah in blato, ki ga dvigajo in mečejo
v nas ljudje, ki so videti brezbožni.

Ob teh dejstvih me prevzema silna
radost in globok mir, kajti – kot sem
vam že večkrat dejal – vedno, kadar
se dvignejo zoper Delo obrekovalske
kampanje, prejmemo novo potrditev,
da zares učinkovito služimo Cerkvi
kot orodja edinosti, razumevanja,
sožitja med ljudmi ter si
prizadevamo braniti mir in veselje za
vse ljudi.[6]

Ko je decembra 1949 pisal te vrstice,
je na glas razmišljal skupaj s svojimi
otroki. Izrecno jim namreč pravi: V
tem pismu, hčere in sinovi, vam
nameravam pojasniti, zakaj se
pripravljamo na dokončno
odobritev Dela.[7]



Ena izmed mnogih govoric, ki so se
širile v tistem času, je bila trditev, da
je Opus Dei prejel le začasno papeško
priznanje in da zato ne more
pridobiti dokončne odobritve.[8] Z vso
previdnostjo je ustanovitelj
preudarjal, ali je primerno
nadaljevati s cerkvenopravnim
postopkom do njegove končne faze
ali pa so obstajali razlogi proti temu.
Katere prednosti si je obetal od
dokončne odobritve?

Dokončna odobritev, hčere in sinovi
moji, nam bo dala novo stabilnost,
orožje za obrambo, več možnosti za
apostolsko delo. In ponovno bo
utrdila temeljna načela Opus Dei:
sekularnost, posvečevanje dela,
dejstvo, da smo običajni državljani,
in predvsem – zlasti v duhovnem
pogledu – naše prepričanje, da smo
božji otroci.[9]

Vendar je tudi dobro znano, da na
tem svetu vsaka stvar ima svojo ceno



ali tveganje. Davek, ki naj bi ga plačal
ustanovitelj, je bil v tem, da se je
moral spustiti v nov postopek, kar je
pomenilo predložiti vse
konstitucionalne dokumente Opus
Dei v ponovni pregled svetovalcem
po merilih, ki niso vselej ustrezala
značaju sekularnosti v pravem
pomenu besede. Zato se je moral
Jožefmarija v nekaterih stvareh
ukloniti, da bi predstavil Delo v
skladu s tem naukom: Preučili bodo
naše dokumente, tako kot so to
storili za decretum laudis –
drugače ne moremo naprej.[10]

Srž problema je tičala v naslednjem
vprašanju. Kako uskladiti oba
nasprotujoča si pola, ki sta bila
ugnezdena v zakonodaji o svetnih
ustanovah: stališče pristne
sekularnosti na eni strani, na drugi
pa pojmovanje, oblikovano v duhu
redovništva? Že od vsega začetka se
je pojem svetnih ustanov nagibal v
smeri redovništva in ta težnja se je



sčasoma še okrepila. To pojasnjuje
ustanoviteljevo ravnanje: njegovo
zaskrbljenost in njegovo trdovratnost
pri obrambi ustanovne karizme.
Nikakor se ni bil pripravljen
odpovedati ničemur, kar je bilo že
doseženo, še manj pa lahkomiselno
zapraviti neposredno od Boga prejeti
zaklad, kakršen je bil duh Opus Dei.
Popuščati ni smel niti v najmanjši
podrobnosti, ki bi nepopravljivo
okrnila bistvo duha, saj ni bil njegova
last. Smernice, ki se jih bo držal pri
usklajevanju, da bi z rimsko kurijo
dosegel kompromis in prejel
dokončno odobritev, je imel zelo
jasno pred očmi:

Ne da bi se oddaljili od resnice,
sporoča svojim otrokom, je treba
pred rimsko kurijo naše ravnanje
predstaviti tako: vedno moramo biti
pokorni, zagovarjati duha Dela in ga
braniti; dopustiti brez popuščanja, z
namenom, da to pozneje
nadoknadimo. Takšna mora biti naša



drža, saj smo že na začetku videli, da
apostolska konstitucija Provida
Mater Ecclesia ne ustreza naši poti.
Po svojih skromnih močeh in zaradi
lojalnosti si bomo prizadevali za
njeno uporabo v različnih ustanovah,
ne da bi bila popačena. Nekoč bo
nastopil trenutek, ko bomo z vso
ostrino razjasnili svojo resničnost.[11]

Trdno odločen pridobiti dokončno
odobritev je torej 11. februarja 1950,
tri leta po decretum laudis, na Sveti
sedež poleg Posebnega prava Dela
oddal poročilo o stanju in razvoju
Opus Dei v tistem času. Vloženo
prošnjo je spremljala podpora sto
desetih priporočilnih pisem, ki so jih
podpisali škofje iz različnih držav;
med njimi je bilo dvanajst kardinalov
in šestindvajset nadškofov.[12] Po
temeljitem in podrobnem pregledu
dokumentov je pristojna komisija
Kongregacije za redovnike enoglasno
podala mnenje, naklonjeno
odobritvi. Ta sklep je bil nato 1.



aprila uvrščen na zasedanje
plenarnega zbora pod vodstvom
kardinala Lavitrana, ki ga je tudi
potrdil. Glede Posebnega prava,
katerega besedilo je bilo dopolnjeno,
pa se je vseeno zdelo primerno, da
ustanovitelj sam pred plenarnim
zborom osebno pojasni nekatere
zadeve, saj so svetne ustanove kot
pravna oblika za člane zbora
predstavljale novost.[13] (Znano pa je,
da so se v ozadju te »novosti«
skrivala tudi stara nerazumevanja.) S
tem je bila odobritev odvisna od
nadaljnjega preučevanja, to se pravi:
odložena.

* * *

Nekaj dni predtem je neko doživetje
pustilo tiho sled v ustanoviteljevi
duši. Dne 28. marca je praznoval 25.
obletnico duhovniškega posvečenja.
Da bi nakazal, kako naj se v
domačem vzdušju obhaja ta



družinski praznik, je vsem svojim
hčeram in sinovom pisal:

Rim, 8. marec 1950

Naj Jezus varuje moje hčere in
sinove.

Predragi! Bliža se srebrna obletnica
mojega duhovništva. Želim jo
doživeti tiho, brez hrupa. Če torej
hočete razveseliti tega ubogega
grešnika, vam bom hvaležen, če
boste posebej na ta dan Gospoda po
brezmadežnem Srcu njegove Matere
prosili, naj mi pomaga biti dober in
zvest. Če lahko poleg tega od svoje
rodne družine ali od kakšnega
prijatelja pridobite kakšno miloščino
– majhno ali veliko – za naše rimske
hiše, bo moje veselje popolno.

Blagoslavlja vas vaš oče

Mariano.[14]



Na tesnem, zelo na tesnem so bržčas
bili z denarjem, če je moral
ustanovitelj v pismu svoje lastne
otroke prositi vbogajme. Kakorkoli
že, tisti dan so slovesno proslavili.
Kapela je odsevala praznično
vzdušje. V prelepem raznobarvnem
cvetju na oltarju, v izbranih mašnih
oblačilih za očeta in v kelihu, prav
posebej izdelanem za ta praznik, se
je jasno odražala ljubezen, ne pa
bogastvo njegovih hčera in sinov.
Dolge ure je prebil ob klepetu s
svojimi rimskimi sinovi, ki so se
tistega dne zbrali in mu prišli voščit v
Villo Tevere. Zvečer se je še enkrat
lep čas zadržal na srečanju s svojimi
hčerami. Ob spominu na tisti dan so
dogodki bliskovito odmevali v
Jožefmarijevi duši. Njegov oče,
gospod José, je umrl leta 1924, štiri
mesece prej, tako da ni doživel
mašniškega posvečenja svojega sina.
Misel na novo mašo, ki jo je daroval
na tisti ponedeljek, 30. marca, v sveti
kapeli Pilarske Marije, je v njem



prebujala grenko-sladke spomine,
obarvane z bridko navzočnostjo
njegove matere, ki je v žalni obleki
prisostvovala zadušnici za svojega
soproga. In potem njegova nenadna
napotitev v Perdiguero … Vsemu
temu navkljub pa je bil dan, ko je
obhajal srebrno mašo, kot je dejal
svojim hčeram, srečen dan brez
večjih udarcev, brez nadlog, kar se je
ob praznikih v teku njegovega
duhovniškega življenja redko
zgodilo.[15]

V resnici je bil tisti dan le kratka oaza
miru in veselja, kajti oče je slutil
bližajočo se grenko žrtev, ki ga je
spominjala na druge boleče trenutke
iz preteklosti. Že dvakrat je šel skozi 
kruto preizkušnjo, ko je bil
postavljen pred zahtevo, da se
odpove Delu in bi bilo le-to iztrgano
iz njegovega ustanoviteljskega srca.
Prvič je bilo junija 1933 na duhovnih
vajah pri redemptoristih na Ulici
Manuel Silvela v Madridu. Drugič se



je to zgodilo v vasi La Granja blizu
Segovie, ko je nekega turobnega
deževnega dne, septembra 1941,
maševal v kolegiatni cerkvi.

To je bil srečen dan brez oblakov,[16]

je Jožefmarija dejal o tistem 28.
marcu, ko je proslavljal svoj
srebrnomašniški jubilej. Ampak – so
se njegove hčere in sinovi zavedali,
da je bil tik pred tem, da jih zapusti?
Pričakovati je bilo, da bo zdaj zdaj
sklicano zasedanje plenarnega zbora,
kjer naj bi bila sprejeta dokončna
odobritev Opus Dei. To bi bil
primeren trenutek, da se ustanovitelj
umakne in pusti, naj Delo nadaljuje
svojo pot izključno pod vodstvom
božje roke. Žrtev, pred katero je stal
sedaj, res ni bila tako huda kot v
primeru krutih preizkušenj, kajti
imel je gotovost, da bo Bog še naprej
skrbel za svoje Delo. Kljub temu pa
zanj ni bila manj boleča, saj se je
vlekla že več mesecev, kot
Jožefmarija sam pripoveduje:



Bil sem odločen – in kako težko mi je
bilo! – zapustiti Delo, misleč, da je že
zmožno samostojno hoditi naprej,
zato da bi se sam posvetil izključno
vzpostavljanju novega združenja,
namenjenega mojim bratom
škofijskim duhovnikom.

V svojem srcu sem od nekdaj nosil to
skrb za svetne duhovnike, ki sem jim
posvetil toliko časa, celo preden sem
sam prejel prezbiterat, ko sem bil
imenovan za nadzornika Semenišča
sv. Karla v Zaragozi, in pozneje, ko
sem jim bil dolge ure na razpolago
kot spovednik ter na številnih
apostolskih popotovanjih po Španiji,
dokler nisem moral oditi v Rim.
Posebej v letih 1948 in 1949 je ta skrb
vztrajno mučila mojo dušo.[17]

V molitvi prečute noči, ko je v cerkvi
sv. Karla na samem z Jezusom
premišljeval o notranjem napredku
bogoslovcev, ki mu jih je zaupal
kardinal Soldevila, ko ga je imenoval



za nadzornika. Tisti stanovalci v
domu za duhovnike na Ulici Larra, ki
jih je skušal pritegniti k sebi in jih
spodbuditi k apostolatu. Ta ali ona
izgubljena ovca, ki jo je Jožefmarija
šel iskat, da bi jo znova vključil v
pravo čredo. Kaj pa žrtev gospe
Dolores, ki ji je v molitev zaupal
dejavnosti za škofijsko duhovščino?
Njegova mati je umrla v Madridu,
medtem ko je on v Léridi vodil
duhovne vaje za duhovnike. Ravno
potem ko jim je v kapeli spregovoril
o zaščitniški vlogi, ki pripada materi
vsakega duhovnika, je izvedel, da je
babica, kot so rekli gospe Dolores,
umrla.

Koliko osamljenosti in grenkobe je
videl v dušah številnih duhovnikov!
Brž se je spomnil tistega zadržanega
udeleženca duhovnih vaj, ki ga je šel
nekega dne sam iskat, ker se je
izmikal pogovoru z duhovnikom.
Mož mu je razkril svojo dušo in v njej
je uzrl neznansko samoto. Tisti



človek je bil obremenjen zaradi
strašnega obrekovanja.

Kaj pa naši bratje, ki so v vaši bližini,
vas ne spremljajo? ga je vprašal
Jožefmarija.

»Spremljam se sam,« mu je odvrnil.
[18]

Od same žalosti je bil Jožefmarija
ganjen. Prijel je roke tistega
duhovnika in mu jih poljubil, zato da
odtlej ta brat ne bi več samoten hodil
skozi življenje.

Da se je ustanovitelj iz ljubezni do
duhovnikov odločil zapustiti Delo, je
vedel le malokdo: Álvaro, njegova
sestra Carmen in brat Santiago, člani
Generalnega sveta ter še kak
posameznik. Ko je oče to povedal Nisi
in Encarniti ter ju prosil, naj molita
in molčita, sta »ob novici onemeli«,
pravi ena od njiju.[19]



Čas je tekel in štiri dni po obletnici
njegovega duhovniškega posvečenja
je kljub prejšnjim zagotovilom, da bo
plenarno zasedanje 1. aprila Delu
prineslo dokončno odobritev,
ustanovitelj namesto tega prejel
nepričakovano sporočilo, da so
sklenili odobritev odložiti. Izraz 
dilata v postopku je pomenil, da bo
treba še počakati.

Da bi skrajšal čas čakanja in s tem
razbremenil svojo vest, je
ustanovitelj 3. maja 1950 pisal na
Kongregacijo za redovnike. V dopisu
je izrazil prošnjo, naj mu pripombe
glede Posebnega pravaOpus Dei, ki so
se pojavile v okviru pristojne
komisije, sporočijo, kot je bilo v
takšnih primerih običajno. Potem ko
je bil s tem seznanjen, se je ponovno
lotil pregledovanja nekaterih členov.
In izkazalo se je, da je do te
zakasnitve prišlo po božji
previdnosti, kajti ena od velikih
koristi, ki so bile pridobljene s tem



odlašanjem, pripoveduje
ustanovitelj, je bila cerkvenopravna
rešitev za naše duhovnike
pridružene in duhovnike
supernumerarije.[20]

Prostovoljno, brez upiranja, se je
ponudil, da družino, katere oče je bil,
zapusti, čeprav je bilo to zanj in za
vse člane Opus Dei nekaj silno
bolečega.

Vendar Bog tega ni hotel in me je s
svojo usmiljeno – ljubeznivo –
očetovsko roko otel velike žrtve, ki
sem jo nameraval storiti s tem, da
zapustim Opus Dei. Neuradno sem o
svojem namenu že obvestil Sveti
sedež, kot sem vam tudi napisal, toda
pozneje sem jasno spoznal, da je bila
tista nova ustanova, tisto novo
združenje, odveč, saj je tudi za
škofijske duhovnike bil popolnoma
primeren prostor v Delu.[21]

K sreči ni bilo več potrebe po dodatni
ustanovi za škofijske duhovnike. Je



prostor zanje, je prostor zanje! je
radosten ponavljal Jožefmarija.[22]

Poklic teh duhovnikov se je povsem
prilegal duhu in pravnemu ustroju
Opus Dei. Kajti – le kako bi jih mogel
pustiti zunaj, ko pa si je tako vneto
prizadeval oznanjati vsesplošno
poklicanost k svetosti? Kako silovito
je ustanovitelj poudarjal, da
priložnosti, ki se porodijo v
kristjanovem službenem življenju, v
njegovem običajnem delu, vodijo k
srečanju s Kristusom, h
kontemplativnemu življenju skozi
ves dan. In torej – mar ni opravljanje
duhovniških nalog za duhovnika
njegova služba, delo, ki ga je mogoče
posvečevati?[23] Poklic škofijskih
duhovnikov zatorej tem omogoča, da
preko ljubeznivega izpolnjevanja
svojih nalog v služenju vernikom
živijo enako kontemplativno življenje
kot preostali člani Opus Dei.

Gospod je ustanovitelju pokazal
način, kako naj se duhovniki,



inkardinirani v škofije, povežejo z
Opus Dei, ne da bi to kakorkoli
vplivalo na njihovo cerkvenopravno
podrejenost ordinarijem.[24] In sicer
je bila rešitev v tem, da se duhovniki,
ki bi imeli poklic v Delo, lahko
včlanijo v Duhovniško družbo sv.
Križa kot pridruženi člani ali kot
člani supernumerariji. Namreč
značilno za duha Opus Dei je, da
nikogar ne vleče proč od službe ali
stanú, v katerem se nahaja. V
primeru škofijskih duhovnikov je bil
s tem njihov položaj še okrepljen,
tako glede edinosti z drugimi
duhovniki škofije kot tudi glede
pokorščine njihovemu škofu, čigar
oblasti so popolnoma podrejeni.

Sledeč takšnemu razmisleku je
sestavilStatut o škofijskih duhovnikih,
članih Duhovniške družbe sv. Križa.
Ko je 2. junija 1950 na Kongregacijo
za redovnike poslal dopis s pojasnili
o zadevah, ki so zakasnile dokončno



odobritev, je zraven kot prilogo
(allegato) dodal tudi ta statut.[25]

* * *

V začetku junija 1950 so se svetovalci
znova lotili svojega dela ter
podrobno preučili dokumente, ki jih
je poslal ustanovitelj in v katerih je,
kot mu je bilo naročeno, pojasnil
smisel in pomenski doseg nekaterih
členov. Ugodno mnenje, ki so ga
podali svetovalci, je 28. junija potrdil
kardinal Lavitrano. Odlok o
dokončni odobritvi, Primum inter, je
bil na izrecno ustanoviteljevo željo
datiran s 16. junijem 1950.[26]

Besedilo odloka je obsežno. Uvodni
del vsebuje kratek zgodovinski oris,
zatem pa sledi – »zato da v prihodnje
ne bi bilo nikakršnega dvoma« –
popis in razlaga značilnih potez Opus
Dei glede njegove narave, članov,
apostolata, duha in vodenja. Po tej
obsežni predstavitvi je na koncu
odloka poudarjeno, da sta bila tako



Opus Dei kot njegovo Posebno pravo
»v vseh pogledih natančno preučena,
kar je z vso jasnostjo razvidno in
utemeljeno«. Na tej osnovi se s
pooblastilom njegove svetosti Pija
XII. »dokončno odobri« Duhovniška
družba sv. Križa in Opus Dei ter njen 
codex.[27]

V Posebno pravo Dela so bili
vključeni zadnji cerkvenopravni
dosežki, zlasti to, da je Sveti sedež kot
člane priznal supernumerarije in
škofijske duhovnike. Poleg tega je
bilo uradnemu besedilu codexa, ki ga
je prejel ustanovitelj, priloženo tudi
pismo kongregacije z dne 2. avgusta
1950. S tem dokumentom so mu bila
podeljena posebna pooblastila, in
sicer, da sme »predlagati
spremembe, pojasnila in dopolnitve,
če se to iz kateregakoli razloga zdi
primerno in koristno za razvoj in
potrebe ustanove ter za njeno širitev
in apostolski zagon«.[28]



Po vsem tem se je zdelo, da je
institucionalni razvoj Opus Dei
dovršen, v resnici pa je šlo zgolj za
postanek v njegovem zgodovinskem
popotovanju. Nedvomno je bil
dosežen pomemben napredek in za
to je bil ustanovitelj hvaležen. Toda
mnogo nad sporazumom, do
katerega so prišli Jožefmarija in
nekateri svetovalci kongregacije, je
bila celovitost ustanovnega duha.[29]

Ko je naposled ocenjeval dosežene
prednosti, je takole pisal svojim
hčeram in sinovom:

Na prvem mestu naj vas spomnim,
da vam bo ob dokončni odobritvi
morda prišlo na misel, da smo s tem
prišli z dežja pod kap. Pa vendar,
čeprav se obeta nemalo težav, je
korist, ki jo pričakujemo od
dokončne odobritve, velika. To ni
zgolj še en korak, temveč je velik
korak naprej.



Zato ker bomo seveda dosegli večjo
stabilnost za spoprijemanje s
hujskaškimi nerazumevanji; ker je
znotraj Dela ter v okviru istega in
enotnega poklica mnogo bolje
opredeljen položaj pridruženih in
supernumerarijev; ker je bil dosežen
velik napredek s tem, da je v Delu
prostor tudi za škofijske duhovnike;
ker je bilo mogoče na slovesnejši
način razglasiti našo sekularnost in
še bolj zavarovati našega
specifičnega duha; zato ker naša
imovina, tako kot sem trdil od vsega
začetka, ni cerkvena imovina.

Če bi nas predvidljive težave, manjše
od pričakovanih prednosti za boljše
služenje Cerkvi, primorale k temu, da
kmalu zaprosimo za novo rešitev –
saj sem vam že pojasnil, da smo
nekaj dopustili z namenom, da to
pozneje nadoknadimo –, potem
molíte, molíte veliko […].



Novo cerkvenopravno rešitev pa bo
treba poiskati. Kajti če nas
nameravajo obravnavati enako kot
redovnike ali njim primerljive osebe,
kakor so že začeli poskušati, bomo
morali poudariti, da nam ta železni
steznik ne ustreza: potrebujemo
večjo prožnost, da bi lahko služili
Bogu tako, kot On hoče.[30]

Rečeno z drugimi besedami:
Jožefmarija si je pridržal pravico, da
institucionalno vprašanje pri Svetem
sedežu ponovno odpre, ko bo
nastopil primeren trenutek.

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Po podatkih iz poročila, poslanega
na Sveti sedež hkrati s prošnjo za
dokončno odobritev Opus Dei (prim.
AGP, Pravni oddelek, V/15532), je bilo

https://opusdei.org/sl-si/article/1-posvetitev-sveti-druzini-14-5-1951
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


leta 1946 skupno število članov 268
(239 moških in 29 žensk), na začetku
leta 1950 pa je številka narasla na
2954 (2404 moški in 550 žensk).

[2] Prim. L’Osservatore Romano, 29. 1.
1949 in 5. 2. 1949. Knjige, namenjene
za darilo, je bilo treba najprej zvezati
in jih pripraviti v naglici, saj
ustanovitelj avdience pri Piju XII. ni
pričakoval, kot pojasnjuje članom
Generalnega sveta: Bil sem pri kard.
Tedeschiniju, ki nam vselej
izkazuje iskreno ljubeznivost. V
miru sem se pogovoril tudi z msgr.
Tardinijem in Montinijem, ki ne bi
mogla biti bolj prijazna. Kard.
Tedeschini si prizadeva za moj
obisk pri svetem očetu. Rekel sem
mu, da nisem nameraval zaprositi
za avdienco, da ne bi papežu
odvzel niti minute, saj ga škofje iz
različnih držav vidijo le enkrat na
pet let. Ker je vztrajal, smo za vsak
slučaj s telegramom zaprosili za
knjige (Pismo, EF-490114-1).



[3] Pismo iz Madrida, EF-490214-1.

[4] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 782.

[5] Pismo 8. 12. 1949, št. 4; prim. 1 Mz
37,19.

[6] Prav tam, št. 6. in 7.

[7] Prav tam, št. 2.

[8] V apostolski konstituciji Provida
Mater Ecclesia je bilo določeno, da
naj bi po odobritvi ad experimentum
sledila dokončna odobritev svetne
ustanove in njenih konstitucij. Prim. 
Lex peculiaris, čl. VII, 3.

[9] Pismo 8. 12. 1949, št. 19.

[10] Prav tam, št. 18. V resnici
ustanovitelj ni polagal zaupanja v
ljudi, temveč v Gospodovo varstvo;
tako je molil s Psalmom 17: V naših
srcih doni ta klic: Sub umbra
alarum tuarum protege me, kajti v
senci njegovih peruti smo bili
varni v preteklosti in bomo tudi



sedaj, na poti do dokončne
odobritve (prav tam, št. 17).

[11] Prav tam. Eden tehtnejših
razlogov, ki so ga spodbudili k
prošnji za dokončno odobritev, je
bila kampanja proti Delu, ki jo
omenja malo prej: Čeprav je tole v
zvezi s svetnimi ustanovami za
nas napačna pot, pot, ki ne ustreza
našemu slogu, je dobro, da čim
prej dosežemo dokončno odobritev
[…]. Morda bo ta nova odobritev
pripomogla k utišanju oziroma bo
vsaj ublažila te organizirane
kampanje laži (prim. prav tam, št.
16).

[12] Prim. AGP, Pravni oddelek, V/
15860 in V/15532; tudi odlok Primum
inter, 3. odst. (16. 6. 1950). O tem:
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
str. 222 sl.

[13] Odložitev se je zdela smiselna, je
dobesedno zapisano v odloku 
Primum inter, ker se je zdelo, da so



nekatera vprašanja »povzročala
določene težave zaradi novosti teh
ustanov«.

[14] Pismo, EF-500308-2.

[15] Prim. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, str. 140.

[16] Prav tam.

[17] Pismo 24. 12. 1951, št. 3.

[18] Dogodek, opisan v poglavju XII, 5.
To izkušnjo je Jožefmarija zapisal na
listič, ki ga je uporabljal pri
pridiganju duhovnikom. Zapis je
enostaven in se glasi takole:

Užaloščen, preganjan duhovnik, ki
od svojih bratov ni bil deležen
ljubezni.

– Ali najdete veliko tolažbe?

– Družbo si delam sam!



Kako je mogoče, da nas povezuje
kvartanje, nismo pa povezani v
težavah!!! (RHF, AVF-0079).

[19] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, str. 133. »Če upoštevamo,
koliko napora in ljubezni je g.
Jožefmarija vložil v ustanovitev Opus
Dei,« razlaga msgr. Álvaro del
Portillo, »lahko razumemo kakšno
žrtev, podobno Abrahamovi daritvi,
je zanj predstavljala odpoved bitju, ki
se je rodilo po božjem navdihu. S tem
je še enkrat pokazal svojo
pripravljenost slediti božji volji« (PR,
str. 402).

O ustanoviteljevih občutjih pričuje
Javier Ayala Delgado: »Takrat mi je
zelo zaupno spregovoril o velikem
notranjem nemiru, ki ga je čutil že
dalj časa. Šlo je za občutek, da si je
tako silno prizadeval za širjenje duha
Opus Dei med laiki, moškimi in
ženskami, medtem pa ni storil
ničesar za svoje brate, škofijske



duhovnike. Dodal je, da ga Gospod na
vso moč za to prosi, in zato izjavil: Če
tega ne storim, bi spravil v
nevarnost zveličanje svoje duše
oziroma bi vsaj moral veliko let
prebiti v vicah (RHF, T-15712, str.
31). Prim. tudi José Luis Múzquiz de
Miguel, Sum. 5823; Mario Lantini, 
Sum. 3608; Javier Echevarría, Sum.
2472.

Glede na ustanoviteljeve besede
kaže, da se je, preden je svojo
namero sporočil članom Generalnega
sveta, o tem posvetoval z nekaterimi
dostojanstveniki na Svetem sedežu: 
Bil sem deležen lepega sprejema in
spodbude s strani ljudi izven Dela.
Neka visoka osebnost Svetega
sedeža me je iz vsega srca
spodbudila: Pogum! O tem sem
spregovoril članom Generalnega
sveta in svoje srce razkril tudi
Santiagu in Carmen ter ju vnaprej
posvaril: »Če se bo spet začel velik
naval obrekovanj, ne skrbita. Gre



za to, da bom začel z novo
ustanovo« (Pismo 24. 12. 1951, št. 3).

[20] Prav tam. Ravno v tistih dneh se je
zgodilo nekaj, kar ni bilo zgolj
naključje in kar bi prav tako lahko
označili kot eno izmed velikih
koristi, ki so bile pridobljene s tem
odlašanjem. In to lahko trdimo
povsem upravičeno, namreč Sveta
koncilska kongregacija (pozneje
preimenovana v Kongregacijo za
kler) je izdala odlok, datiran z 22.
marcem, s katerim je izrecno kršila
sekularnost članov svetnih ustanov, v
odprtem nasprotju z motuproprijem 
Primo Feliciter (št. 2). Ta odlok Svete
koncilske kongregacije z naslovom 
Pluribus ex documentis, je bil
objavljen v Acta Apostolicae Sedis,
XLII (1950), str. 330 in 331. Začne se z
navedkom iz 2. pisma apostola Pavla
Timoteju: »Nihče, ki služi vojsko, se
ne zapleta v vsakdanje opravke« (2
Tim 2,4). Nato povzame kanon 142 
Zakonika cerkvenega prava iz leta



1917: »Klerikom je prepovedano
ukvarjanje s trgovanjem in s
trgovskimi posli, tako samostojno kot
po pooblastilu, pa naj gre za lastno
ali tujo korist« ter zatem prepoved
razširi na člane svetnih ustanov, ko
dobesedno pravi: »ne exceptis quidem
recentium Institutorum saecularium
sodalibus« (Acta Apostolicae Sedis,
XLII (1950), str. 330). Kazen za
kršitev je bila nič manj kot vnaprej
izrečeno izobčenje (latae sententiae),
ki je posebej pridržano Svetemu
sedežu.

Ustanovitelj potemtakem ni
pretiraval, ko je govoril, da so njegovi
otroci v nevarnosti, da jih nove
cerkvene določbe izenačijo s
posvečenimi osebami, čeprav niso
nič drugega kot navadni kristjani.
Zato je v svojem dopisu Kongregaciji
za redovnike z dne 2. junija 1950
izkoristil priložnost in zaprosil, naj se
v 15. členu Posebnega prava – v
katerem je govor o poklicnih



dejavnostih članov Opus Dei, ki
imajo politične funkcije, vršijo
upravne službe, so zaposleni v
poučevanju, odvetništvu ali
podobnih poklicih – doda še
naslednje besede: »aut etiam
commercio vel rebus nummaris
operam navant« (lahko se ukvarjajo
tudi s trgovanjem in z gospodarskimi
dejavnostmi). Prim. Pismo
Kongregaciji za redovnike,
EF-500602-1, št. 15. Z dokončno
odobritvijo Opus Dei je potem
postalo jasno, da njegovi člani niso
bili podvrženi prepovedi, o kateri je
govoril odlok z dne 22. 3. 1950.

Pri tem vidiku sekularnosti je
neutrudno vztrajal ustanovitelj, ki
nam pravi: Zato sem v teh zadnjih
dveh letih na Kongregaciji za
redovnike na ves glas poudarjal:
Nismo posvečene osebe, izvzemši
duhovnike, klerike! Preostali niso
posvečene osebe niti niso Bogu
posvečeni tako, kot to razumete vi:



to niso posvečene duše! Ob tem so
se nasmehnili; nekateri so
razumeli, za druge pa se zdi, da ne
bodo razumeli nikdar (Pismo 29.
12. 1947/14. 2. 1966, št. 178).

[21] Pismo 24. 12. 1951, št. 3.

[22] Prim. Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5033.

[23] Če lahko tako rečemo, je za
duhovnike njihovo poklicno delo, v
katerem se morajo posvečevati in s
katerim morajo posvečevati druge,
prav službeno duhovništvo Kruha
in Besede: podeljevanje
zakramentov, pridiganje, duhovno
vodenje članov Opus Dei in mnogih
drugih duš, duhovne vaje in dnevi
duhovne obnove itd. (Pismo 24. 12.
1951, št. 148).

[24] To vprašanje o cerkvenopravni
vezi se pred letom 1935, ko se je ob
Jožefmariju zbirala majhna skupina
duhovnikov, ni postavilo. V



ustanoviteljevih očeh so bili nekateri
izmed tistih duhovnikov člani Opus
Dei. Dejansko je bil kaplan Somoano
iz Kraljeve bolnišnice eden izmed
prvih treh umrlih v Opus Dei (prim.
RHF, AVF-0098; prim. tudi José
Miguel Cejas Arroyo, José María
Somoano. En los comienzos del Opus
Dei, Madrid 1995).

[25] Pismo Kongregaciji za redovnike,
EF-500602-1. Priloga (statut) obsega
točke od 72 do 89. V členih statuta kot
osrednja misel prevladuje geslo nihil
sine Episcopo (nič brez škofa); to
načelo navdihuje duhovno vodenje
in izobraževanje, ki ga je deležen
vsak član Opus Dei, ter spodbuja
edinost in pokorščino, ki jo vsak
škofijski duhovnik mora izkazovati
svojemu ordinariju. To vodilo je
navedeno v 75. točki omenjene
priloge in v obliki tega člena je bilo z
dokončno odobritvijo (z odlokom 
Primum inter) vključeno v Posebno
pravo Opus Dei iz leta 1950. V zvezi s



tem členom je ustanovitelj zapisal: 
Prav posebne značilnosti našega
duha so: edinost teh mojih sinov
duhovnikov z njihovim lastnim
škofom, ki ga bodo vedno globoko
spoštovali in nikdar kritizirali;
njihova ljubezen do škofije, do
semenišča in do škofijskih
dejavnosti; ter njihova zvestoba
pri izvrševanju službe, ki jim je
dodeljena (Pismo 24. 12. 1951, št.
147).

V zvezi z načelom nihil sine Episcopo
prim.: Álvaro del Portillo, Sum. 695;
Joaquín Mestre Palacio, RHF,
T-00181, str. 39; Pedro Cantero
Cuadrado, v: Beato Josemaría Escrivá
de Balaguer: un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Madrid 1994, str. 87–90 (v
nadaljevanju citirano kot Testimonios
…, op. cit.); in José María García
Lahiguera, ki pravi: »Kot sem se
lahko sam prepričal, živijo škofijski
duhovniki, ki postanejo člani Dela, v



takšnem duhu, da vse svoje
dejavnosti opravljajo v najobzirnejši
pokorščini škofu – nihil sine Episcopo
– in spodbujajo edinost klera, tako da
se z občudovanja vredno ljubeznijo
razdajajo drugim duhovnikom. To je
ogromno služenje Cerkvi in že samo
zaradi tega bi bilo treba ustanovitelju
priznati neizmerno zaslužnost; še
toliko bolj občudovanja vredno pa je,
da je to zgolj en vidik neverjetnega
dela tega svetega božjega duhovnika,
msgr. Jožefmarija Escrivája« (José
María García Lahiguera, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 160).

[26] Odlok Primum inter (16. 6. 1950),
v: Amadeo de Fuenmayor et al., op.
cit., Apéndice Documental 31, str.
544-553, 235. Ta dan, 16. junij, je bil
praznik Jezusovega Srca, do katerega
je Jožefmarija gojil posebno
pobožnost.

[27] Prav tam. Podrobna analiza
odloka Primum inter in Konstitucij iz



leta 1950 v: Amadeo de Fuenmayor et
al., op. cit., str. 235 sl.

[28] Amadeo de Fuenmayor et al., op.
cit., Apéndice Documental 33, str.
555–556.

[29] O varovanju ustanovne karizme,
ki mu jo je zaupal Bog, pričuje msgr.
Álvaro del Portillo: »To je bila
vodilna nit vsega njegovega življenja:
braniti karizmo v njegovi lastni duši,
jo posredovati svojim sinovom in
hčeram, razkropljenim po vsem
svetu, ter poleg ustrezne teološke
poglobitve zagotoviti
cerkvenopravna sredstva, da bi se
neokrnjena ohranila v teku
stoletij« (Sum. 562). V zvezi z
ustanoviteljevim prizadevanjem za
dogovor s svetovalci v tem obdobju
pred dokončno odobritvijo glej: prav
tam, Sum. 559–562.

[30] Pismo 24. 12. 1951, št. 295–296.

Andrés Vázquez de Prada



© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/5-dokoncna-odobritev-opus-

dei-1950/ (17. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/5-dokoncna-odobritev-opus-dei-1950/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-dokoncna-odobritev-opus-dei-1950/
https://opusdei.org/sl-si/article/5-dokoncna-odobritev-opus-dei-1950/

	5. Dokončna odobritev Opus Dei (1950)

