
opusdei.org

4. Vaje o življenju in
smrti

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Kadar je Jožefmarija šel na svoje
letne duhovne vaje, je imel navado
zapisovati navdihe, ki jih je prejel od
Boga, in narediti poročilo o svojih
sklepih, da bi potem lažje razodel
svojo vest spovedniku. Kakšno leto
pa kljub temu ni delal zabeležk

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


oziroma so te precej kratke.
Omenjena poročila, ki se začnejo leta
1932 z duhovnimi vajami v
Samostanu sv. Janeza od Križa v
Segovii, so zbrana kot dodatki k
njegovim Zasebnim zapiskom. Zadnji
vnosi v teh Zapiskih ustrezajo
duhovnim vajam, ki jih je opravil
februarja 1944 v hiši lazaristov na
Ulici Fernández de la Hoz v Madridu.
Od tistega trenutka dalje Jožefmarija
ni imel več potrebe po pisanju tistih
poročil, saj je bil njegov spovednik
Álvaro del Portillo, ki ga je ves čas
spremljal.

Na prvi pogled se je zdelo, da je
boleče »nasprotovanje dobrih«
popustilo, saj so v zapisih iz let 1943
in 1944 tovrstni dogodki komajda
omenjeni. Dejstva pa so bila precej
drugačna. Ob pozornem pregledu
poročila z Jožefmarijevih duhovnih
vaj v februarju 1944 najdemo
naslednji sklep:



Mir! Potreben je mir, da bi lahko
gledali na stvari, osebe in dogodke z
očmi večnosti. Zid, ki nam zapira pot,
je človeško rečeno ogromen. Toda
kako neznatna stvar postane, kakor
hitro povzdignemo pogled v nebo![1]

Ustanovitelj je, sodeč po njegovih
besedah v nadaljevanju, čutil nujno
potrebo po tem, da se ponovno umiri
in zbere pogum. Že navsezgodaj
zjutraj so ga vznemirjali siloviti
spomini, ki so grobo napadali
njegovo domišljijo, potem pa se
razpršili v meglici preteklosti in ga
raztresali med molitvijo brevirja:

Zaradi raztresenosti sem danes
zjutraj, ko sem molil deveto
molitveno uro, razmišljal o običajnih
bojih raznih sekt proti Cerkvi.

Zahvalil sem se Bogu, našemu
Gospodu, za tolažeči blagoslov
svetega očeta, poln naklonjenosti do
Dela, ki ga je papež zaupal patru
Canalu OP, da nam ga posreduje. In v



moji duši so se nakopičila grenka
čustva, ki mi ne odvzamejo miru,
vendar mi v misli prikličejo
obrekljivo spominsko knjigo, ki so jo
očitno sestavili neki Judežev vajenec,
nekaj masonov ter morda kak klerik,
ti pa so strašno sovražni do Dela in
do tega grešnika.[2]

Vihar spominov se je razbesnel in
boleči dogodki so drug za drugim
vstajali iz preteklosti. Kakor v verigi
so se vrstili spomini, o čemer sam
pripoveduje:

Temu se je v podzavesti – tudi kot
nekaj sedanjega – pridružilo slabo
delo, ki ga v Barceloni opravlja
določeni redovnik.[3] (To je bil star
duhovnik, ki brez kakršnegakoli
razloga, pravi ustanovitelj, po mili
volji udriha po Delu, še posebej po
meni.)[4]

Tako razburkane so bile njegove
misli, da so ga privedle do skrajne
tesnobe. Ko pa je znova spustil



pogled na brevir, je našel spokojnost
in za njo je našel Gospoda:

Vse povedano in poznavanje razmer
v svetu, posebej pa razmer v Španiji
ter spletkarjenja Špancev, ki
sovražijo Kristusovo Cerkev, me je
skrajno potrlo. Vrnil sem se k molitvi
božjega oficija in prva vrstica, ki mi
jo je bilo dano prebrati, je bila tista iz
Psalma 58: Et tu, Domine, deridebis
eos: ad nihilum deduces omnes
gentes. Preplavila sta me takšno
veselje in mir, ki nista človeškega
izvora. Nadaljeval sem z brevirjem.
Čez čas sem naenkrat prejel notranje
razsvetljenje, jasno, očitno, polno
gotovosti, brez besed, in sicer tole:
»Ampak, bitje moje, mar ne veš, da
sem Jaz?« In v istem trenutku še
jasen spomin na tisto vrstico ter
prepričanje, da je Gospod z besedami
iz psalma potrdil tisti non
praevalebunt: da ne bodo mogli
storiti ničesar zoper Cerkev in da ne
bodo mogli storiti ničesar zoper Delo,



ki je božje orodje za služenje Cerkvi.
[5]

Sredi tistega burnega ozračja in
obnovljenih nasprotovanj ni dolgo
trajalo, preden so prišle na dan
kritike zoper Jožefmarija kot
pridigarja duhovnih vaj po španskih
škofijah. Njegov sloves je bil razširjen
že po vsej državi. Imel je zares
izjemne govorniške sposobnosti in
zdelo se je, da njegovemu ugledu ne
more do živega nobena cenzura. Bil
je izreden duhovni govornik, ki je
svojo globoko notranjo gorečnost
prenašal na občinstvo. Moč njegove
besede, preprostost in dovršeno
izražanje je čudilo in očaralo njegove
poslušalce, pa naj je šlo za cerkvene
dostojanstvenike ali civilne osebe.
Carlos Bousoño je bil mlad pesnik, ki
ga je imel priložnost spoznati v
Študentskem domu Moncloa. O njem
so prijatelji pripovedovali, da pri
Jožefmarijevih meditacijah ni zmogel
ostati mirno na svojem mestu in je



vzklikal: »To je genij, pravi genij!«[6]

(V resnici učinkovitost njegovega
pridiganja, kot je Jožefmarija prav
dobro vedel, ni bila odvisna od
njegovega jezika, marveč je slonela
na božji milosti ter na molitvah in
mrtvičenjih, ki jih je Bogu izročal za
tiste, ki ga bodo prišli poslušat.)

Kje bi ga torej lahko napadli? Tam,
kjer bi bilo najmanj pričakovati.
Začeli so ga obtoževati, da pridiga
»vaje o življenju« namesto
tradicionalnih »vaj o smrti«.[7]

V tistih časih je bilo običajno, da so
skladno s tradicijo nekateri pridigarji
pri meditacijah na duhovnih vajah
močno poudarjali poslednje reči.
Osrednje teme pridiganja so človeka
vodile naravnost k razmisleku o
smrti, sodbi, peklu in nebesih. Tako
je udeleženec duhovnih vaj svoje
premišljevanje osredotočil na ta
vprašanja.



A čeprav je vsakomur znano, da je
smrt nepredvidljiva in da nikoli ne
vemo, za katerim vogalom nas čaka,
to še ne pomeni, da ljudje takšna
svarila radi poslušajo ali da jim
ugaja, če jim kak brezobzirnež to
dejstvo kar naprej meče v obraz. Vsaj
za večino pomembnežev tega sveta
bo to veljalo.

Med številnimi novicami v
znamenitem pismu iz marca 1946 – 
napisanem po koščkih in v
presledkih – je nekaj besed, ki lahko
v hrupnem toku dogodkov spolzijo
mimo neopažene. In sicer: Naročili
so mi, piše Jožefmarija 26. marca, 
naj v tihem tednu vodim duhovne
vaje, ki se jih bo udeležil Jesúsov
šef.[8] Bomo videli, kaj bo iz tega.[9]

Izraz naročili so mi je diskreten
namig na avtoriteto gospoda
Leopolda. Ta je organiziral duhovne
vaje, ki jih je Jožefmarija od 7. do 12.
aprila 1946 pridigal v palači El Pardo



in sta se jih udeležila le Franco ter
njegova soproga.[10] Tiste duhovne
vaje so povezane z neko anekdoto.
Leta 1946 je Španija živela v zelo
negotovem miru, ogroženem zaradi
pritiskov od zunaj. Spričo nevarnosti,
da pride do novih spopadov, je narod
strnil vrste v obrambi ter se postavil
na stran takratne oblasti in precejšen
del vplivnejših krogov je državnega
voditelja obsipaval s častmi in
pokloni. In v tistih dneh se je ta
duhovnik obrnil k Francu ter mu
zastavil vprašanje:

– Ekscelenca, ali niste nikdar
pomislili, da lahko v kateremkoli
trenutku umrete?

Nekaj dni pozneje je Jožefmarija
kramljal z madridskim škofom, in ko
sta se dotaknila tistega pogovora s
Francom, ga je gospod Leopoldo
prekinil:

– Vi ne boste nikoli naredili kariere.
[11]



A vrnimo se k temi naše razprave.
Premišljevanje o poslednjih rečeh
ponavadi ljudi neizogibno pretrese,
zatem pa sledi nemir ob ugotovitvi,
kako minljivo je življenje in kako
kratkotrajen je užitek. Takšen
razmislek so številni pridigarji s
pridom izkoriščali, da bi v duši
vzbudili preplah ter jo potem voljno
usmerili na pot spreobrnjenja, pri
čemer so bili prepričani, da bo
poboljšanje tem lažje doseči, kolikor
silneje bo dušo prevzel strah pred
smrtjo in peklom.

Tisti, ki so Jožefmariju očitali odklon
od obravnavanja poslednjih reči
oziroma to, da je iz meditacij
odstranil ustrahovanje in se izogibal
vzbujanju silovitih vtisov v zvezi s
temi vprašanji, niso bili daleč od
resnice. Iz zapiskov, ki so jih naredili
in vse življenje hranili nekateri
udeleženci duhovnih vaj, na katerih
je pridigal Jožefmarija, je razvidno,
da je duhovnik o temah, kot so smrt,



sodba in pekel oziroma nebesa,
govoril na jasen in zelo trezen način;
predvsem pa z znatno mero svobode
duha in vselej zelo pozitivno, ob
spoštovanju tradicionalnih okvirov.

Gospod Ángel Suquía, ki je pozneje
postal madridski nadškof in kardinal,
je bil leta 1939 v škofijskem
semenišču v Vitorii na duhovnih
vajah, na katerih je meditacije vodil
Jožefmarija, in v nekaj potezah oriše
svoje vtise iz tistih dni. Pridigar, tako
pravi, »je v vsem nadnaraven mož«.
Njegova značilnost je to, da je
»človek vere«. Nato omeni nekatere
obravnavane teme, med katerimi
izstopa pokorščina predstojnikom
kot »osrednja točka njegovih vaj«,
prežetih z »ljubeznijo do Kristusa, ki
diha iz vsakega njegovega stavka«.[12]

V nadnaravno vzdušje, ustvarjeno s
pomočjo njegove besede in občutij, je
Jožefmarija prinašal dih novosti, kot



opaža neki drugi udeleženec, mlad
univerzitetni profesor:

»Zame je bilo to kakor novo odkritje.
Čeprav sem že precej časa prihajal k
očetu na duhovno vodstvo, je name
naredilo globok vtis, ko sem videl,
kako so se poleg klasičnih in
osnovnih tem vsake krščanske
meditacije nadnaravnemu življenju
pridruževale tudi človeške kreposti,
veselje, prijateljstvo, velikodušnost,
zlasti pa delo kot razsežnost
krščanske poklicanosti.«[13]

Jožefmarija je vprašanje poslednjih
reči obravnaval resno, brez preplaha
ali zastraševanja, z umerjeno
razumnostjo, tako da je poslušalcem
v spominu ostal občutek vedrega
ravnovesja. Kadar je govoril o smrti
ali o božji sodbi, so bile njegove
besede vselej prepojene z upanjem
na večno življenje.[14] »Vaje o smrti« s
svojim obveznim sosledjem krutih
dejstev so v veliki meri temeljile na



neizpodbitni resnici, da človekovo
bivanje naposled mrtvo in uvelo
odpade z drevesa življenja. Te
resničnosti ni Jožefmarija nikoli
nehal poudarjati. V Poti piše:

Si videl, kako v žalostnem jesenskem
popoldnevu odpada suho listje z
drevesa? Tako padajo vsak dan duše
v večnost: nekega dne boš tudi ti
odpadli list.[15]

Na duhovnih vajah je Jožefmarija
udeležence v domišljiji soočal z božjo
sodbo in jim najprej odvzel lažna
zatočišča, da bi jim zatem pokazal
pekel, ki čaka nespokorjene grešnike.
Teh dejstev ni prikrival. Ni imel
pristojnosti, da bi jih podcenjeval,
niti zmožnosti, da bi omilil posledice:

Posvetne duše se rade spominjajo
božjega usmiljenja. – In tako si
drznejo še naprej hoditi po svojih
stranpoteh.



Res je, da je naš Gospod Bog
neskončno usmiljen, je pa tudi
neskončno pravičen: in je sodba in
On je sodnik.[16]

Pekel obstaja. – Trditev, ki se ti zdi
samoumevna. – Še enkrat ti bom
rekel: pekel obstaja![17]

Ločnica, ki je duhovne »vaje o
življenju« razlikovala od tega, čemur
so nekateri rekli »vaje o smrti«, ni
bila toliko v opisovanju krute
resničnosti poslednjih reči, marveč
bolj v načinu, kako je bila podana
njihova utemeljitev. Jožefmarija je v
njih videl spodbude, ki človeka
opogumljajo, da raste v prijateljstvu z
Gospodom. To pa ni izviralo iz
strahu, temveč iz sinovske ljubezni,
ki nas vodi k našemu Očetu Bogu.[18]

Ko so ga obtoževali, da pridiga »vaje
o življenju« in se odmika od
tradicionalnih metod, je Jožefmarija
sam pri sebi razčistil in vzkliknil: O
čem pa naj bi jaz pridigal, če ne o



tistem večnem življenju, h
kateremu smo poklicani?[19]

Smrt je poskušal predstaviti brez
zbujanja groze, kot neizogiben
prehod na poti k Bogu, ki svoje ljudi
pričakuje na onem bregu življenja. S
tem je pretrgal zastrašujoči mrtvaški
prt, v katerega običajno zavijajo
smrt, da bi jo, ravno nasprotno,
prikazal v njenem pravem pomenu
in razsežnosti:

Ne boj se smrti. – Že zdaj jo
velikodušno sprejmi …, ko bo Bog
hotel …, kakor bo Bog hotel …, kjer
bo Bog hotel. – Nikar ne dvomi:
prišla bo ob času, kraju in na način,
ki je najbolj primeren … saj jo bo
poslal tvoj Oče-Bog. – Dobrodošla
bodi naša sestra smrt![20]

Ko nastopi poslednja ura, se mora
dober kristjan odeti v upanje, mir in
veselje. Neka priča pripoveduje, kako
jih je oče leta 1942 na duhovnih
vajah za mlade člane Dela spominjal



na nedavno smrt Antonia Morena,
enega prvih vernikov Opus Dei v
Valladolidu. Vsi so bili osupli, ko se je
Jožefmarija obrnil h Gospodu v
tabernaklju in mu zaupno
rekel:Tukaj smo, izberi si tiste, ki
jih želiš vzeti k sebi.[21]

Po smrti pride sodba. Tedaj je
pridigar spokorjene udeležence
duhovnih vaj navdihoval s tistim
žarkom luči, s katerim je avilski škof
Santos Moro tolažil Jožefmarija v
trenutkih stiske leta 1938, ko ga je
utesnjevala misel na neizprosni
»obračun«, ki ga bo od njega terjal
naš Gospod:

»Ne, za vas ne bo Sodnik v strogem
pomenu besede, marveč preprosto
Jezus.«[22]

Če namreč vztrajamo v njegovem
prijateljstvu, potem ne more biti smrt
prav nič drugega kot le prehod v
Življenje, kjer nas odprtih rok
pričakuje Sodnik.



* * *

Toliko lahko povemo o pridigarju, če
se opiramo na pričevanja
udeležencev njegovih duhovnih vaj,
ki jih je na stotine. Šele iz njegovih
osebnih zabeležk pa spoznamo nekaj
več o asketskem dogajanju v njegovi
notranjosti. Tako na primer izvemo
za sklepe, ki jih je napravil na
duhovnih vajah februarja 1944:

Doslej mi je bila misel na smrt
velikokrat v tolažbo. Govoril sem si:
Umreti? Kakšno udobje! V prihodnje
se bom vsaj enkrat na dan postavil v
trenutek smrti, da bi v tisti luči
pogledal na dogodke dneva. Imam
dobro izkušnjo miru, ki ga prinaša ta
razmislek.[23]

V tistih dneh leta 1944 so se nad njim
zgrinjali spomini na nepremagljive
ovire iz prvih časov in v njegovem
umu so se vrstili občutki samote in
napori, s katerimi je skušal utreti pot
nedavno ustanovljenemu Opus Dei.



Pozneje, ko so minila leta
ustanoviteljeve osamljenosti in je že
uspel nabrati prgišče sledilcev, ga je
Bog postavil na preizkušnjo. On, ki je
Gospod življenja in smrti, je nekatere
od njih vzel k sebi. Ob teh smrtih se
je tolažil z mislijo, da že ima
posrednike v nebesih,[24] vendar je
večkrat začutil, da mora prijeti za
pero ter pisno obeležiti svoja
žalostna premišljevanja:

Ko sta umrla José María in Luis, me
je – iz strahopetnosti – obšla želja po
smrti. Zakaj naj ne bi umrl jaz? In
kljub bremenu svojih grehov sem v
smrti videl rešitev. – To zavračam: saj
veš, moj Bog, da jo sprejemam, ko in
kakor ti hočeš.[25]

Smrt mu je bila domača in v njej je
videl dobro prijateljico, ki nam
pomaga prehoditi našo pot.[26] Iz
njegovega premišljevanja o smrti na
duhovnih vajah leta 1935 pa je tale
kruta misel:



= Smrt = Ne bojim se je. Moja
prijateljica je. Poskušal jo bom
izkoristiti, tako da pogosto pokukam
v svojo krsto: in tam bom videl,
zavohal in otipal svoje razpadajoče,
teden dni staro truplo. To pa še
posebej takrat, ko me bo vznemirjal
gon mojega mesa.[27]

To odločitev je potrdil tudi sklep iz
leta 1944. Vsak večer do zadnjega
dne na tem svetu, pravi msgr. Álvaro
del Portillo, je ponavljal: »Gospod,
smrt sprejemam, kadar hočeš,
kakor hočeš, kjer hočeš. In potem je
mirno zaspal.«[28]

* * *

Vzdušje zdrave življenjske moči,
značilno za Jožefmarijev slog pri
vodenju duhovnih vaj, je izviralo iz
njegove zasnove novih okvirov
duhovnosti. Omogočalo je, da so
prosto tekla dejanja vere in upanja
ter ogenj božje ljubezni, ki ga je nosil
v sebi. Goreče misli, ki so poslušalce



postavile v pritrdilno, obupu
nasprotno razpoloženje:

Ali se v tvoji duši ne iskri želja, da bi
bil v zadovoljstvo tvojega Očeta-Boga,
ko te bo moral soditi?[29]

Njegovi prikupni nadihi življenjskega
optimizma, vedrosti ob misli na smrt
ter upanja na nebesa izhajajo iz
nenehne dušne vaje v popolnem
obžalovanju; so plod njegovega
»kesanja iz ljubezni«. Ta pojem se
pogostokrat pojavlja na straneh
njegovih Zapiskov in nedvoumno
zaznamuje stezo, po kateri poteka
njegovo notranje življenje:

Ne pozabi, piše v Poti, da je bolečina
preizkusni kamen ljubezni.[30]

Iz pristne ljubezni se rodi ta vaja
skrušenosti, ki se potem odraža v
studu do greha:

Obžalovanje iz ljubezni. Kajti On je
dober. Tvoj Prijatelj je, ki je zate dal



svoje življenje. Vse, kar je na tebi
dobrega, je Njegovo. Ker si ga tako
razžalil … Ker ti je odpustil … On! …
tebi!! Jokaj, sin moj, od obžalovanja
iz ljubezni.[31]

Kakor vsak smrtnik je Jožefmarija
izkušal breme padle narave, čutil je
podvrženost pritisku greha, ki – naj
bo še tako majhen – vedno pomeni
prepreko med Gospodom in
zaljubljeno dušo. Kakšno silno
hrepenenje po osvoboditvi je moral
doživljati ustanovitelj, ko je zapisal
te, že omenjene besede:

Gospod, želim si ljubiti zares, želim si
enkrat za vselej pridobiti neizmeren
odpor do vsega, kar bi dišalo po senci
greha, tudi majhnega. Želim si
skrušenosti, kakršna je navdajala
tiste, ki so Ti znali najbolj ugajati.[32]

Že davno tega je začel po Marijinem
posredovanju prositi za predragoceni
dar popolnega kesanja:



Prav je, sladka Gospa, da mi v
znamenje ljubeznivosti nakloniš
darilo: skrušenost, obžalovanje mojih
grehov, kesanje iz Ljubezni …
Poslušaj me, Gospa, Življenje, Upanje
moje, vôdi me s svojo roko – tenuisti
manum dexteram meam! … – in če je
sedaj v meni kaj, kar ni všeč mojemu
Očetu-Bogu, daj, da to spoznam, in
bova skupaj to izkoreninila.[33]

To je prosil leta 1932 na svojih
duhovnih vajah v samostanu
bosonogih karmeličanov v Segovii.
Leta pozneje je še naprej vztrajno
rotil našo Gospo za tisto kesanje iz
ljubezni, ko se je nekega dne razvnel
med premišljevalno molitvijo:

Mati moja, Gospa! Poljubil sem tla, se
pokrižal – potem ko sem kriknil naš
»serviam!« – v imenu Očeta, Sina in
Svetega Duha ter k tebi zmolil
»spomni se« … Raztresel sem se;
potem sem se znova vrnil k molitvi
in vem, da si me slišala. Mamica!



Zdaj ponovno kličem k tebi, ko pišem
po papirju. Ti dobro veš, kaj
potrebujem. Bolj kot vse drugo –
kesanje iz Ljubezni: jok? … ali pa
brez joka; ampak naj me boli zares,
da pošteno prečistimo dušo
Jezusovega oslička. Ut iumentum! …
[34]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Zapiski, št. 1857, 9. 2. 1944.

[2] Zapiski, št. 1858, 9./10. 2. 1944.

[3] Zapiski, št. 1859, 9./10. 2. 1944.

[4] Prav tam.

[5] Zapiski, št. 1860, 9./10. 2. 1944.
»Toda ti, Gospod, se jim smeješ, vse
narode zasmehuješ« (Ps 58,9).

https://opusdei.org/sl-si/article/5-potovanja-po-andaluziji-in-portugalski/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


[6] José Ramón Madurga Lacalle, RHF,
T-05848, str. 69. Druga priča pravi, da
je mladi pesnik očeta tako napeto
poslušal, da »je skoraj padel s
klopi« (José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, str. 60).

Jožefmarija je v tistih letih, preden je
šel pridigat ali preden je začel s
kakšnim govorom, imel navado kot
molitveni vzklik ponavljati besede, s
katerimi se je prerok Jeremija
opravičeval pred Gospodom zaradi
okornosti svojega jezika, ko je bilo
treba oznaniti božje sporočilo. Te
besede je Jožefmarija prepisal v svojo
žepno beležnico: A, a, a, Domine
Deus! Ecce nescio loqui, quia puer ego
sum! [Oh, Gospod Bog, glej, ne znam
govoriti, ker sem še deček] (Jer 1,6);
prim. José Ramón Madurga Lacalle,
RHF, T-05848, str. 59.

[7] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
1247 in Javier Echevarría, Sum. 2741.



[8] »Jesúsov šef« – nadrejeni
mornariškega častnika z imenom
Jesús Fontán Lobé, namig na
Francisca Franca.

[9] Prim. Pismo iz Madrida članom
Dela v Rimu, EF-460324-2.

[10] José María Bulart Ferrándiz,
tedanji kaplan palače El Pardo,
pripoveduje, da je Franco vsako leto
hodil na duhovne vaje; nagovore
oziroma meditacije pa je zanj imel
madridski škof, gospod Leopoldo
(prim. Gonzalo Redondo: Historia …, 
op. cit., 2. knjiga, str. 130).
Jožefmarija in Bulart sta se spoznala
že pred leti. Prim. Pismo iz Valencije
Joséju Maríi Bulartu Ferrándizu,
EF-411220-1.

[11] Pismo iz Rima, EF-640614-1. Ta
vrinjena anekdota nekoliko razkrije
Jožefmarijevo nevezanost na
politične pristranosti in njegovo
enako obravnavanje oseb brez
razlikovanja.



[12] Ángel Suquía Goicoechea, RHF,
D-05226; prim. tudi José Fernández,
RHF, D-15407.

[13] Víctor García Hoz, RHF, T-01138,
str. 14.

[14] Ustanoviteljevo pridiganje, pravi
msgr. Álvaro del Portillo, »je bilo
prežeto s krščanskim
upanjem« (Sum. 1247).

Ko si ga poslušal, pričuje Federico
Suárez Verdeguer, si »se dotaknil
svoje osebne bede, toda istočasno, in
to je osupljivo, te je navdajalo upanje
in pogum, s katerim bi si za služenje
Bogu upal storiti vse« (Federico
Suárez, RHF, T-05253, str. 9).

[15] Pot, št. 736.

[16] Pot, št. 747.

[17] Pot, št. 749.

[18] Jožefmarija je vedno »o življenju
in smrti kristjana, ki ve, da je božji



otrok, govoril s poudarkom na
optimizmu«; in kadar je bilo treba
prevideti umirajočega, pričuje msgr.
Javier Echevarría, ga je pripravljal na
smrt z upanja polnimi besedami:
»Bog te pričakuje, Bog te ljubi in zate
se bo daroval, da ga ne bi nikdar več
izgubil« (prim. Javier Echevarría, 
Sum. 2741).

[19] Prav tam. V svojem pričevanju je
Federico Suárez zbral zapiske, ki
ustrezajo dvojim duhovnim vajam,
na katerih je pridigal Jožefmarija.
Obakrat so bile v centru Diego de
León: od 25. do 31. julija 1941 in od 4.
do 10. septembra 1942. S prvih
duhovnih vaj ima ohranjene zapiske
vseh meditacij, saj je imel navado,
delati zabeležke, takoj ko je po koncu
meditacije prišel iz kapele (prim.
Federico Suárez Verdeguer, RHF,
T-05253, str. 10–13 in 15–18).

[20] Pot, št. 739.



[21] José Luis Múzquiz de Miguel, RHF,
T-04678/1, str. 39.

[22] Pismo monsinjorja Santosa Mora
Briza ustanovitelju, Ávila, 27. 2. 1938
(RHF D-10989); prim. Pot, št. 168.

[23] Zapiski, št. 1857, 9. 2. 1944.

[24] Prim. RHF, AVF-0098, februar
1944.

[25] Zapiski, št. 871, 21. 11. 1932.
Omenjeni osebi sta José María
Somoano in Luis Gordon.

[26] Da bi se večkrat spomnil na smrt,
je v prvih letih v svoji sobi imel
lobanjo, ki ji je po domače rekel
»gospa Plešasta«. Tule so besede iz
njegovih Zapiskov, datirane s 24.
novembrom 1932:

Če si apostol, bo smrt – gospa
Plešasta – zate dobra prijateljica,
ki ti olajša pot (Zapiski, št. 875, 24.



11. 1932; prim. prav tam, št. 1710, 22.
6. 1933).

[27] Zapiski, št. 1824, 18. 9. 1935.

[28] Zapiski, opomba 659, ki jo je dodal
Álvaro del Portillo; prim. tudi: prav
tam, št. 871, 21. 11. 1932, in Francisco
Ponz Piedrafita, RHF, T-04151, str. 51.
Iz meditacije, ki jo je Jožefmarija
vodil 17. aprila 1948 pa je tale misel: 
Da bi živeli zares duhovniško
življenje, je dobro, da pogosto
pomislimo na smrt (te besede si je
zapisal Federico Suárez Verdeguer,
RHF, T-05253, str. 29).

[29] Pot, št. 746.

[30] Pot, št. 439.

[31] Zapiski, št. 1108, 7. 1. 1934; prim. 
Pot, št. 436.

[32] Zapiski, št. 23, april 1930.

[33] Zapiski, št. 1647, 7. 10. 1932.



[34] Zapiski, št. 1741, 16. 7. 1934. Ut
iumentum – kakor tovorna žival.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/4-vaje-o-zivljenju-in-smrti/

(13. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/4-vaje-o-zivljenju-in-smrti/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-vaje-o-zivljenju-in-smrti/

	4. Vaje o življenju in smrti

