
opusdei.org

4. V pričakovanju
cerkvenopravne
rešitve

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

En izčrpen pogovor z Álvarom je
zadostoval, da je ustanovitelj dognal,
kakšen je položaj, ki je bil nakazan v
pismih 10. in 12. junija in zaradi
katerega je bila potrebna njegova
navzočnost v Rimu. Nemudoma se je

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


lotil dela. Eden od prvih korakov je
bil obisk pri monsinjorju Montiniju,
namestniku v vatikanskem
državnem tajništvu. Montini je 15.
maja pisal ustanovitelju, da bi se mu
zahvalil za knjige, ki mu jih je v
njegovem imenu izročil Álvaro,
obenem pa je na papirju izrazil svoje
občutke glede Dela:

»V veliko veselje mi je bilo, da sem se
lahko seznanil z Duhovniško družbo
sv. Križa in z Opus Dei, in občudujem
cilje, h katerim stremite pri svojem
delu, ter duha, s katerim jih
uresničujete, tako da sem Gospodu
hvaležen, da je Cerkvi naklonil ta dar
in poklical duše k delovanju na tako
občutljivih in pomembnih področjih.
Zatorej, čeprav sam ne zmorem
veliko, vedite, da sem vedno
pripravljen pomagati, kjer bi me
potrebovali.«[1]

Prvega julija je imel ustanovitelj
prisrčen pogovor z monsinjorjem



Montinijem, ki je od tistega trenutka
dalje številne dostojanstvenike
rimske kurije vabil, naj se srečajo z
Jožefmarijem.[2] Kot je oče spominjal
svoje duhovne otroke, je bil Montini 
prva prijateljska roka, ki sem jo
našel tukaj, v Rimu.[3] Do takrat je
Álvaru že uspelo pridobiti papeževo
fotografijo z rokopisnim posvetilom:
»Našemu dragemu sinu Joséju Maríi
Escriváju de Balaguerju,
ustanovitelju Duhovniške družbe sv.
Križa in Opus Dei, s posebnim
blagoslovom. 28. junija 1946. Pius P.P.
XII«.[4]

V tistih dneh je pritiskala vročina in
oče jo je strašno težko prenašal,
vendar k sreči njegovo splošno
zdravje ni popustilo. Ob dopoldnevih
mu je Álvaro predstavljal različne
sodelavce dikasterijev, tajnike in
svetovalce, vpletene v zadevo, ki ga
je privedla v Rim. Sprejemali so ga
vljudno, vsepovsod je bil deležen
naklonjenosti. Toliko izrazov



prijaznosti, predvsem pa veselje, da
je v bližini Kristusovega namestnika,
je razpršilo morebitne bojazni.

Kadar je šel s svojimi sinovi ven, da
bi si malo razgibal noge ali si v
kakšni prodajalni ogledal rabljeno
pohištvo za njihove bodoče hiše v
Rimu, niso bili oni tisti, ki bi očeta
vlekli za seboj. Nasprotno, on je gnal
svoje otroke naprej, saj je že sanjal,
kako bo v Rimu odprl dva centra.
Tako kot v preteklosti je začel
kupovati okrasne predmete vnaprej.
To je bilo nekaj več kot zgolj
simbolično dejanje. Predstavljalo je
zametek nove hiše v obliki nečesa
otipljivega, predhodno polaganje
temeljev dobre volje. Kaj se je zgodilo
z očetom? Tisti duhovnik, potnik na
ladji J. J. Sister, ki se je v Barceloni
vkrcal s poslednjimi močmi – ko se je
telesno počutil kakor tovorna vreča
ter se spraševal o prihodnosti Dela in
o usodi svojih otrok –, je bil čisto
drug človek, odkar je stopil na



rimska tla. »Na začetku,«
pripoveduje Orlandis, »je samo
ponavljal: Tukaj je tovorna vreča!
Navsezadnje je vaša obveljala! A
komaj dva dni po prihodu se je s
polno paro zagnal v urejanje
stanovanja, nakupovanje,
načrtovanje kapele …, tako da smo se
ob večerih vračali domov vsi
izmučeni ter mu govorili: ‘O kakšni
tovorni vreči pač ne more biti
govora! Še zdaleč ne!’«[5]

Dejansko se je ob pogledu na
apostolsko obzorje oče naenkrat
spremenil v neizčrpen vir energije.
Oživele so njegove starodavne sanje
o postavitvi hiše v Rimu.[6] Tisti speči
ideal je ob stiku z večnim mestom
ponovno vzplamenel. Še pred
koncem meseca junija, se pravi teden
dni po prihodu v Rim, je v mislih že
zasnoval načrt, ki ga je nameraval
uresničiti, ter nemudoma z njim
seznanil direktorje in direktorice v
Španiji. Na ta način bi bilo mogoče



brez izgubljanja časa pripraviti vse,
kar je bilo potrebno, da te sanje
postanejo resničnost.

Svoje hčere v Centralnem svetu,
organu vodenja ženske sekcije Opus
Dei, je prosil, naj razmislijo, ali bi
lahko konec septembra zaradi oskrbe
novih hiš v Rim odpotovale tri
numerarije in pet numerarij
pomočnic.

Poslati tja več numerarij pomočnic
naenkrat ni bila lahka zahteva, saj jih
v tistem času ni bilo veliko. Vendar
oče v pismu nagovarja svoje hčere in
jim predlaga rešitev: Da bi bilo to
mogoče doseči, delajte poleti – kot
sem že dejal – skupaj z
gospodinjskim osebjem v centrih
Moncloa in Abando. Pripravite
mašno perilo – celotno – za dve 
hiši v Rimu.[7]

Istega dne, 30. junija 1946, je
brzojavil svojim sinovom v
Generalnem svetu:



V najkrajšem času nameravam priti v
Madrid in se nato vrniti v Rim.
Potrebno je – Ricardo! – pripraviti
šeststo tisoč pezet, saj je zares nujno.
Ob naših velikih gmotnih stiskah se
to zdi nekaj norega. Vendar je
neizogibno treba tukaj kupiti hišo.
[…]

V rokah imam rokopis svetega očeta
za »ustanovitelja Duhovniške družbe
sv. Križa in Opus Dei«. Kakšno
veselje! Tisočkrat sem ga poljubil.
Tukaj prebivamo v senci Svetega
Petra, tik ob stebrišču.

In še pripis:

Ne opuščajte molitve in bodite zelo
veseli.

Vedno se vse uredi: zaradi denarja
nikoli ne propade apostolska duša –
novci se bodo že našli.[8]

Gledano z zornega kota Španije – kjer
so se utapljali v dolgovih in so ravno



v tistih dneh širili apostolsko delo v
pol ducata drugih mest v državi – se
ta prošnja ni zdela »nekaj norega«,
marveč je to dejansko bila junaška
norost vere.

Tudi svojemu bratu in sestri je tistega
dne napisal pismo, iz katerega veje
optimistično in nadnaravno
razpoloženje njegovega duha. Precej
površno omeni potovanje z ladjo, ki
bi jih vse skupaj skoraj poslalo rakom
žvižgat in ribam gost, izpostavi pa
tehtnost razlogov, na osnovi katerih
ga je Álvaro prosil, naj pride v Rim:

Rim, 30. junij 1946

Predraga Carmen in Santiago! Imeli
smo težko plovbo, vendar je bilo vse
poplačano, ko sva v genovskem
pristanišču z ladje videla, da naju na
pomolu čakata Álvaro in Babo.

Tukaj pritiska vročina, vendar sem
zelo zadovoljen: moral sem priti, da
bi ugotovil, kakšno je stanje.



Živimo kot sosedje svetega očeta, tik
ob Trgu sv. Petra. Papež mi je poslal
nekaj lastnoročno zapisanih besed,
kar me je razveselilo navzven in
navznoter. Kdaj bom imel avdienco
pri svetem očetu, še ne vem. Iz Rima
ne morem oditi, ne da bi me sprejela
njegova svetost. Molita za uspeh tega
obiska, ki si ga silno želim.

Ko bomo tukaj imeli hišo – in če
prosimo Gospoda, bo to prav kmalu
–, bosta morala kdaj priti v Rim, kot
romarja.

Močan objem vama pošilja vajin brat

Jožefmarija.[9]

* * *

Postopek, s katerim naj bi bil Delu
podeljen decretum laudis, je bil še
vedno v začetni fazi, kljub temu da so
svetovalci že po zasedanju 8. junija
1946 proslavljali svoj uspeh in
prostodušno izrekali čestitke, potem



ko so preučili Statut Opus Dei.[10]

Nasprotno pa je Álvaro zaznal
ogromno nevarnost. S takšnim
tempom dela, kot so se stvari
premikale v kuriji, ki je delovala
precej počasi, ni bilo mogoče doseči
zastavljenega cilja, se pravi: v
kratkem opremiti Opus Dei s
cerkvenopravno ureditvijo na
svetovni ravni. To je bilo nujno iz
različnih razlogov. Nekateri od teh so
bili notranji, na primer potreba, da
se brez kakršnekoli spremembe
stanú prizna in zaščiti način življenja
in apostolata njegovih članov. Drugi
so bili zunanji: omogočiti apostolsko
širitev v druge države, olajšati
odnose s škofi ter zajeziti
nerazumevanje in napade, saj se je
»nasprotovanje dobrih« še kar
nadaljevalo. Z vidika kurije pa se te
potrebe niso zdele tako nujne, tako
da so svetovalci razmišljali, da bi
delo preložili na jesen.



Kot smo že ugotovili, je bilo treba
cerkvenopravni okvir, v katerega naj
bi bil umeščen Opus Dei, šele izdelati.
[11] Za to nalogo je bil določen pater
Arcadio Larraona, podtajnik
Kongregacije za redovnike.
Ustanovitelju je uspelo patra
Larraono spodbuditi, da se je lotil
dela sredi najhujše poletne pripeke.
Ni pa ga le spodbujal z lepimi
besedami, temveč je tudi sodeloval in
ga spremljal pri tem napornem
opravilu. Kakorkoli že, vse je kazalo,
da bo še trajalo, preden bo decretum
laudis ugledal luč sveta. Vse poteka
dobro, je 8. julija pisal v Madrid, 
vendar bo to zelo težko doseči pred
jesenjo – pa tako dobro bi bilo, če
bi se zgodilo takoj![12]

Kakor hitro je izvedel, da je bila
njegova avdienca pri papežu
določena za 16. julij, se je v
Álvarovem spremstvu odpravil v
Fiuggi, da bi lahko tam osebno
sodeloval s patrom Larraono. Skušal



je ponuditi pomoč, zato da
cerkvenopravni načrt, ki ga je snoval
pater Larraona, ne bi v bližnji
prihodnosti povzročal škode pristni
naravi Opus Dei. To je nedvomno
bila naloga ustanovnega značaja,
torej se ji nikakor ni mogel
odpovedati, kot je pozneje dejal
svojim duhovnim otrokom:

V tistem tako kritičnem trenutku
zgodovine Dela – pisalo se je leto
1946 – je bilo pravo še posebej
pomembno. Kajti ena sama napaka,
kakršnokoli popuščanje v bistvenih
stvareh, bi lahko privedlo do
nepopravljivih posledic. V igri je bila
usoda moje duše, saj nisem smel
razobličiti božje volje.[13]

Pater Larraona je imel pred seboj
precej nehvaležno opravilo. Vloge, ki
so jih različne ustanove oddale v
upanju, da bodo odobrene kot nove
oblike (bodoče svetne ustanove), so
obsegale široko področje: od tistih, ki



niso želele biti primerjane z
redovniki, čeprav so izpolnjevale
skoraj vse pogoje za odobritev v
obliki redovne kongregacije; do
takšnih, ki so si to želele, ne da bi
zahtevam ustrezale.[14] Pristop, ki je v
zadnjih letih glede novih oblik
prevladoval v Kongregaciji za
redovnike, je bil obravnavati te nove
ustanove na neki način kot poskus
prilagajanja ali približevanja svetu,
kot nekakšen nov slog redovnega
življenja.

Na nove oblike so zaradi tega gledali
kot na poslednji člen v zgodovinskem
razvoju meniških redov. Izhajajoč iz
tega gledišča in da bi bilo vsem
ugodeno, se je v osnutku pravnih
predpisov patra Larraone rešitev
nagibala v smeri neke različice stanú
popolnosti.[15] Ravno stan popolnosti s
svojimi zahtevami in življenjskim
slogom pa je to, kar opredeljuje
redovnika in tiste, katerih življenje je
z redovništvom primerljivo.[16]



To je bil razlog, da je moral
ustanovitelj v pogovore o tem, kaj je
Opus Dei, vložiti veliko napora.
Trudil se je, da člani svetnih
ustanov ne bi bili obravnavani kot
posvečene osebe, kot so želeli
nekateri, marveč kot navadni
verniki, kar tudi so; zato sem si
prizadeval jasno pokazati, da
nismo niti ne moremo biti
redovniki.[17]

Ustanovitelj je vztrajal pri tem, da je
bistvena značilnost klica k
posvečevanju in apostolatu sredi
sveta sekularnost. In upoštevajoč
kriterij sekularnosti so bila
sestavljena besedila, iz katerih je
pozneje nastala apostolska
konstitucija Provida Mater Ecclesia. S
tem je bil dosežen majhen napredek.
Bil je to korak naprej, ki pa ni
zadostoval, saj se ni bilo mogoče
popolnoma izogniti temu, da bi se v
njenih temeljih kot pojem pojavil 
stan popolnosti. Iz tega je nastala



kompromisna rešitev. Da bi pridobil 
decretum laudis, zaradi katerega je
prišel v Rim, je bil ustanovitelj
primoran popustiti v nekaterih
zadevah, ki niso ustrezale naravi
Opus Dei.

Sprejeli smo žrtev, je pisal svojim
duhovnim otrokom, kompromis, ki
se mu ni bilo mogoče izogniti in ki
kljub vsemu ne zasenči veselja, ker
smo končno dosegli cerkvenopravno
pot za naše življenje. In upamo, da z
božjo pomočjo sporne točke kmalu
ne bodo več sporne, če bo Sveti sedež
podal ustrezno pravno izjavo, tako
da jih ne bo mogoče slabo tolmačiti.

Vendar drugega izhoda ni bilo: ali bi
sprejeli vse ali pa bi še naprej bili
brez steze, po kateri bi mogli hoditi.
[18]

Po štirih dneh garanja je reševanje
problemov steklo. Oče se je 15. julija
vrnil v Rim, saj je bila za naslednji
dan napovedana zasebna avdienca



pri papežu. To je bil navdušujoč
razgovor, v katerem je svetemu očetu
končno lahko razkril svoje srce in ga
seznanil z delom, ki je bilo
opravljeno v zadnjih dneh v Fiuggiju.
Tista avdienca je ustanovitelja
navdala z globokim mirom in
veseljem.[19] Že prej je Álvaro v
začetku meseca pisal članom
Generalnega sveta v Madrid in jim
posredno spregovoril o učinkovitosti
očetove navzočnosti, pri tem pa
dodal kanček hudomušnosti: »Četudi
mi je oče očital, da sem tak in tak, ker
sem ga pripravil do tega, da je prišel,
je njegov prihod že obrodil sadove in
jih bo obrodil še veliko. Bilo je
neizogibno potrebno za to, da bi vse
skupaj zagnali in srečno dosegli vse
cilje.«[20]

Oče se je 29. julija skupaj z Álvarom
in Salvadorjem Canalsom vrnil v
Fiuggi, da bi še naprej sodeloval s
patrom Larraono ter preprečil, da bi
se v dokumente vrinila kakšna



netočnost, ki bi oškodovala Opus Dei.
Tam je bil dokončan osnutek
besedila, s katerim se je ukvarjal in iz
katerega se je razvila apostolska
konstitucija Provida Mater Ecclesia.
[21] Kot je priznal sam pater Larraona,
»je bilo v nekaj mesecih končano
delo, ki bi bilo sicer opravljeno v več
letih, če sploh«.[22] Eden od številnih
ustanoviteljevih prispevkov, ki so bi
bili vključeni v ta temeljni dokument,
je tudi ime, s katerim bodo
poimenovane nove oblike.[23]

Tudi ko je bil zatopljen v to naporno
opravilo, je oče stalno mislil na svoje
hčere in sinove ter jim v pismih
nalagal prav nič lahke zadolžitve, kot
je bila na primer prošnja, naj
priskrbijo denar za nakup hiše v
Rimu. Da oče ni bil človek, ki bi
druge pošiljal po kostanj v žerjavico,
je odveč ponavljati, saj je bil odločen
odpotovati v Madrid in se osebno
posvetiti tej zadevi, ko bo decretum
laudis urejen:



Če je potrebno (bolje, da ni), piše
članom Generalnega sveta, bom po
avdienci pri svetem očetu in po
prejemu dokumenta, ki ga že
poznate, sam prišel v Madrid, da bi
to podprl in bi dosegli, kar hočemo,
to se pravi, kar hoče Bog.[24]

Brez dolgovezenja je oče izkoristil
prostor na papirju ter za svoje hčere
in sinove sestavil obsežen seznam
vsakovrstnih predlogov in nasvetov,
pomembnih ali neznatnih. V Rimu so
prošnje, ki so jih nekaj tednov prej
naslovili na Apostolsko
penitenciarijo, ravno takrat obrodile
svoj sad. Oče se je silno razveselil, ko
jim je bil podeljen privilegij, da so
smeli odtlej tudi laiki čistiti mašne
prtičke, saj je bila to priložnost za
izkazovanje rahločutnosti do Jezusa
v najsvetejšem zakramentu. Pri priči
je pisal enemu od duhovnikov Dela,
da bi to sporočil njegovim hčeram in
bi začele koristiti ta privilegij: To pa
je novica! Zdaj že smejo čistiti



korporale, purifikatorije in pale.
[25]Morda pa je od svojih hčera
pričakoval kakšno vrstico v duhu
hvaležnosti:

Naj mi vsaj z besedo nakažejo, je
prosil oče, kaj si mislijo o privilegiju
v zvezi s čiščenjem …, saj so tiho kot
ribe.[26]

Zatem pa naniza še celoten seznam
posebnih ugodnosti, podeljenih s
strani Svetega sedeža:

Apostolska penitenciarija nam je
priznala številne odpustke, ki so
poleg tega veljavni in perpetuum
(pričakovali smo podelitev za sedem
let) ter podeljeni z dokumentom
breve. Tako da si lahko čestitamo.
Križ dobi 500 dni [odpustkov] za
vsakokrat, ko ga kdo poljubi ali ob
pogledu nanj izreče molitveni vzklik.
Lahko jih začnete pridobivati takoj.
Breve nam podeljuje popolni
odpustek na Gospodove in Marijine
praznike, 2. oktobra, 14. februarja,



na god sv. Jožefa ter na dan, ko se
opravisprejem, oblacija ali zvestoba
v Opus Dei in v Duhovniški družbi sv.
Križa.

Skoraj gotovo bomo pridobili
privilegij za darovanje polnočne
maše v noči z 31. decembra na 1.
januar, s 13. na 14. februar in s 1. na
2. oktober.[27]

Papeški dokument, s katerim so bili
podeljeni ti privilegiji in odpustki, je
datiran z 28. junijem 1946. Je izraz
papeževe očetovske naklonjenosti do
Duhovniške družbe sv. Križa in Opus
Dei. Med vrsticami je čutiti tudi
odmev kampanje zoper leseni križ v
kapelah Dela – v Študentskem domu
Jenner in v centru Palau –, ki je bil
tako besno očrnjen. (Ustanovitelj je
nemudoma odredil, naj se poleg
križa doda napis: »Njegova svetost
papež Pij XII. je 28. junija 1946 z
apostolskim pismom Cum Societatis
dobrohotno podelil petsto dni



odpustkov za vsakokrat, ko kdo
pobožno poljubi ta leseni križ ali
pred njim izreče molitveni vzklik.«)
[28]

Sredi žgoče poletne vročine se je oče
rad spominjal blagega planinskega
podnebja, ki so ga uživali njegovi
duhovni otroci na posestvu
Molinoviejo. Tukaj, jim je pisal iz
Rima, je bolj vroče kot v Sevilji in
naj poudarim, da nisem
Andaluzijec. To sem si sam
prislužil, ker toliko mislim na
Segovio.[29]

Pater Larraona je svoje delo
praktično končal, toda osebje rimske
kurije se je zaradi počitnic že
razkropilo. Bilo bi nepremišljeno, če
bi skušali stvari prehitevati.
Podelitev decretum laudis je bila
preložena na jesen.[30] V takšnih
okoliščinah je kardinal Lavitrano,
prefekt Kongregacije za redovnike,
pokazal gesto pravičnosti in



priznanja do ustanovitelja. Da se ta v
Španijo ne bi vrnil praznih rok in da
ne bi nihče mogel reči, da je bila
prošnja Opus Dei zavrnjena, mu je
13. avgusta 1946 izdal dokument o
pohvali ciljev Duhovniške družbe sv.
Križa in Opus Dei.[31] Ta dokument
priznava »svetost, potrebo in
primernost ciljev in apostolata«, ki se
ga trudijo opravljati njegovi člani;
tiste moške in ženske, ki pripadajo
»tako plemenitemu in svetemu
Delu«, pa spodbuja, naj zvesto živijo
svojo poklicanost.[32]

Brez dvoma, pripominja ustanovitelj,
so videli, da smo takoj potrebovali
nekaj v pisni obliki, s čimer bi se
mogli braniti; namreč glavni povod
za iskanje odobritve v Rimu, pa
čeprav zaenkrat ne bi povsem
ustrezala našim željam, ni bil nič
drugega kot dejstvo, da so nas tako
kruto preganjali. Na ta način naj bi
čutili podporo pri obrambi
objektivne resnice.[33]



* * *

Člani Opus Dei, ki so prebivali v
Rimu, so imeli tisto pomlad leta 1946
polne roke dela. Po prošnjah za
priporočilna pisma je prišlo na vrsto
obiskovanje dostojanstvenikov in
svetovalcev rimske kurije. Vrh tega
so poleg uradnih postopkov,
apostolata med prijatelji, iskanja hiše
in spremljanja obiskovalcev, ki so
prihajali v Rim, imeli še posebno
nalogo, ki jim jo je zaupal oče. Kot je
mogoče razbrati iz nekega
Álvarovega pisma, so s pomočjo
opata Suñola skušali pridobiti
kakšno relikvijo svetih mučencev.[34]

Že marca 1946 jih je oče v svojem
dopisovanju spodbujal in vztrajal pri
tej zadevi:

Upam, da se vrnete bogato založeni z
relikvijami! Storite, kar je mogoče, da
prinesete telo kakšnega mučenca.[35]

Velika je bila ustanoviteljeva
pobožnost do svetniških relikvij. V



kapeli centra Diego de León je bilo
med svečniki oltarne mize
nameščenih nekaj skrinjic, kamor bi
jih lahko shranili.[36] Meseca maja so
v Rimu uspeli pridobiti nekaj relikvij
in jih takoj poslali v Madrid.
Manjkalo pa jim je telo mučenca, ki
ga je iskal oče. Nekdo jim je ponudil
svojo pomoč v Neaplju in iskanje se
je nadaljevalo. »Če ne bo uspelo,« je
zavzeto pisal Álvaro, »bomo šli proti
severu Italije, v kraj Forlì ob
Jadranskem morju, kjer imajo v
nekem samostanu 200 teles
mučencev, škof in samostanski bratje
pa so naši dobri prijatelji.«[37]

Naposled je oče 31. avgusta 1946, ko
se je z letalom vračal v Madrid, s
seboj prinesel telesi dveh mučencev:
telo svetega Sinfera, ki je izviralo iz
rimskih katakomb, in svete
Merkuriane, desetletne deklice.
Njene posmrtne ostanke je dal
namestiti v kapelo hiše Los Rosales,
skrinjo s kostmi svetega Sinfera pa je



skupaj s staro marmornato ploščo z
zapisanim imenom shranil pod
oltarjem kapele v centru Villanueva.
[38]

Kaj so za ustanovitelja pomenili tisti
meseci v Rimu? Dnevne dogodke je
oče z nekaj kratkimi besedami
opisoval v svoji žepni beležnici za
leto 1946. Oglejmo si nekaj zapisov iz
tistega poletja:

18. julij: Do vratu tičimo v
kánonskem nauku.

27. julij: Kot vedno veliko obiskov in
veliko hrupa, in vedno je z nami
božja roka.

5. avgust: Veliko obiskov. Veliko
molitve.[39]

Tako je povzel tisto rimsko obdobje:
veliko stikov z mnogimi ljudmi, zlasti
s cerkvenimi dostojanstveniki, veliko
dela s cerkvenim pravom ter veliko
molitve.



* * *

Še istega dne, ko je prišel v Španijo,
se je popoldne odpravil v dom
duhovnih vaj Molinoviejo, kjer je
skupina diakonov Dela imela
izobraževalni tečaj. Mnogim so se
tisti kratki tedni, ki ji je oče prebil v
tujini, zdeli kakor leta. Nestrpno so
pričakovali dobrih novic, ki jim jih je
obljubljal v pismih. Ustanovitelj je
potreboval nekaj dni oddiha in za to
ni bilo boljšega kraja od tega, kjer je
mogel delati v bližini svojih otrok.
Hiša gotovo ni nudila kakšnega
posebnega udobja, toda posestvo, ki
sicer ni imelo ravno urejenega parka,
je bilo kakor zelena oaza sredi
izsušene ravnine. Prikupen smrekov
gozd je nudil dovolj sence, da se je
bilo čez dan mogoče sprehajati.
Okrog samotnega kraja se je
razprostirala odprta pokrajina, noči
so bile prijetne in sveže. V dolgih
večernih klepetih jim je oče
pripovedoval o plovbi v Genovo in o



tem, kako je hudič s svojim repom
razburkal Lionski zaliv. Govoril je o
svojem prihodu v večno mesto, o
obiskih pri pomembnih osebnostih
rimske kurije, o avdienci pri papežu,
o svojem garanju za obrambo duha
Opus Dei … Stvari so dobro
napredovale, vendar je bilo treba biti
potrpežljiv in moliti. S seboj je
prinesel pismo o pohvali ciljev, ki je
bilo pravi hvalospev Delu. Pridobil je
tudi nekatere posebne pravice, na
primer dovoljenje za polnočno mašo
ob določenih praznikih. (Da bi
izkoristili ta privilegij, jim ni bilo
treba dolgo čakati. V noči s 13. na 14.
september, na praznik povišanja
svetega Križa, je oče tam, v
Molinovieju, daroval polnočnico.)[40]

V nedeljo, 29. septembra, je mašniško
posvečenje prejelo šest članov Dela,
ki so predstavljali drugo generacijo
duhovnikov. Adolfo Rodríguez Vidal,
ki je stanoval v centru na Ulici



Españoleto in je tisto jutro delal
družbo očetu, pripoveduje:

»Madrid, 6. oktober ’46

Teden, ki se danes izteka, je bil teden
čustev, vrvenja in naporov, kot si
lahko predstavljaš, tudi če nimaš kaj
dosti domišljije.

Dogajanje se je začelo 28. septembra
popoldne, ko so se iz Molinovieja
vrnili Oče, Álvaro, José Luis in šest
diakonov […]. V nedeljo ob desetih
dopoldne je bilo posvečenje. Ob isti
uri je prišel oče, da bi tukaj maševal.
Nasmehnila se mi je sreča in sem
ostal doma, da bi ministriral pri
njegovi maši. Ko je bila ta končana, je
iz Barcelone prispel Juan, ki je bil
namenjen na posvečenje, vendar si je
premislil, ko je doma naletel na
očeta, in ostal kar tukaj. Oče nama je
pripovedoval o marsičem, vsi pa smo
bili rahlo živčni, dokler ni ob enih
skupaj z Álvarom in Joséjem Luisom
prišlo šestero novih duhovnikov:



objemi, prerivanje, da bi jim oče
poljubil roke, ganjenost in veselje.«[41]

Oče se je šel 21. oktobra v Barcelono
zahvalit Milostni Materi Božji za
varstvo na svojem prvem potovanju
v Rim in za dosežene sadove ter njeni
priprošnji zaupal dokončni uspeh
postopka in papeško odobritev.[42]

Že 8. novembra je bil ponovno v
Rimu in štiri dni pozneje imel
pogovor z msgr. Montinijem, o
katerem je napravil kratek in urejen
povzetek, ki se začne takole:

Rim, 12. november 1946

Obiskal sem msgr. Montinija. Kadar
grem v Vatikan in vidim, kako zelo
nas imajo radi, sem tisočkrat
hvaležen Gospodu za to, kar smo
pretrpeli. Zagotovo nas je tisti križ
pripeljal do tega vstajenja.[43]

Druga ustanoviteljeva avdienca pri
papežu Piju XII. je bila s pomočjo



monsinjorja Montinija določena za 8.
december. Bolj ko se je bližal ta dan,
bolj je bilo na očetu opaziti nekakšno
nepotrpežljivost. V resnici ni bilo to
nič drugega kot iz vere izhajajoča
ganjenost, ki ga je prevzemala ob
misli, da se bo pogovarjal s
Kristusovim namestnikom na zemlji.

Na predvečer tiste avdience je svoje
skrbi in zadeve vodenja izlil v pismo,
natrpano z vsebino in naslovljeno na
Generalni svet v Madridu. Množica
različnih vprašanj, ki se jih v njem
dotakne, je odraz tega, kar je nosil v
glavi. Obseg snovi, oseb, dogodkov in
okoliščin je tako neizmerno izčrpen,
da je videti neverjetno, da bi sploh
mogel razmišljati o toliko stvareh,
drobnih in velikih, ki jih je hranil v
svojem spominu. Še bolj osupljiva pa
je ugotovitev, da je vse to našlo
prostor v njegovem srcu, kajti ni
zadeve, pa naj se zdi še tako
neznatna, kateri se ne bi posvetil z
vsemi svojimi petimi čuti; in ni



osebe, ki bi jo omenil, ne da bi to
pospremil z naklonjenostjo. Iz vsega
tega je zlahka razvidno, v čem je bilo
breme vodenja, ki je slonelo na
njegovih ramenih, in kolikšno
skrbnost mu je posvečal. Vse težave v
zvezi z Opus Dei, človeške in
duhovne, so se neizprosno zgrinjale
na očeta, ki je nenehno bedel nad
napredovanjem tega posla,
naraščajočega po številu duš in
najrazličnejših zadev, ki so bile vse
hkrati živo navzoče v njegovem
duhu.

V njegovem slogu – iskrenem,
neprisiljenem in prosojnem – lahko
zremo kipečo dejavnost duše, ki ga
navdihuje. Tule so zadnji odstavki
omenjenega pisma z dne 6.
decembra:

– Očitno bom te božične praznike
preživel v Rimu. Ne pozabite: v duhu
bom navzoč v vsaki izmed hiš.
Ogromna škoda je, da nimamo na



razpolago denarja, da bi že sedaj v
našem rimskem domu resnično
doživeli prvi božič v večnem mestu.
Večnem! Tukaj je vse na neki način
večno. Treba je biti potrpežljiv. Vse
naše zadeve potekajo zelo dobro,
vendar preveč umirjeno.

– To pišem s peresom, ki me spravlja
ob živce. Tudi glede tega je potrebna
potrpežljivost. Razmišljam o tem,
koliko potrpežljivosti je moral
potratiti naš Gospod, da je napisal
tako čudovite strani s tem zanič
orodjem, kakršen sem jaz.

Ima vas rad, pošilja vam objem in
vas blagoslavlja vaš oče. Mariano.[44]

Na praznik Marijinega
brezmadežnega spočetja, 8.
decembra, je bila avdienca, na kateri
je svetega očeta izčrpno seznanil z
duhom Dela in njegovimi
apostolskimi dejavnostmi.[45] Zatem,
kakor hitro je prišel domov, je pisal
njegovi svetosti, da bi podal 



pričevanje o sinovski in
neizpodbitni pokorščini
Duhovniške družbe sv. Križa in
Opus Dei:

V Vas, je nagovoril papeža, vidimo
Kristusovega namestnika in preko
Vas slišimo glas Pastirja vseh
pastirjev; zato želimo danes pred
Vašo svetost položiti vzvišeno
hrepenenje naše ustanove: v popolni
zvestobi in predanosti hočemo iti v
katerikoli kraj ali dejavnost, kjer bi
mogli služiti Cerkvi ali kamor bi nas
poslal njen vrhovni Pastir.[46]

Kako je potekala avdienca, si lahko
predstavljamo na podlagi tega, kar
teden dni pozneje piše gospodu
Leopoldu, madridskemu škofu. Ko
povzema tisti pogovor, se izraža
prisrčno, a redkobesedno. Očitno sta
se dotaknila zelo osebnih zadev, ki
mu jih ponižnost ne dovoli razglašati:

Na zasebni avdienci me je sprejel
sveti oče. Zelo dobro pozna naš Opus



Dei in ga ima rad. Ne morete si
predstavljati, oče, koliko simpatičnih
pozornosti sem bil deležen.

Naše zadeve tukaj napredujejo zelo
dobro, vendar s takšno počasnostjo –
hotel sem reči večnostjo –, da je to
zame prava zajezitev. Tako se učimo.
Álvaro je res postal junak v tej rimski
kuriji: vsi ga poznajo in ga imajo
radi.[47]

Treba je prebrati še drugo pismo z
istega dne, namenjeno nunciju v
Španiji, monsinjorju Cayetanu
Cicognaniju, da bi začutili, kakšna
neučakanost je kipela v
ustanovitelju, pa naj je še tako
dovtipno govoril o rimski
spokojnosti:

V Rimu smo zelo zadovoljni, saj vse
napreduje, in sicer zelo dobro, četudi
ne ravno s pretirano hitrostjo.
Vendar prinaša veliko veselja ta
vedrina: Gospoda prosim, naj se je
navzamem.



Sveti oče me je sprejel na zasebni
avdienci. Prav neverjetno je, kakšno
ljubezen izkazuje našemu Opus Dei.
Dobro vem – in tega ne bomo nikdar
pozabili –, da dobršen del te ljubezni
izvira iz naklonjenosti, ki jo je naš
gospod nuncij vložil v svoja
sporočila. Bog vam povrni![48]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo monsinjorja Giovannija
Battiste Montinija ustanovitelju Opus
Dei. Izvirnik v: RHF, D-15087.
Napisano je v španskem jeziku.

[2] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 799;
tudi Antonio Maria Travia,Sum. 3465,
in Sebastiano Baggio, Sum. 5258
(kardinal Sebastiano Baggio je leta
1946 sodeloval z msgr. Tardinijem,
tajnikom oddelka za izredne

https://opusdei.org/sl-si/article/5-resnicno-ubostvo-svetne-ustanove
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


cerkvene zadeve vatikanskega
državnega tajništva).

[3] AGP, P01 VII-1963, str. 47; tudi
Fernando Valenciano Polack, Sum.
7109.

[4] Álvaro je bil 11. junija pri msgr.
Montiniju na dolgi avdienci, o kateri
navaja naslednjo podrobnost, ki
pojasnjuje, zakaj je bilo treba čakati
na vračilo fotografije. »Monsinjorju
Montiniju,« pripoveduje Álvaro v
pismu 12. 6. 1946, »sem prinesel
čudovito papeževo fotografijo, da bi
nanjo lastnoročno dodal blagoslov za
vas. Montini mi je povedal, da je
papež v tistih dneh odpovedal
podeljevanje blagoslovov, vendar mu
jo bo vseeno izročil.«

[5] Pismo Joséja Orlandisa Rovire,
poslano v Madrid, datirano v Rimu,
26. 6. 1946, RHF, D-15441-6.

[6] Prim. Zapiski, št. 220, 10. 8. 1931.



[7] Pismo iz Rima članicam
Centralnega sveta, EF-460630-1.

[8] Pismo iz Rima članom Generalnega
sveta, EF-460630-2.

[9] Pismo iz Rima njegovemu bratu
Santiagu in sestri Carmen Escrivá de
Balaguer y Albás, EF-460630-3. Babo
je domači vzdevek za Salvadorja
Canalsa.

[10] Álvaro v pismu 8. junija 1946
poroča ustanovitelju: »Prekinil sem
pisanje tega pisma, saj je ob četrt čez
drugo k nam prišel pater Goyeneche,
ki je ves evforičen […]. Vsi (člani
komisije) so nad Delom tako
navdušeni, da so celo predlagali – kot
včasih stori papež ob slovesnih
priložnostih – sklicanje še enega
zasedanja, na katerem bi se sestali
svetovalci in bi videntibus omnibus
komisija Delo odobrila.«

[11] Glede morebitne izdaje pravnih
predpisov o novih oblikah izven



ureditve Zakonika cerkvenega prava
so obstajala tudi nasprotna mnenja.
Nekaterim se je tovrstno
eksperimentiranje »zdelo
preuranjeno. Drugi so poleg tega
menili, da takšni novi predpisi niso
bili sprejemljivi zaradi nevarnosti, da
bi bil stan popolnosti z večstoletno
tradicijo okrnjen ali celo
razvrednoten, ko bi izgubil nekatere
svoje teološke poteze« (prim.
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
str. 156).

[12] Pismo iz Rima Joséju Maríi
Hernándezu Garnici, EF-460708-1.
Odkar je Jožefmarija prišel v Rim, se
je položaj znatno izboljšal, in sicer do
te mere, da je Álvaro v pismu Pedru
Casciaru dejal: »Mislimo, da bo odlok
vseeno izdan, saj je pri vseh čutiti le
dobro voljo. […] Edina težava, precej
huda, je časovna stiska« (Pismo iz
Rima, 6. 7. 1946; AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460706-1).



[13] Pismo 25. 1. 1961, št. 6.

[14] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
555.

[15] Prim. prav tam, Sum. 556. O tem,
da se je pravno mišljenje svetovalcev
vrtelo okrog pojma stan popolnosti,
pričata dva komentarja, ki ju je slišal
Álvaro del Portillo (prim. Pismo iz
Madrida članom Dela v Rimu,
EF-460324-2).

[16] Prim. Amadeo de Fuenmayor et
al., op. cit., str. 176–177.

[17] Pismo 7. 10. 1950, št. 20. Leta 1947
je v zvezi s tem zapisal: Že od prvega
trenutka ustanovitve Opus Dei,
hčere in sinovi moji, od tistega 2.
oktobra 1928, sem vedno videl Delo
kot ustanovo, katere člani nikoli 
ne bodo redovniki, ne živijo
podobno kot redovniki, niti niso –
na noben način –primerljivi z
redovniki.



To pa ne zaradi pomanjkanja
ljubezni do redovnikov, ki jih
ljubim in cenim z vso svojo močjo,
ampak zato ker mora Opus Dei
vršiti apostolat prodiranja v vse
sfere civilne družbe preko
državljanov, ki so drugim enaki.

Ko zapišem prodiranje, je treba to
besedo razumeti kot željo po tem,
da bi vbrizgali nadnaravnega
duha v krogotok družbe; ne pa kot
zgolj osebno, fizično prodiranje
članov v civilno okolje, kajti člani
Dela že pripadajo družbi, od
katere se nikoli niso oddaljili, in
jim torej ni treba prodirati tja, kjer
so že navzoči (Pismo 29. 12. 1947/14.
2. 1966, št. 84).

Predtem pa v pismu iz leta 1940
pravi: Globoko cenimo in
spoštujemo duhovniški in
redovniški poklic ter vse ogromno
delo, ki ga redovniki opravljajo in
bodo opravljali v službi Cerkve.



Zato bi ne bil moj dober otrok,
kdor ne bi imel tega duha.

Istočasno pa ponavljamo, da se
naš poklic in naše delo – ker sta
vabilo k temu, da ostanemo v
svetu, in ker se naše apostolske
naloge vršijo v in iz sekularnih
dejavnosti – popolnoma
razlikujeta od poklica in dela, ki je
zaupano redovnikom (Pismo 11. 3.
1940, št. 40).

[18] Pismo 7. 10. 1950, št. 20–21.

[19] Prim. Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-460727-1.

[20] Pismo Álvara del Portilla Pedru
Casciaru Ramírezu, Rim, 6. 7. 1946
(AGP Sec. B1 leg. 3, C-460706-1).

[21] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
556. Pater Larraona, ustanovitelj,
Álvaro in Salvador Canals so se
odpravili v Fiuggi 29. julija ob 6. uri



popoldne (prim. Dnevnik centraCittà
Leonina, 29. julij, AGP Sec. J, 1 leg. 4).

[22] Prim. Zabeležka Álvara del
Portilla, Rim, 25. avgust 1946, RHF,
D-30803. V dnevniku s tistih delovnih
dni v Fiuggiju piše: »Pater Larraona
je večkrat ponovil, da brez očetovega
prihoda ne bi bilo tega odloka o
novih oblikah« (Dnevnik centra Città
Leonina, 2. avgust, AGP Sec. J, 1 leg.
4).

[23] Ime, ki ga je najprej predlagala
Kongregacija za redovnike, je bilo 
redovni sodalitium. »Oče,« pravi
Álvaro v omenjeni zabeležki z dne
25. avgusta (RHF, D-30803), »je
opozoril, da ljudje pogosto
poenostavljajo in da bi nove oblike s
takšnim imenom na primer v očeh
civilnih oblasti praktično pomenile
isto kot redovi. Tedaj je bilo
predlagano poimenovanje institut
oziroma sekularni institut.« (V



slovenščini se uporablja izraz svetna
ustanova ali svetni institut.)

[24] Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-460713-1.

[25] Pismo iz Rima Joséju Maríi
Hernándezu Garnici, EF-460708-1.

[26] Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-460727-1.

[27] Prav tam. Ti datumi, z izjemo
novega leta, ustrezajo ustanovitvi
Opus Dei ter začetku ženske sekcije
Dela in Duhovniške družbe sv. Križa.

[28] Apostolsko pismo (breve) Cum
Societatis (28. 6. 1946), v: Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 19, str. 529–531.
Spomnimo, da je že madridski škof
28. 3. 1940 z odlokom podelil
odpustek (50 dni) vsakomur, ki
pobožno poljubi leseni križ v
Študentskem domu Jenner (prim.
AGP, Pravni oddelek, I/15074).



[29] Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-460727-1.

[30] Kljub vsemu, pripoveduje Álvaro
del Portillo, so nekateri govorili o
tem, da bi bil Opus Dei lahko
odobren, še preden bi bila objavljena
Provida Mater Ecclesia, če bi papež
kardinalu Lavitranu izdal posebno
dovoljenje. Vendar je kardinal
svetoval, da je bolje malo počakati
(prim. Álvaro del Portillo, Sum. 556).

[31] Gre za pismo Brevis sane. Takšne
vrste dokumenta Sveti sedež že dolgo
časa ni izdal. V praksi Kongregacije
za redovnike je to pismo o pohvali
ciljev bilo enakovredno odobritvi.

[32] Pismo Brevis sane, ki ga je izdala
Kongregacija za redovnike (13. 8.
1946), v: Amadeo de Fuenmayor et
al., op. cit., Apéndice Documental 21,
str. 532.

[33] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
167.



[34] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 12.
3. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460312-1).

[35] Pismo iz Madrida članom Dela v
Rimu, EF-460324-2.

[36] Prim. José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, str. 50.

[37] Pismi Álvara del Portilla, Rim, 17.
5. 1946 in 8. 6. 1946 (AGP Sec. B1 leg.
3, C-460517-1 in C-460608-1). Telesi
dveh mučencev, svetega Sinfera in
svete Merkuriane, so pridobili po
zaslugi škofa v kraju Forlì. Skrinji s
telesoma mučencev so 31. avgusta na
španskem veleposlaništvu v Rimu
zaplombirali, nekaj ur pozneje pa ju
je ustanovitelj vzel s seboj na letalo
in ju odnesel v Madrid (prim. 
Dnevnik centraCittà Leonina, 23. in
31. 8. 1946, AGP Sec. N, 3 leg. 426-19).

[38] Prim. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159, XII, str. 38. Ko je bilo
zgrajeno svetišče Torreciudad, so bili



posmrtni ostanki svetega Sinfera
preneseni tja, v glavni oltar. Dne 12.
oktobra 1946 so bile žare odprte in
cerkveni notar Juan Botella Valor je v
ustanoviteljevi navzočnosti potrdil
pristnost relikvij. Prim. Jesús Urteaga
Loidi, RHF, T-00423, str. 55.

[39] Dnevnik centra Città Leonina, 18.
7., 27. 7. in 5. 8. 1946; AGP Sec. J, 1
leg. 4.

[40] Prim. Jesús Urteaga Loidi, RHF,
T-00423, str. 53.

[41] Pismo Adolfa Rodrígueza Vidala
Joséju Orlandisu Roviri, 6. 10. 1946,
AGP, Expedientes de ordenaciones
sacerdotales, 660.2. Omenjeni Juan je
Juan Jiménez Vargas.

[42] Francisco Ponz pripoveduje, da je
ustanovitelj ponovil naročilo, ki jim
ga je dal 21. junija tistega leta: »Želel
je, da se v spomin na tisto potovanje
v tisti hiši (Clínica) postavi oltarna
podoba Milostne Matere Božje, na



kateri naj bodo zapisane besede iz
Matejevega evangelija 19, 27, ki so
bile tema meditacije na dan
njegovega odhoda (Ecce nos
reliquimus omnia …), ter dva datuma:
21. 6. 1946, ko je odpotoval iz
Barcelone, in 21. 10. 1946« (Francisco
Ponz Piedrafita, RHF, T-04151, str.
94).

[43] Izvirnik v: RHF, AVF-0033. Montini
mu je med drugim povedal: Do
papeža navadno pridejo samo
neprijetne zadeve, ki se dogajajo v
Cerkvi. Zato mu je v veliko tolažbo,
ko sliši o Opus Dei. Nato je še
dodal: »Pa tudi meni zelo dobro
dene, če izvem za te dobre
stvari.« […] Zagotovil mi je, da
dnevno prosi Gospoda za Opus Dei
(prav tam).

[44] Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-461206-2.
Ponovno dolží svoje pero, češ da
ovira tok njegovih misli. Le



malokatero pero je lahko sledilo tako
hitrim korakom (prim. XI. poglavje,
6. S peresom v roki).

[45] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
780.

[46] Pismo iz Rima Piju XII.,
EF-461208-1.

[47] Pismo iz Rima monsinjorju
Leopoldu Eiju y Garayu, EF-461216-5;
prim. Pismo iz Rima članom
Generalnega sveta, EF-461213-2. Ena
od »simpatičnih pozornosti« je prav
verjetno bila anekdota, ki jo navaja
Álvaro del Portillo. Med avdienco je
ustanovitelj po nagibu svoje sinovske
ljubezni hotel papežu poljubiti noge,
ta pa mu je dovolil poljubiti le eno.
Jožefmarija je vztrajal in na vsak
način skušal poljubiti še drugo nogo,
pri tem pa je svetega očeta spomnil,
da je Aragonec in da so sicer vsi
Aragonci trmasti, vendar da je v
njegovem primeru ta lastnost še



posebej razvita (prim. Álvaro del
Portillo, Sum. 782).

[48] Pismo monsinjorju Gaetanu
Cicognaniju, EF-461216-3.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/4-v-pricakovanju-
cerkvenopravne-resitve/ (2. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/4-v-pricakovanju-cerkvenopravne-resitve/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-v-pricakovanju-cerkvenopravne-resitve/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-v-pricakovanju-cerkvenopravne-resitve/

	4. V pričakovanju cerkvenopravne rešitve

