
opusdei.org

4. Umetnost vodenja

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Z odločitvijo, sprejeto na generalnem
kongresu leta 1956 v Einsiedelnu, se
je začelo novo obdobje vodenja v
Delu. S tem ko je bil v Rim preseljen
Generalni svet, čigar člani razen
očeta in Álvara so dotlej prebivali v
Madridu, je bilo mogoče vzpostaviti
način vodenja, kakor ga je zasnoval

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


ustanovitelj in kot je bil določen v
Statutu Opus Dei.

Praktični ustroj tovrstnega vodenja
ni prišel na svet kot spontano
odkritje niti ni bil plod proučevanja
ali posnemanja drugih cerkvenih ali
civilnih ustanov. Namreč enako kot
je Opus Dei predstavljal pastoralni
pojav brez precedensa v zgodovini in
zato tudi brez ustrezne
cerkvenopravne oblike, se je nekaj
podobnega zgodilo z razvojem
njegovega vodenja. Ustanovitelj je
moral ukrepati postopoma. Na
začetku ni bilo nikakršne potrebe po
predpisih. Dovolj so bile odločitve in
usmeritve, ki jih je podajal osebno,
saj je bil fizično navzoč med
direktorji prvih centrov. Po koncu
državljanske vojne pa je, upoštevajoč
obilico dela in potrebo po pogostih
potovanjih, zaradi katerih se je moral
zadrževati zunaj Madrida, izbral
Álvara del Portilla kot svojega prvega
sodelavca pri vodstvenih nalogah in



ga imenoval za generalnega tajnika.
Očetova taktika – izogniti se 
tveganju, da bi napravili obleko in
vanjo spravili ustvarjeno bitje – je
temeljila na razumnosti in ustrezala
okoliščinam. Vodenje je izvajal ustno
in pisno, s pomočjo pisem, zapiskov
in obvestil. To je zadostovalo. Ko pa
je čez čas pripravljal prošnjo, na
podlagi katere naj bi bil Opus Dei
odobren kot pobožna zveza, je bil
primoran sestaviti celo vrsto
dokumentov, med njimi tudi
pravilnik.[1] V tem pravilniku sta v
razdelku Organi vodenja na državni
ravni navedena Svèt in Zbor.[2]

Dve leti pozneje, leta 1943, je bilo pod
pritiskom okoliščin in spričo naglega
razvoja Dela treba razmisliti o
škofijski vzpostavitvi Duhovniške
družbe sv. Križa in Opus Dei. K
prošnji, s katero so Sveti sedež
zaprosili za nihil obstat, je bil takrat
priložen dokument Lineamenta, v
katerem je podrobno razdelan način



vodenja na treh ravneh – na
generalni, območni in krajevni ravni
– ter posamezne vodstvene funkcije,
imenovanja in naloge.[3]

Ustanovitelj sploh ni čutil nujne
potrebe po tem, da bi dokončno
opredelil sistem vodenja, dokler ne
bi tega zahteval razvoj Dela. Vseeno
pa je podal nekatere napotke, ki so
smernice splošnega značaja. Nekaj
takega kot napoved, kakšno bo bistvo
umetnosti vodenja. Res pa je, da tiste
usmeritve bolj kot k ustroju ali
organizaciji sami stremijo k merilom
za dobro delovanje. Eno izmed prvih
zabeležk v zvezi s tem najdemo v 
Zasebnih zapiskih:

23. 11. 1930. Razumem, da vodenje B.
d. ne sme biti diktatorsko; naj bo
veliko demokracije. In veliko
pokorščine.[4]

K temu se vrne malo pozneje:



To je že bilo rečeno, vendar vztrajam:
vodenje B. d. ne sme biti diktatorsko.
Nobene lažne demokracije. Razumna
izbira v zares demokratični obliki, ki
bo določena.[5]

Očitno je ustanovitelj za vsako ceno
hotel preprečiti, da bi se vodenje
izrodilo v tiranijo, v kratenje
svobode, v osebno povzdigovanje in
prisilo. V izogibanje takšni
nevarnosti so usmerjeni njegovi prvi
koraki pri iskanju oblike vodenja v
Opus Dei. S tem vprašanjem se
ukvarja že v Navodilu za direktorje,
namenjenem tistim, ki so udeleženi
pri skrbeh vodenja, v dokumentu, ki
ga je začel pisati maja 1936 z mislijo
na skorajšnjo otvoritev enega centra
v Valenciji in drugega v Parizu. Tam
najdemo zamisel o kolegialnem
vodenju kot blažilnem sredstvu
zoper tiranijo:

Določeno je, da se v vseh naših hišah
in centrih, v vseh naših dejavnostih,



izvaja kolegialno vodenje, kajti niti vi
niti jaz se ne moremo zanašati
izključno na svoje osebno mnenje. In
to ni določeno brez prav posebne
božje milosti […]. To kolegialno
vodenje je koristno zato, da nikdar o
nikomer izmed vas ne bo mogoče
reči: Postavili so te na oblast in
spremenil si se v tirana.[6]

Samodrštvo se je ustanovitelju tako
upiralo in tako je ljubil svobodo, da
vse svoje življenje ni nehal znova in
znova ponavljati te misli. Lahko se
vprašamo, zakaj je v Delu na vseh
ravneh zahtevano kolegialno
vodstvo?

Zato da ne bi zapadli v tiranijo,
odgovarja ustanovitelj. To je izraz
razumnosti, kajti v kolegialnem
vodstvu se zadeve lažje obravnavajo,
napake se bolje popravljajo in
učinkoviteje se izpopolnjujejo
apostolske dejavnosti, ki ne potekajo
dobro. Če vodi en sam človek, je



škoda neizmerna in le stežka se
prepreči sprevrženje v diktaturo in
despotizem.[7]

Drugi možni odgovor, pazljivo zakrit
z ustanoviteljevo ponižnostjo, pa je,
da ukrep o uvedbi kolegialnosti na
vseh ravneh vodenja izvira iz
izrecnega božjega navdiha. Brez
pretiranega miselnega napora lahko
opazimo, kako se ta misel izlušči iz
besedila, ko ustanovitelj doda: In to
ni določeno brez prav posebne
božje milosti; zato bi bilo
neupoštevanje tega ukaza huda
zmota.[8] Kolegialnost je torej
bistvena značilnost vodenja v Opus
Dei.

Medtem ko je Delo v svojem
zgodovinskem razvoju dobivalo
obliko, je moral ustanovitelj stalno
bedeti nad potekom apostolskega
širjenja. Dejstvo, da so se dejavnosti
razmahnile po vsem svetu, je denimo
prineslo potrebo po vzpostavitvi



generalnega in centraliziranega
vodstva v Rimu, zato da bi se
ohranila edinost Dela. Pri tem ni šlo
za novost, saj je bila svetovna
razsežnost vse od ustanovitve Opus
Dei nenehno navzoča v očetovih
mislih. Skladno s to zamislijo je
sistem vodenja na mednarodni ravni
zahteval razdelitev na ozemeljska
območja, katerih meje naj bi v
splošnem sovpadale s posameznimi
deželami oziroma državami. Po
ustanoviteljevem mišljenju je bilo to
regionalno vodstvo pristojno, da
spodbuja iniciative, daje zagon
dejavnostim ter in situ rešuje
probleme, ki se pojavijo. Na najnižji
ravni pa naj bi potem lokalni sveti –
se pravi lokalni direktorji
posameznih centrov – imeli nalogo,
da osebno skrbijo za vsakega od
članov, ki prebivajo v določenem
kraju.

Neka oblika tovrstnega vodenja je
bila v zametkih zarisana v



dokumentu Lineamenta leta 1943. V
polnosti je bila nato razdelana v tako
imenovanem Posebnem pravu, Ius
peculiare, iz leta 1947, od koder je z
nekaterimi razširitvami leta 1950
prešla v Codex Iuris peculiaris. Ta
struktura, veljavna že v času
dokončne odobritve Opus Dei, je,
razen nekaterih izrazoslovnih
prilagoditev, v bistvu nespremenjena
vse do danes.[9]

Ko se je ustanovitelj odločil za načeli
kolegialnosti in univerzalnosti, je s
tem že načrtoval prihodnjo ureditev,
ki bo morala sloneti na teh vodilnih
načelih. Zamisel je bila plodovita,
vendar še ne dovolj razdelana, da bi
bilo mogoče že določiti in porazdeliti
zadolžitve in pristojnosti. Bi si lahko
ustanovitelj morda v domišljiji
ustvaril razčlenjeno predstavo o
vodenju? Je bil mar sposoben
presoditi o učinkovitosti sistema, ki
še ni v polnosti zaživel? Razen tega
pa – ali niso obstajale podobne



ustanove, s katerimi bi mogel
primerjati novo ureditev vodenja?
Spremenljive okoliščine družinskega
in družbenega življenja članov Opus
Dei, neobičajne službene zahteve,
raznolikost v njihovi razgledanosti in
izobrazbi ter končno še tisoč
različnih načinov za opravljanje
apostolata – vse to se je neizbežno
izmikalo vsakemu poskusu uvrščanja
v normativne sheme.

Na začetku je oče za vodenje
potreboval zgolj nekaj ljudi in
odredbe so bile maloštevilne. Ko se je
moral spoprijeti s konkretnimi
primeri in izdajati predpise za
apostolske dejavnosti, je iz njegove
pisarne v Rimu polagoma izhajala
obsežna izkušnja vodenja. Sklepe je
sprejemal, kadar se je pojavila
potreba, kajti bil je velik sovražnik
kazuistike, birokracije in
domišljijskega obravnavanja
hipotetičnih situacij – vseh tistih
opravil, zaradi katerih se samo



izgublja čas, tratijo moči in odlaša z
odločitvami. Apostolat si je sam utrl
pot, kakor je pač vel božji Duh, brez
organizacijskih struktur in brez
kolektivnih načrtov, ki bi bili
nadzorovani s strani vrhovnega
vodstva. Pobude so izvirale iz 
apostolske spontanosti
posameznika.[10]

Iz radovednosti se velja vprašati,
kakšen je bil učinek vodenja, ki je
bilo usmerjeno izključno v to, da
članom Opus Dei zagotovi duhovno
oskrbo, potrebno za njihovo
življenje pobožnosti, ter ustrezno
duhovno, versko-doktrinalno in
osebnostno izobraževanje.[11]

Namreč ko je ta cilj dosežen, je s tem
Opus Dei kot tak svojo nalogo
opravil, njegovo poslanstvo je
izpolnjeno. Na tej točki pa se začenja
področje svobodnega in odgovornega
delovanja vsakega posameznika. Je
ustanovitelj mogel slutiti, kam ga bo
privedel ta odprti in optimistični



način vodenja apostolske ustanove?
Večkrat je moral priznati, da je Opus
Dei v tem pogledu dezorganizirana
organizacija oziroma 
organizirana dezorganizacija,[12]

kar v tem primeru pomeni isto.
Ampak – je bilo to tisto, kar je od
razvoja Dela pričakoval?

V nekem Navodilu iz leta 1941
ustanovitelj vnaprej zatrjuje, da Delo
zaradi sekularnosti svojih članov teži
kdezorganizirani organizaciji, k
neki posebni božji organizaciji, v
kateri so vse ključne stvari na
videz dezorganizirane.[13]

Delo – to bo razložil leta 1959 – nima
enega samega in specializiranega
apostolskega cilja, ampak zaobjema
vse specializacije človeške družbe.
Zaradi tega je v Opus Dei

navzoča vsa sodobna družba in tudi
vedno bo: izobraženci in poslovneži;
zaposleni in obrtniki; podjetniki in
delavci; ljudje, ki se ukvarjajo z



diplomacijo, trgovanjem,
poljedelstvom, financami in
književnostjo; novinarji, gledališki,
filmski in cirkuški ustvarjalci,
športniki. Mladi in stari. Zdravi in
bolni. Dezorganizirana organizacija,
čudovita kakor življenje sámo;
resnična in pristna apostolska
specializacija, kajti vsi človeški
poklici – čisti, dostojni – postanejo
apostolski, božji.[14]

Ne samo da je to dezorganizirano
organizacijo predvidel, temveč jo –
leta 1967 – tudi opredeli kot logičen
in primeren iztek pravilnega
delovanja v pristnem duhu Opus Dei.
Še več, ta blagoslovljena
dezorganizacija, kot jo imenuje
ustanovitelj, po njegovih besedah
izvira iz pravičnega in potrebnega
pluralizma, ki je bistvena
značilnost dobrega duha Opus Dei
in ki se je meni vedno zdela edini
pravilen in urejen način za
pojmovanje apostolata laikov.[15]



Dezorganizirana organizacija –
pojasnjuje ob neki drugi priložnosti –
pomeni, da se daje prednost duhu
pred organizacijo, da se življenja
članov ne poskuša ukalupiti v
navodila, načrte in sestanke.
Vsakdo je prost, zedinjen z
drugimi v skupnem duhu in skupni
želji po svetosti in apostolatu, ter
si prizadeva posvečevati svoje
lastno običajno življenje.[16]

Sredi te dezorganizirane rasti,
prepojene z vitalnostjo in božjim
življenjskim sokom, je očetov um
prehiteval zgodovino. Že na začetku,
kmalu po ustanovitvi Opus Dei, je
poskusil na nekaj lističih zaobjeti
smernice apostolata, ki naj bi ga z leti
uresničevali njegovi člani. In te
sheme, polne navdihov in načrtov ter
brez sistematične metode, so bile
predmet pogovorov z njegovimi
prijatelji na sprehodih ob Aveniji
Castellana in na klepetih v kavarni
Sotanillo v Madridu. Tiste



preglednice o Delu – piše v svojih 
Zasebnih zapiskih – sem uporabil
kot vodilo, da bi našo skrivnost 
predstavil dušam, ki jih je Bog
pošiljal.[17] Jožefmarija, tedaj še mlad
duhovnik, je svojim sledilcem govoril
o porajajočem se apostolskem delu,
ki je bilo še v plenicah. Odprtih ust so
ga poslušali, ko jim je razodeval
prekrasno bodočnost. V nekaterih
poslušalcih je vzbudil navdušenje,
medtem ko so drugi, bolj nejeverni,
ostali ravnodušni in njegove besede
šteli za čisto utvaro. Trideset let
pozneje je resničnost tiste goreče
sanje daleč presegla.

* * *

V Navodilu za direktorje je
ustanovitelj zbral svojo modrost, kar
je bilo nekaj več kot zgolj tehnično
znanje o načinu vodenja in
usmerjanja duš v Delu.[18] Namreč
vloga direktorja, piše, ni
birokratsko delo, marveč



prizadevanje za svetost.[19] Iz tega
nadnaravnega poslanstva sledi, da je
cilj tistih, ki vršijo naloge vodenja,
doseči svetost svojih bratov oziroma
sester in svojo lastno svetost. Vodenje
je opravilo služenja in ljubezni;
voditi pomeni razdajati se drugim
in pozabiti na samega sebe, da bi
lahko mislili izključno na svoje
brate.[20] Zato je imenovanje na kako
vodstveno mesto v Delu še dodatna
priložnost za služenje.[21] Ta misel o
čuječem služenju pri nalogah
vodenja je bila globoko vsajena v
njegovo dušo. Tako se je nekoč
zgodilo, da je srečal nekega svojega
sina, nedavno imenovanega na
vodstveni položaj v Generalnem
svetu, in ga vprašal: Kdaj prideš
spat v Villo Vecchio? (Villa Vecchia
je bila stavba, kjer je imel svoje
prostore centralni sedež.) A komaj je
dobro izrekel vprašanje, se je brž
popravil: Ne spat, pač pa bedet.



Njegov nasvet vsakemu direktorju je
bil naslednji:

Naj se čuti kot orodje v službi Cerkve;
naj v vodstvenih položajih vidi
bremena; ne pravic, ampak
dolžnosti; in naj vsem postane vse,
prepričan, da je smoter njegovega
življenja na zemlji veselo,
prostovoljno in resnično služenje.[22]

Znotraj umetnosti služečega
vodenja[23] ni prostora za
»posesivnega direktorja«, ki muhavo
in samovoljno gradi in razdira, pri
čemer se ravna izključno po svoji
lastni presoji ter se obnaša kot pravi
tiran. (Posesivnega direktorja – je
govoril ustanovitelj napol za šalo,
napol zares – sem ubil pred
mnogimi leti, od zadaj, kakor
izdajalca.)[24] S svojimi odredbami o
vodenju Dela je petkrat zabodel
tirana, četudi bi bilo enkrat dovolj,
da se ga znebi:



Ne bom se naveličal ponavljati, da je
pet stvari, ki so kakor osnova
znanosti vodenja v Opus Dei: stalen
nadnaravni pogled, čut odgovornosti,
ljubezen do svobode drugih – treba
jih je poslušati! – in do lastne
svobode, prepričanje, da mora biti
vodenje kolegialno, trdno zavedanje
o tem, da se direktorji lahko zmotijo
in da so se v tem primeru dolžni
popraviti.[25]

Očetovo ravnanje – njegov naziv je
bil takrat generalni predsednik – je
spremljala izjemna obzirnost. Če je
bilo na sestanku treba podati
mnenje, je to storil zadnji, zato da
drugi ne bi čutili vpliva, ki bi ga
lahko povzročilo njegovo stališče. Ob
takšnih priložnostih je s skrajno
tenkočutnostjo spoštoval svobodo
drugih: Jaz imam samo en glas, je
govoril.[26] Od dobrega delovanja
vodstvenega mehanizma, če so le
njegovi člani izpolnjevali svojo
obveznost, se je nadejal dobrodejnih



sadov. Namreč zakaj neki naj bi
prejemali razsvetljenja od zgoraj, če
najprej sami ne storijo, kar je za to
neobhodno potrebno? Če ravnamo
na ta način, je učil ustanovitelj,je
delo lažje, učinkovitejše, bolj
sproščeno in božja milost je
obilnejša.[27] Zato je spoštoval
pristojnosti, kot so bile določene v
Posebnem pravu Opus Dei, in svoje
sinove v Generalnem svetu vztrajno
nagovarjal, naj v primeru, da bi kdo
svoja pooblastila prekoračil, to
nemudoma sporočijo. Ni bilo redko,
pripoveduje eden od njih, da je oče
popravljal spise, ki so bili nared za
odpošiljanje v kakšno državo; in če je
opazil, da so njegovi sinovi
predvidene meje v čem prestopili, jih
je posvaril, da se ne smejo
»vmešavati« v zadeve regij, saj bi s
tem omejevali njihovo iniciativnost
in odgovornost.[28] Problem
pristojnosti si je jemal tako k srcu, da
mu nekoč, ko so na neko vprašanje
morda odgovorili prenagljeno, ta



misel vso noč ni dala miru. Naslednje
jutro ob pol osmih je poklical enega
od članov Generalnega sveta. Treba
je bilo popraviti tisti napotek, ki so ga
poslali v Veliko Britanijo, mu je dejal,
ker smo se začeli vmešavati.
Zadevo bi namreč morala neodvisno
rešiti Regionalna komisija tiste
države.[29]

Ustanovitelj ni priporočal zgolj tega,
da se ne posega v zadeve izven
pristojnosti, ampak je od vodstva
posameznih regij tudi zahteval, da
dobro poznajo svoje pravice ter jih
uveljavljajo. Želel je, da se regionalni
organi vodenja ne bi odrekali
odgovornosti in ne bi prelagali na
višjo raven zadev, o katerih bi lahko
odločali sami. In direktorje je
spominjal na njihovo obveznost
izvrševati vsa pooblastila njihovega
položaja: Vsakdo naj svoje breme
nosi![30] jim je govoril in poudarjal,
da ne smejo bežati od svojih
odgovornosti.



Kot nam je že znano, ustanovitelj ni
bil človek, ki bi čakal, da bodo
razsvetljenja kar na lepem padla z
neba. Stvari je bilo treba ustrezno
proučiti in na tem trdo delati, tako
kot v laboratoriju: obravnavati
pojav kot tak, nato precedenčne
primere in vzporedne pojave, ki so
podobni. Potem, šele potem se
sprejemajo odločitve.[31] Navadno je
opazke podajal pisno, zato da ne bi
prihajalo do improviziranja, in te
zapiske je premislil v meditaciji,
preden se je opredelil za takšno ali
drugačno stališče.[32] Pri dogovorih in
sklepih vodstva ni nikdar kazal
prenagljenosti. Zadeve je obravnaval
skrbno, umirjeno, in dal času čas, da
bi jih lahko temeljito preštudiral, če
je šlo za resne vsebine. Prav dobro
veste, je pisal direktorjem, katero je
moje merilo za dobro vodenje
poslov: nujne stvari lahko
počakajo, zelo nujne stvari pa
morajo počakati.[33]



Oče je povsem naravno združeval
resnost, značilno za vodstveno delo, s
svojo dobro voljo. Nekega dne, leta
1965, so direktorice Centralnega
sveta skupaj z njim obravnavale
neko nujno zadevo. Na tistem
sestanku so se kresala vsa mogoča
mnenja, pripoveduje očividka. A
dovolj je bila že ena očetova
dobrovoljna pripomba, da je
ponovno zavladal mir.[34]

Nikdar ni izgubil nadnaravnega
pogleda, zato da ne bi pozabili, da je
treba v ozadju papirjev videti
duše, in prosil je Boga, da bi
korektno opravljal svojo funkcijo.[35]

Ob svojih kratkih sestankih, ki jih je
imel s članicami Centralnega sveta, je
pred in po srečanju pozdravil
Gospoda v kapeli. Nekega dne, ko so
ravno končali, se je zadržal v kapeli
in s pogledom, uprtim v tabernakelj,
rekel:



Gospod, naredil sem, kar je bilo v
moji moči, in svojim hčeram nakazal
način, kako usmeriti to zadevo, da bi
jo lahko proučile. In tako kot si v
zgodovini Opus Dei vedno storil,
moraš sedaj Ti poskrbeti, da se bo vse
dobro izteklo.[36]

V neki stvari pa je bil ustanovitelj še
posebej občutljiv in previden, pri
čemer je njegova zvestoba v
gorečnosti dosegala skrajno mero. Ta
stvar je bila obramba duha Opus Dei.
Tudi najneznatnejši odklon je zaznal
in nemudoma ukrepal.[37]

Vsem članom Opus Dei je svetoval,
naj bodo do direktorjev odkriti, brez
bojazni ali nezaupljivosti. Globoko
se zavedajte, jim je govoril, da v
Delu vodenje deluje na osnovi
zaupanja.[38]

Prepričan je bil, da v Opus Dei nihče
ni nepogrešljiv: Niti jaz, ki sem
ustanovitelj,[39] je dodajal. Stalno je
bil na njegovih ustnicah ponižni



refren: Ubog človek sem in morate
mi pomagati.[40]Ko pa je ob neki
priložnosti slišal enega od članov
Generalnega sveta reči: Mi, ki očetu
pomagamo pri vodenju …, ga je
prekinil in popravil: Ne! Vi ne
pomagate očetu pri vodenju. Vi
vodite [Opus Dei] skupaj z očetom,
[41] da bi poudaril kolegialni slog, v
katerem se ta naloga izvaja v Delu.

Okrog leta 1948 je ustanovitelj slutil,
da se bo širitev po Evropi in Ameriki
zdaj zdaj razmahnila. Zavedal se je,
da je čas pritiskal, da je nastopil
trenutek za izobraževanje njegovih
sinov in hčera, zlasti moških in
žensk, ki bi bili zmožni voditi Delo.
Obetala se je velika diaspora in
takšne ljudi je potreboval zato, da v
apostolskem delu ne bi prihajalo do
prekinitev, se pravi potreboval jih je
kot duhovne nadomestne dele za
zamenjavo direktorjev, ki bi
odpotovali daleč proč. Večina članov
Generalnega sveta je takrat prebivala



v Madridu in njim piše februarja
1948 ter jih spominja, da mora ta
Svèt biti organ centralnega
vodenja, obenem pa tudi šola za
izobraževanje moštev, ki bodo
lahko sestavljala komisije v
vzpostavljenih regijah:
usposabljati ljudi za vodenje, to je
nadvse prednostno poslanstvo
Sveta.[42] Izobraževanje vodstvenega
osebja je oče vršil sredi bridkih stisk,
v popolnem pomanjkanju gmotnih
sredstev, medtem ko je prestajal
hudo bolezen in se vztrajno naprezal
pri iskanju varne cerkvenopravne
poti.

Izobraževanje direktorjev je
pomembno poglavje. Oče je s
pogledom, uprtim v prihodnost,
usmerjal tiste, ki so v neki meri
kazali znake, da imajo dar vodenja.
(Dosledno se je držal tega, kar je sam
zapisal, in sicer, da mora direktor biti
istočasno tisti, ki ljudi odkriva,
izobražuje in razporeja.)[43] Z njimi,



tako z moškimi kot z ženskami, pravi
Encarnación Ortega, ni ravnal »niti
prestrogo niti preveč popustljivo«;[44]

vendar je bil do njih zahteven in v
vseh je vzbujal čut odgovornosti.
Predno je koga določil za vodstveno
mesto ali izvedel kakšno imenovanje,
si je vzel čas za »dolgo in umirjeno
meditacijo«.[45] Nato je izbrane
spomnil, naj se dobro zavedajo, da
Bogu ne ugaja hlepenje po
položajih niti želja po tem, da bi
jih zadržali.[46] Svojim hčeram in
sinovom je pogosto ponavljal, da 
vodstvene naloge sprejemamo z
veseljem, jih vršimo z veseljem in
se od njih poslovimo z veseljem.[47]

Misleč na bodočnost in na
neprekinjeno nadaljevanje Dela, jim
je svetoval, naj ne povzročajo
zastojev, naj ne zaustavljajo
dejavnosti v teku. Da bi to dosegli,
naj izkoristijo izkušnjo svojih
predhodnikov, jo skušajo nadgraditi s
svojim doprinosom ter naj jo



posredujejo še drugim in naš
ponos bo v tem, da bodo mnogi
vedeli več kot mi, ti bodo začeli,
kjer smo mi končali, in služili jim
bomo kakor piedestal.[48]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Pravilnik sestavlja zgolj 13 kratkih
členov. Prim. Pravilnik pobožne zveze
Opus Dei, 19. marec 1941, v: Amadeo
de Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 5, str. 511–513.

[2] Razdelek obsega člene od 4 do 8.
Državna organa vodenja Opus Dei
sta Svèt in Zbor. Prvega sestavljajo
predsednik, tajnik in trije svétniki.
Zbor naj bi se sestal vsakih devet let s
ciljem, da izvoli nov Svet. Odločitve
se vedno sprejemajo z absolutno
večino glasov.

https://opusdei.org/sl-si/article/5-consummati-in-unum
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[3] Izvirnik dokumenta Lineamenta
Duhovniške družbe sv. Križa, v:
Arhiv Kongregacije za redovnike;
kopija v: Arhiv Nadškofije Madrid -
Alcalá. Glej tudi: Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 9, str. 516–520. Razdelek 
Vodstvo obsega člene 26–52. Na
generalni ravni vodenja Družbe
predsedniku (očetu) pomagajo:
generalni tajnik, trije podtajniki ter
odposlanci ozemeljskih območij.
Očetu in Generalnemu svetu so
podrejena ozemeljska območja, ki jih
vodijo komisije; vsako izmed teh
sestavljajo: vikar, branilec in trije
odborniki. Na krajevni ravni pa so v
posameznem centru (če ima dovolj
članov): direktor, dignior in
upravitelj.

[4] Zapiski, št. 115.

[5] Prav tam, št. 139, 26. 12. 1930.

[6] Navodilo 31. 5. 1936, št. 28 in 32. V
nadaljevanju pravi: Eden izmed



jasnih znakov, ki nasprotuje
kolegialnemu vodenju in kaže na
pomanjkanje vodstvenih
sposobnosti, na pomanjkanje
zrelosti, na tiranskega duha, je
prizadevanje spremeniti prav vse
in to nemudoma. Kdor tako ravna,
sam pri sebi misli, da so bili
njegovi predhodniki in njim
nadrejeni direktorji neumni, ljudje
brez sposobnosti vodenja.

[7] Pismo 24. 12. 1951, št. 5. 
Kolegialno vodenje, piše ob neki
drugi priložnosti, je izraz
ponižnosti, ker pomeni, da se nihče
ne zanaša na lastno presojo […].
Ljudje smo očitno nagnjeni k
diktatorskemu ravnanju, k temu,
da sledimo svojemu razumu,
svojemu mnenju, svoji pameti: v
sebi nosimo tirana. Pokazati
morate svojega dobrega duha,
tako da preprečujete možnost za
nastajanje tiranij v Opus Dei
(Pismo 29. 9. 1957, št. 61).



[8] Navodilo 31. 5. 1936, št. 28. Ta
pomembna vprašanja, povezana z
vodenjem, je ustanovitelj tako kot
druge probleme premišljeval v
molitvi in prosil Svetega Duha za
razsvetljenje, da bi jih mogel rešiti.
Kot je dejal Álvaru in kot je ob drugih
priložnostih tudi javno govoril
svojim otrokom: Nikogar nisem
imel, ki bi mi te stvari lahko
povedal; v misli mi jih je polagal
Sveti Duh (Álvaro del Portillo, Sum.
735).

[9] Ius peculiare oziroma Posebno
pravo iz leta 1950, ki ga je odobril
Sveti sedež, celovito odraža
institucionalni razvoj ureditve
vodenja v Opus Dei.

Za splošno vodenje Opus Dei je
pristojen prelat, ki mu pri tem
pomagajo njegovi vikarji in dva
svéta: eden za moške (Generalni svet)
in eden za ženske (Centralni svet). V
moški sekciji Generalni svet poleg



prelata sestavljajo: generalni vikar,
centralni duhovnik tajnik, trije
podtajniki, regionalni odposlanci,
študijski prefekt in generalni
upravitelj. Funkcije žensk, članic
Centralnega sveta, pa so: centralna
tajnica, tajnica Sveta, tri podtajnice,
regionalne odposlanke, študijska
prefekta, prefekta za numerarije
pomočnice in centralna upraviteljica.
Prim. Codex Iuris Particularis, člen
125 sl.

[10] Pogovori, št. 19.

[11] Prav tam.

[12] Prim. prav tam, št. 63; Pismo 9. 1.
1959, št. 11; Álvaro del Portillo, Sum.
577.

[13] Navodilo 8. 12. 1941, št. 11 in
opomba 12.

[14] Pismo 9. 1. 1959, št. 11.

[15] Pogovori, št. 19.



[16] Pogovori, št. 63. Od svojega rojstva
dalje se Opus Dei uresničuje v
zgodovini ne naenkrat, temveč z
božjim korakom in tako, da sledi toku
božjih usmeritev. Le nekaj tednov po
tem, ko je Opus Dei svoja vrata odprl
tudi za ženske, se pojavi neka
Jožefmarijeva zabeležka, datirana v
juniju 1930, ki se glasi: Navadni
kristjani. Prekvašena množica.
Nam pripada, kar je običajno, z
vso naravnostjo. Sredstvo:
poklicno delo. Vsi sveti! Tiha
izročitev (Zapiski, št. 35). Več s tako
malo besedami ni mogoče povedati.
To je pravcata definicija Opus Dei v
zametku. Nakazani so cilji in
sredstva apostolskega delovanja;
oznanjen je vsesplošni klic k svetosti;
izpostavljeno je poklicno delo kot
orodje posvečevanja in povzete so
celo značilne poteze duha Opus Dei:
apostolski kvas v družbi, osebna in
skupna ponižnost, darovanje tega,
kar je vsakdanje, majhno in običajno
itd.



Nekaj dni zatem, ko je videl, da bo
Delo postalo kakor reka, ki prestopa
bregove, je zapisal: Treba je jasno
določiti področja delovanja
(Zapiski, št. 42, julij 1930). Nič kaj
lahka naloga, kajti apostolat Opus
Dei stremi k mobilizaciji vseh
kristjanov na osnovi njihove
vsesplošne poklicanosti k svetosti.
Vendar je njegova značilna lastnost
tudi poklicno delo njegovih članov,
katerih ne vleče proč od njihovega
mesta in ki kakor kvas družbe
delujejo od znotraj, iz njene
notranjosti. Gre za značilne poteze
pogleda na laike, v katerem duh
iniciativnosti in svobode prevladuje
nad organizacijskim ustrojem.

Ko je minilo nekaj mesecev, ne da bi
našel odgovor na vprašanje o
»specifičnih področjih apostolata«, je
zapisal: Že dalj časa preudarjam,
vendar mi ne uspe prav presoditi,
na kakšen način naj v praksi
predstavimo Božje delo, da bi se



jasno pokazalo kot združenje
laikov (Zapiski, št. 140, 27. 12. 1930).
V ustanoviteljevem izrazju »navaden
kristjan, laik« pomeni enako kot
»običajen kristjan«, »običajen
državljan«, ki živi v svetu, ki dela v
svetu, ki ljubi svet.

Naposled je tistega znamenitega dne
(7. avgusta 1931) videl Gospoda v
zmagoslavju, kako k Sebi priteguje
vse stvari; ustanovitelju je bil
pokazan ta »specifični apostolat«, ki
sega onkraj vseh omejitev: postaviti
Kristusa nad vsako človeško
aktivnost. In razumel sem, pravi, da
bodo božji možje in ženske tisti, ki
bodo križ s Kristusovim naukom
povzdignili na vrh vsake človeške
dejavnosti (Zapiski, št. 217).

[17] Zapiski, št. 205, del 15. 7. 1931.

[18] Iz tega Navodila z dne 31. 5. 1936
kakor studenec izvirajo
ustanoviteljevi izreki in zapisi o
usmerjanju in vodenju v Delu; zlasti



že omenjene misli, na katerih temelji
njegova poznejša organizacija
vodstva.

[19] Navodilo 31. 5. 1936, št. 14; prim.
tudi Teresa Acerbis, Sum. 5004.

[20] Julián Herranz Casado, Sum. 3920.

[21] Navodilo 31. 5. 1936, št. 11. Vse
življenje je neutrudno ponavljal, kar
je svojim otrokom govoril že od
vsega začetka: Služiti, da bi bili
koristni, v teh besedah je namreč
zgoščen velik del našega duha
(prav tam, št. 9).

[22] Navodilo 31. 5. 1936, št. 7.

[23] Prav tam, št. 26.

[24] Prav tam, opomba 37.

[25] Prav tam, št. 27.

[26] Giuseppe Molteni, PR, str. 690;
Encarnación Ortega Pardo, Sum.
5341.



[27] Navodilo 31. 5. 1936, št. 30.

[28] Francisco Vives Unzué, Sum. 7461.
Vse od vzpostavitve italijanske regije
je pogosto ponavljal in tudi z dejanji
pokazal, da je želel sebi in svojim
naslednikom preprečiti skušnjavo, da
bi sam neposredno vodil dejavnosti
Dela v Italiji. Ker je bil Generalni svet
v Rimu, je zato sedež Regionalne
komisije in Regionalnega sveta
prenesel v Milano, da bi tadva
organa imela enako neodvisnost kot
v primeru drugih regij (prim. Mario
Lantini, Sum. 3694).

[29] Prim. Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7121. Prim. Mercedes
Morado García, RHF, T-07902, str. 13.

[30] Javier Echevarría, Sum. 2325.
Medtem ko je skrbel, da bi Generalni
svet deloval brez zapletov, je obenem
spodbujal usposabljanje regionalnih
direktorjev. V ta namen je organiziral
srečanja za vikarje (v letih 1956,
1966, 1967, 1969) in za regionalne



odposlance (1958, 1963, 1965, 1967);
podobno tudi za vodilne v ženski
sekciji, na primer za regionalne
tajnice (1965, 1968, 1969) ter srečanja
odgovornih za različna področja
apostolskega dela (prim. Joaquín
Alonso Pacheco, Sum. 4691; Julián
Herranz Casado, PR, str. 848).

[31] Navodilo 31. 5. 1936, št. 31.

[32] Prim. Francisco Vives Unzué, Sum.
7461.

[33] Navodilo 31. 5. 1936, št. 43.

[34] María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, str. 37.

[35] Giuseppe Molteni, Sum. 3793; in
še: V papirjih morate vedno videti
duše (Mercedes Morado García, RHF,
T-07902, str. 109).

[36] Francisco Vives Unzué, Sum. 7462.



[37] Prim. Ignacio Celaya Urrutia, Sum.
5946; Julián Herranz Casado,Sum.
3920.

[38] Pismo 29. 9. 1957, št. 53.

[39] Álvaro del Portillo, PR, str. 856.

[40] Fernando Valenciano Polack, Sum.
7121.

[41] Umberto Farri, PR, str. 94; prim.
tudi Julián Herranz Casado, Sum.
3940.

[42] Pismo, EF-480226-1.

[43] Navodilo 31. 5. 1936, št. 20.

[44] Encarnación Ortega Pardo, Sum.
5342.

[45] Prim. Javier Echevarría, Sum.
2322.

[46] Navodilo 31. 5. 1936, št. 12. Na
osnovi teh in še drugih misli o
izvajanju vodstvenih nalog v Opus



Dei je sestavil dokument s sedmimi
kratkimi točkami, v katerih se
odražata zlasti dva vidika: duh
služenja, s katerim je treba
sprejemati in vršiti naloge, ter
morebitna skušnjava, povezana s
tem, da bi po imenovanjih hrepeneli
ali jih želeli obdržati.

[47] Carmen Ramos García, Sum. 7397.

[48] Pismo 29. 9. 1957, št. 52.
Poslanstvo direktorjev, je govoril
svojim otrokom, mora biti šola, v
kateri vodja – ki je tam začasno –
ljudi okoli sebe uči, da bi ga mogli,
če so k temu poklicani, hitro in
učinkovito nadomestiti (Navodilo
31. 5. 1936, št. 12, opomba 11). V
življenju pa se dogaja ravno
nasprotno: kdor ima poslovno
skrivnost, zaradi katere se je povzpel
visoko, jo skuša zadržati zase, da bi
postal nepogrešljiv in ga nihče ne bi
mogel nadomestiti. Ustanovitelj je to
ponazoril s primerom:



Spominjam se slikovitega primera
nekega kuharja v semenišču, kjer
sem se nekajkrat ustavil na svojih
duhovniških potovanjih po Španiji.
Kadar je tisti mož pripravljal
kakšno jed, ki jo je sam štel za
izredno, čeprav v resnici ni bila, je
kuharske vajence pregnal iz
kuhinje, da se ne bi naučili recepta
(Pismo 29. 9. 1957, št. 52).

Ustanoviteljevih nasvetov,
namenjenih vršilcem vodstvenih
nalog v civilnih ali cerkvenih
družbah, je veliko: o razumnosti in
pravičnosti; o ljubezni do resnice in
katastrofalnih posledicah hvalisanja,
laži in prilizovanja; o poštenosti in
obrekovanju; o fanatizmu in odnosih
do drugih; in naposled o
neprimernih posameznikih, ki so
postavljeni na oblast, ter o takih, ki
se bojijo, da si bodo pokvarili
kariero. Večji del teh nasvetov, iz
katerih bi bilo mogoče sestaviti celo
razpravo, je zbranih v omenjenem 



Navodilu za direktorje in v nekaterih
pismih (prim. zlasti Pismo 7. 10.
1950, št. 35–46; in Pismo 24. 12. 1951,
št. 5–11).

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/4-umetnost-vodenja/ (17.
Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/4-umetnost-vodenja/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-umetnost-vodenja/

	4. Umetnost vodenja

