opusdei.org

4. Ucitelj duhovnosti

Ustanovitelj Opus Dei —
Zivljenjepis sv. JoZefmarija
Escrivaja.

30. Okt. 2023

7 Nazaj na kazalo

Da bi lJjudem pomagal pri
kontemplaciji presvete ¢loveskosti
Jezusa Kristusa, Boga in Cloveka, je
ustanovitelj priporocal branje o
Gospodovem trpljenju:

V prvih letih svojega duhovniStva
sem rad podarjal izvode evangelija in
druge knjige, ki govorijo o Jezusovem


https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/

zivljenju. Kajti to moramo dobro
poznati in ga v celoti imeti v glavi in
srcu, da ga lahko v vsakem trenutku,
brez pomoci knjige in z zaprtimi
ofmi, zremo kot v filmu. Tako se
bomo v najrazli¢nejsih okoliS¢inah
svojega Zivljenja spominjali
Gospodovih besed in dejanj.u;

Bil je ganjen, ko je premisljeval o
Bogu, ki ljubi s ¢loveskim srcem,”
in hrepenel je po tem, da biv
spominu stalno nosil bridkosti
Odresenika, ki ljubi in trpi za
zveliCanje sveta:

PremiSljujmo v Gospodu, ki je iz
ljubezni do nas ranjen od nog do
glave. Z besedami starodavnega
pisca, ki se precej priblizajo
resnicnosti, Ceprav ne zajamejo
vsega, bi lahko dejali: Jezusovo telo je
na oltarni sliki upodobljena bolecina.
[31

V besedilih klasi¢nih duhovnih
piscev, katerih dela je imel navado



podarjati JoZefmarija, prevladuje
izrazito realisticno vzdusje. V
Razpravi o molitvi in meditaciji
svetega Petra Alkantarskega iz leta
1533 na primer srecamo Cist, socen
in na trenutke pateticen slog. Kakor
da bi na lastne oci videli Jezusa,
okronanega s trnjem:

»Ko odprem oci in pogledam to
trpljenja polno oltarno podobo, ki
stopa predme, mi srce poka od
bolecine [...]. Postavi se ti sam na
mesto tistega, ki trpi, in poglej, kaj bi
obcutil, Ce bi ti na tako obcutljivem
delu telesa, kot je glava, zasadili
mnozico velikih trnov, ki bi prodrli
vse do kosti. A kaj bi govoril o trnih?
Ze en sam vbod z navadno iglo bi
komaj mogel prenesti.«™

Leta 1574 izide Zivljenje Jezusa
Kristusa, ki ga je napisal pater Luis
de Granada. Pilat izrece svoj
znameniti ecce homo - glejte, Clovek:



»Poglej, kaksno je bilo tisto bozansko
oblicje: oteklo zaradi udarcev,
zamazano od pljunkov, razbrazdano
od trnja, prekrito s krvjo, ki je bila
ponekod Se svetla in sveza, drugje pa
grda in pocrnela. [...] Njegova
postava ni bila ve¢ podobna temu,
kar je bil, in zdelo se je, da skorajda
ni vec Clovek, marvec na oltarni sliki
upodobljena bolecina, ki jo je
naslikala roka tistih okrutnih
slikarjev in tistega podlega
upravitelja«"

Neka druga knjiga, ki jo je
marsikomu poklonil ustanovitelj, je
bila Sveti pasijon, katerega avtor je
bil jezuit Luis de la Palma in je bil
objavljen leta 1624. Barocni slog tega
dela je dostojen, ucen, poboZen,
morda nekoliko preobloZen. Tam
prizori zazivijo v vsej nazornosti in
se Cloveku zakoreninijo v spomin. V
trenutku, ko Jezusa pokazejo
ljudstvu, nas nagovori z besedami:



»Njegove oCi so morale biti polne
solza, ki so iz njih pritekale, in krvi,
ki mu je curljala z glave. Lica
porumenela, brezbarvna in povsem
okrvavljena ter omadeZevana z
nesnago, ki so mu jo pljuvali v obraz.
Tresoce se noge, vsaj toliko od mraza
kot zaradi onemoglosti, vse telo pa
poniZano in ukrivljeno pod tezo
zasramovanja in bolecine.

Ko je imel Pilat ob sebi, prav blizu, to
Zalostno oltarno podobo, ki bi ganila
celd zveri in omehcala tudi kamnita
srca, je nastala tiSina in rekel jim je
glasno: [...] Ecce homo.«"™

Tradicija klasi¢nih piscev je ne samo
realisticna, marvec tudi silovita.
FranciSkan sv. Peter Alkantarski nam
pred oci postavi gotsko »oltarno
podobog, ostro izrezljano od
trpljenja. Dominikanec Luis de
Granada naslika renesancno, s potoki
krvi obarvano »oltarno podobo«. V
ustanoviteljevem slogu poleg tega



izstopa pridih Custvene intimnosti.
Takole bralcu predoci Jezusovo
smrtno obsodbo:

Trnova krona, zajedena zaradi
udarcev, naredi iz njega Kralja
zasmehovanja ... Ave, Rex
iudaeorum! - Pozdravljen, judovski
kralj. Z udarci ga ranijo na glavi.
TolCejo ga po obrazu ... in ga
pljuvajo.

Okronanega s trnovo krono in
ogrnjenega z raztrganim Skrlatnim
plascem privedejo pred judovsko
ljudstvo: Ecce homo! - Glejte, ¢lovek.
Judovski duhovniki in njihovi
sluzabniki pa znova zakricijo: KriZaj
ga, krizaj ga!

— Ali ga nisva ti in jaz ponovno
kronala s trnjem in ga udarjala po
obrazu in vanj pljuvala?

Nikoli vec, Jezus, nikoli vecC ...



Na tak nacin pa premisljuje ob
prizoru ecce homo:

Srce se zgrozi, ko gleda Gospodovo
presveto Cloveskost, ki je ena sama
rana. [...]

Poglej Jezusa. Vsaka raztrganina je
oCitek; vsak udarec z bi¢em - razlog
za Zalost zaradi tvojih in mojih
zalitev.is)

V tak$nih mislih, ki spodbujajo h
kesanju in sklepom za poboljsanje
Zivljenja, korenini moc njegovega
sloga. VCasih je sredi ljudskega
vrveza med potjo na Kalvarijo dovolj
Ze en sam pogled:

Hrup glasov in obcCasno kratki
premolki, morda takrat, ko se Kristus
komu zazre v oci:

— Ce hoce kdo iti za menoj, naj se
odpove sebi in vzame vsak dan svoj
kriZ ter hodi za menoj.s



Meditacija Kristusovega trpljenja
kristjana utrdi, zbliZa ga z Uciteljem,
v njegovi dusi vzge skrusenost in
hvaleZnost. Kljub temu pa so tudi
duse, ki ob misli na Gospodov pasijon
ne bruhnejo v jok bridkosti in
ljubezni. Ali ni morda razlog v tem,
se sprasuje ustanovitelj, da sva ti in
jaz prica prizorom, vendar jih ne
»Ziviva«."” Nato nam razlozi, kako je
mogoce spremljati Jezusa od blizu:

Odpri sveti evangelij in prebiraj
Gospodovo trpljenje. Toda, da bi ga
samo bral, ne. Treba ga je Ziveti.
Razlika je velika. Brati pomeni
spominjati se necesa, kar je minilo;
Ziveti pomeni biti navzoC v dogodku,
ki se odvija prav zdaj, biti Se ena
oseba vec v tistih prizorih.nn

Biti Zivo navzoc¢ pomeni vstopiti v
evangelij, razumeti, da smo fizi¢no
blizu Kristusa in ga spremljamo.
[zkusSnjo takSnega motrenja je
ustanovitelj dozivljal Ze leta 1931, ko



je napisal Sveti rozZni venec, sledec
duhovnemu otrostvu, ki mu ga je
pokazal Gospod. Menil, je da bi
moral vsak kristjan imeti v svojem
spominu vtisnjen Jezusov pasijon,
zato da bi ga lahko kadarkoli
obnovil. Se ve¢, hotel je, da bi ta Ziva
navzocnost postala aktivna
udelezenost pri zgodovinskih
dogodkih, tako da nastavimo svoj
hrbet, ko ga bicajo, da ponudimo
svojo glavo trnovi kroni."”
Oziroma Se bolje je, Ce sami vstopimo
v Gospodove rane.

Na koncu, ko je daritev izvrSena, ko
Jezus mrtev visi na krizu, ko se zdji,
da je vse izgubljeno in je svet odet v
temo, prideta JozZef iz Arimateje in
Nikodem ter pogumno prosita Pilata
za Gospodovo telo:

Z njima se bom povzpel do vznoZja
kriza, se z ognjem svoje ljubezni
oklenil hladnega telesa, Kristusovega
trupla ..., izpulil mu bom Zeblje s



svojim zadoS€evanjem in
mrtvi¢enjem ..., zavil ga bom v novo
platno svojega Cistega Zivljenja ter ga
zagrebel v svoje prsi iz Zive skale, iz
katerih mi ga nih¢e ne bo mogel
iztrgati, in tam, Gospod, pocivaj!

Ko te bo zapustil in preziral ves svet
..., serviam, ti bom sluzil, Gospod.qus)

kK 3k

Ustanovitelj je imel Boga nenehno v
mislih, tako pri dejanjih poboZznosti
kot v delovnem c¢asu. Po nacelu
»enotnosti Zivljenja« je svoje delo
spreminjal v molitev in iz svojih
delovnih nalog napravil duhovno
kontemplacijo. Govoril je o
»krs¢anskem materializmuc, o
bozanski vrednosti sekularnih
opravil in trdil, da zato, da bi bili
boZji, moramo biti najprej zelo
Cloveski:

Ne, otroci moji! Ne more biti
dvojnega Zivljenja, ne moremo biti



kot shizofreniki, ¢e ho¢emo biti
kristjani. Obstaja le eno samo
Zivljenje, iz mesa in duha, in to mora
biti — na dusi in na telesu - sveto in
polno Boga. Tega nevidnega Boga
sreCamo v najbolj vidnih in snovnih
stvareh.pa

To je bil slog njegovega Zivljenja in
njegovega nauka. Kot ucitelj
duhovnosti je oznanjal, da so se
odprle boZje poti na zemlji. Da bi
spravil v pogon kontemplativno
Zivljenje, je imel navado
»materializirati« stvari, ki so same po
sebi duhovne, ter s tem v ¢loveku
prebuditi njegove zmoznosti in Cute:

Da bi notranja molitev laZje stekla, je
koristno materializirati celo tisto
najbolj duhovno in uporabiti prilike:
zgled prihaja od Boga. BoZji nauk
mora preko ¢utov dospeti do nasSega
razuma in do naSega srca. Sedaj se
najbrz ne bos vec Cudil, da vam s



takSnim navduSenjem govorim o
barkah in o mreZah.pus

Kot vir svoje meditacije je imel
najraje odlomke iz evangelija:
zivljenje Jezusa Kristusa, Marije in
apostolov, Gospodova sreCanja z
nepomembnimi ljudmi. Znal je z
veliko globino vstopiti v
svetopisemsko dogajanje. Nekega
dne, pripoveduje ocividec, je
Jozefmarija bral masni evangelij. Bil
je iz 4. poglavja evangelista Janeza,
kjer opisuje Jezusov pogovor s
Samarijanko ob Jakobovem
vodnjaku. Med branjem je masniku
uSel vzklik: Kaksna Zena! Po koncu
daritve pa je tistemu, ki mu je stregel
pri masi, pojasnil svoje obCudovanje
do te Zene, ki je kljub svoji
obZalovanja vredni preteklosti ena
izmed redkih oseb, ki prepozna
Mesija in ga takoj zaCne oznanjati
drugim.™®



Ze nekaj besed mu je zadostovalo za
poglobitev v znacaje oseb, ki jih
najdemo v evangeliju. Iz kratkih
omemb je razvijal dolga
premisljevanja z globokim
nadnaravnim uvidom in veliko mero
zdravega razuma. Kot je na primer
dejal o svetem JozZefu:

Jezus je moral biti podoben Jozefu -
po nacinu dela, po potezah znacaja,
po govorici. V Jezusovem Cutu za
realnost, v opazovanju, v na¢inu
sedenja pri mizi in lomljenju kruha,
v stvarnosti, s katero je ucil in
uporabljal prilike iz vsakdanjega
Zivljenja, odsevata Jezusovo otrostvo
in mladost, torej to, kakSen stik je
imel z JoZefom.p7

Na osnovi branja in premisljevanja
Jezusovega Zivljenja se je njegova
misel razvijala pod evangeljskim
vplivom prilik, pri Cemer je stremel k
preprostosti, k znanim in
dojemljivim stvarem, zato da bi



materializiral celo tisto najbolj
duhovno. 1z obicajnih in vsakdanjih
dejstev je znal hitro izlusciti
prispodobo, ki jo je razlagal v
duhovnem smislu. Motrenje narave
ga je nemudoma popeljalo k Bogu, v
svet boZjih stvari, kar potrjuje
naslednja anekdota. Ko se je neko¢
sprehajal ob obali blizu Valencije, je
med morjem in obdelanimi polji
zagledal nasad dreves. Od vetra so
bila Cisto ukrivljena, zdelana in bela
od soli. Taksni morate biti vsi vi, je
dejal svojim spremljevalcem, kot
drevesa v prvi vrsti, ki se iztrosijo
s tem, da Scitijo druga drevesa
Cerkve. s

Katerikoli pripetljaj iz vsakdanjega
Zivljenja, ki je spominjal na kak
evangeljski prizor, ga je globoko
prevzel in ga usmeril h
kontemplaciji. Z doZivetjem v
podeZelskem vzdusSju se zaCne ena od
njegovih homilij:



Pred leti smo se peljali po neki
kastiljski cesti in tam dalec, na polju,
smo videli prizor, ki me je pretresel
in ki mi je velikokrat sluzil pri
molitvi: nekaj moskih je v zemljo
zabijalo kole, na katere so potem
pritrdili mreZo in naredili ograjo.
Kasneje so se tistemu kraju priblizali
pastirji z ovcami in z jagenjcki; klicali
so jih po njihovih imenih, in eden po
eden so vstopali v stajo, da bi bili vsi
skupaj, na varnem.sj

Pocutil se je kot Jezusova ovca in kot
pastir svojih otrok v Opus Dei:

Tako me prevzema podoba Kristusa,
ki ga z leve in z desne obdajajo
njegove ovce, da sem jo narocil
postaviti v kapelo, kjer navadno
obhajam sveto maso, na nekaterih
drugih mestih pa sem dal kot
opomnik bozje navzocnosti
vgravirati Jezusove besede: Cognosco
oves meas et cognoscunt me meae (Jn
10,14), da bi v vsakem trenutku



premisljevali, da nas On opominja,
vzgaja in uci kakor pastir svojo
¢redo.zo1

Opomnik na boZjo navzocnost je
bilo vse, kar je ustanovitelju v
spomin priklicalo njegovo
poslanstvo; besede ali predmeti, ki so
ga na neki nacin notranje poZivljali.
Te stvari, ki so v njem prebujale
notranje vzgibe, te ¢loveske
spretnosti, kot jih je tudi imenoval,
niso bile omejene na nabozne
predmete: na kriZze, Marijine podobe
ali svetopisemske odlomke. Sem so
spadale najrazli¢nejsSe reci: oslicki,
zemljevidi, kakSna roZa, druzinska
fotografija ali opeka, shranjena ob
kaki posebni priloZnosti ... Ze leta
1928, na zacetku svojega bivanja v
Madridu, je imel JoZefmarija na svoji
mizi kroznik iz keramike Talavera,
razbit in povezan s sponkami. V njem
je videl podobo svoje krhkosti, ki jo je
vedno znova sestavila in zakrpala
boZja ljubezen.”"



(Na ta nacin so se najbolj vsakdanji
predmeti spreminjali v simbole in
spomine, ki so porajali duhovne ali
kontemplativne vzgibe. V Villi Tevere
je vsepovsod mogoce videti risbe,
napise, grbe ..., ki z Zivo govorico
pricajo o bozji navzocnosti v tisti
hisi.)

Ustanoviteljeva nuja, da bi doZivel
izpolnitev svojega nadnaravnega
poslanstva, se je o¢itno kazala v
njegovi gorecCi dejavnosti ter se
zrcalila v slogu, nabitem z
evangeljskimi prispodobami:

Zdaj lahko razumemo vso ¢udovitost
bozjega klica. Kristusova roka nas je
nabrala na Zitnem polju: sejalec v
svoji ranjeni roki stiska prgisce zrnja.
Kristusova kri oblije seme, ga
prepoji. Potem Gospod vrZe to Zito v
zrak, da s smrtjo oZivi in se zakopano
v zemlji pomnoZi v zlatem klasju.z2

kK 3k



Ustanovitelj je bil duhovnik, ki ni
govoril o nicemer drugem kot o
Bogu, in vSe¢ mu je bilo, Ce so ga
opisovali s to lastnostjo. V popolni
predanosti apostolskemu poslanstvu
je oznanjal sporocilo o posveCevanju
sredi sveta. V to je usmeril vse svoje
moci. Temu se je posvetil z duSo in
telesom. Ob stikih z ogromnim
Stevilom ljudi — najprej z mladino,
pozneje pa z odraslimi, z Zenskami in
moskimi, z duhovniki in laiki - je
pridobil takSno poznavanje CloveSke
dusSe in njegovo duhovnisko delo je
spremljala tolikSna milost, da bi le
steZka naSsli bolj izkuSenega
duhovnega voditelja. V svojih
knjigah, katerih cilj je vzgajati moZe
in Zene molitve ter jasnih krs¢anskih
nacel, nam ponuja nekaj te svoje
duhovniske izkusnje. Zlasti zato, ker
je na tistih straneh marsikaj
avtobiografskega. Govori nam o
svojem boju in Sibkosti, s katero Bog
vedno raCuna na nasi poti k svetosti:



Ko pogledam svoje ravnanje, se
prestrasim ob Kkopici svojih
malomarnosti. Zadostuje mi, da
pregledam teh nekaj Ze minulih ur
danasSnjega dne in Ze odkrijem
tolikSno pomanjkanje ljubezni in
zvestega odgovora. Resni¢no me
razzalosti to moje obnasanje, vendar
mi ne odvzame miru. Pokleknem
pred Bogom in mu jasno pokazem, v
kakSnem stanju sem. Takoj prejmem
gotovost, da mi On pomaga, in
globoko v srcu zasliSim, kako mi
pocasi ponavlja:Meus es tu! (Iz 43,1).
Vedel sem, vem, kaksen si, le naprej!
[23]

Kakor ledolomilec pluje pred nami in
nam utira pot. Iz lastne izkuSnje nam
govori o tezavah, s katerimi se je
srecal, o taktiki, ki jo je ubral, in o
sredstvih za premagovanje ovir. Da
pa ne bi stalno govoril o samem sebi
in bi za$citil svojo ponizZnost,
pripoveduje svoja lastna doZivetja v
tretji osebi. Tule je primer:



Brez lazne poniZnosti je pravil tisti
nas$ prijatelj: »Ni se mi bilo treba uciti
odpuscati, ker me je Gospod naucil
ljubiti. «z24

Velikokrat se zgodi tako kot tukaj, da
je avtobiografsko pripovedovanje
zakrinkano z literarnim slogom.
Obicajno se JoZefmarija pri tem
zateCe v anonimnost: pripovedujejo
o neki dusi; bil je ubog duhovnik;
neki moj znanec je nekoc sanjal;
vem za nekoga, ki je kot kazalnik
za knjige uporabljal ... V teh
primerih gre skoraj vedno za
krepostna dejanja. Prav nasprotno
pa se kdaj tudi razkrije ter v svarilo
bliznjemu pokaZe svojo slabotnost.
Tako mu na primer, ko obdan s
svojimi sinovi presoja o svojem
delovnem dnevu, tu pa tam uide
skruSen vzklik: Gospod!
JoZefmarija ni zadovoljen z
JoZefmarijem! s



Pri pridiganju in v spisih je z zanj
znacilnim izrazom »ti in jaz« skuSal
doseci, da se poslusalec ne bi pocutil
zapuscenega, da bi ga opogumil in bi
skupaj sprejela kaksno odlocitev. Ko
je spremljal ljudi kot duhovni
voditelj, jih nikdar ni pozabil
spodbuditi k svetosti in pomagal jim
je, da so si zadali vsaj kak sklep za
poboljSanje, tudi Ce je bil prav
majhen. Nikdar pa jim ni vsiljeval
kaksne doloCene metode za
premisljevalno molitev ali
kakrsnekoli poti duhovnega
Zivljenja.*®

Brez dvoma je JoZefmarija Escriva
mojster notranjega zivljenja zaradi
svojega nauka in svojega daru svéta,
predvsem pa zato, ker je predtem
sam preplezal vrhove, ki vodijo do
svetosti. Pri duhovnem vodenju je bil
obenem razumevajoc in zahteven.
Duse je peljal kakor po klancu
navzgor, krepil njihovo poboZno
zivljenje, hkrati pa jim pomagal



odstranjevati napake in
pomanjkljivosti. Obzirni namigi, ki
jih je v njegovih knjigah vse polno,
pricajo, da pri tem ni Slo za
spoznanja, ki bi jih kje sliSal ali jih
pridobil s teoretiCnim proucevanjem,
marvec izvirajo iz njegovega lastnega
spraSevanja vesti in iz notranjega
boja s samim seboj.

Dovoli mi, piSe v Brazdi, da te med
drugimi spomnim na nekatere ocitne
znake za pomanjkanje poniznosti:

— misliti, da je to, kar naredis ali
poves, narejeno ali povedano bolje v
primerjavi z drugimi;

— hoteti, da bi bilo vedno po tvojem,;

— prepirati se, kadar nimas prav, ali -
kadar imas prav — vztrajati trmasto
in na grob nacin;

— podajati svoje mnenje, ne da bi te
za to vprasali in ne da bi to zahtevala
ljubezen [...].zn



In tako navede Se kaksSnih ducat
primerov. To tenkocutno
ostroumnost ucitelji notranjega
Zivljenja doseZejo s trudom za
premagovanje svojih lastnih
nepopolnosti:

Ob tem, ko napredujemo v
notranjem Zivljenju, jasneje
zaznavamo osebne napake. Pomoc¢
milosti se spremeni v nekakSno
povecevalno steklo in celo
najmanjse, skorajda nezaznavno
zrnce prahu ali peska vidimo v
velikanskih razseZnostih, ker je dusa
pridobila boZjo obcutljivost in celo
najmanjsa senca zmoti vest, ki ji je
vSeC samo boZja Cistost.[zs

7 Naslednje poglavje

~ Nazaj na kazalo

™ Jezus prihaja mimo, $t. 107.


https://opusdei.org/sl-si/article/5-ljubiti-strastno
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/

2 prav tam.
B prav tam, §t. 95.

"I Razprava o molitvi in meditaciji, 4.
poglavije.

Bl Zivijenje Jezusa Kristusa, 24.
poglavije.

® Sveti pasijon, 23. poglavje.

I Sveti rozni venec, 3. skrivnost
Zalostnega dela.

®! KriZev pot, 1. postaja, 5.
® Prav tam, 2. postaja.
"9 prav tam, 8. postaja.

" prav tam, 9. postaja, 3. Preden se
sv. Peter Alkantarski loti
premisljevanja o pasijonu, naredi v
svoji Razpravi kratek uvod, v
katerem poudarja, kako dobro je
»imeti Kristusa navzocega pred oCmi
in se zavedati, da je Cisto pred nami,



ko trpi«. V nadaljevanju Se pravi:
»Postavi si pred oCi najprej nekdanjo
podobo tega Gospoda in
prevzviSenost njegovih kreposti [...].
In potem ko si ga tako uzrl in gledal
njegov dovrseni lik, se s pogledom
ponovno usmeri k njegovi podobi,
kakrsno vidis sedaj [...]. Oglej si ga v
celoti, od znotraj in od zunaj [...]. In
nikar ne razmisljaj o tem kot o neki
pretekli stvari, marvec kot nekaj
sedanjega; ne kot o tujem trpljenju,
ampak kakor o svojem lastnem« (4.
poglavje).

TaksSen slog razmiSljanja, ta nacin
premisljevalne molitve, ni bil
prisoten samo v razpravah, ampak
tudi v drugacnih besedilih, kot na
primer v naslednjem odlomku iz
bozi¢ne pridige izpod peresa sv.
Janeza Avilskega:

»Stirideset dni sta Marija in njeno
blazeno Dete ostala v hlevCku. Naj ne
bo nikogar, ki ju ne bi v mislih



obiskal vsaj zjutraj in zvecer vsakega
dne. Pocastite sveto Devico in Dete,
poljubite mu noge in mu kaj darujte;
zmolite kak roZzni venec ali kakSno
poboZznost. Pojdimo zdaj vsi, ki smo
tukaj navzoci, v betlehemski hlevcek,
kjer nas Marija pricakuje« (El Nifio
ha nacido para nuestra salud, Rialp
Facsimiles, Madrid 1992).

121 AGP, P01 1973, str. 129; prim. tudi
BoZji prijatelji, st. 216.

U3 KriZev pot, 14. postaja, 1.

U4 Jezus prihaja mimo, $t. 172;
Pogovori, §t. 114.

151 AGP, P06 1V, str. 84. Na ta nadin je
ravnal nas Gospod. Rad je ucil v
prilikah, vzetih iz sveta, ki ga je
obdajal: o pastirju in ovcah, o trti
in mladikah, o barkah in mrezZah,
0 semenu, ki ga sejalec seje na vse
strani ... (BoZji prijatelji, St. 254).



" prim. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, dodatek I, str. 26.

U Jezus prihaja mimo, $t. 55.

181 Florencio Sanchez Bella, PM, 1.
1421.

"9 Bozji prijatelji, $t. 1.

2% prav tam. O tem, kako je Gospod
uporabljal to kmecko priliko, pravi
oCe: Mar niste tudi njega slisali
govoriti o ovcah in ¢redah? In s
kaksno nezZnostjo! S kaksno
radostjo je opisoval podobo
Dobrega pastirja! [...] Tudi Opus
Dei je Kristusova Creda, ki ima
svojega dobrega pastirja in svoje
ovce. V Delu bo vedno oce, ki bo
mogel reci: Cognosco oves meas et
cognoscunt me meae, poznam
svoje otroke in moji otroci poznajo
mene. Kajti dobri pastir v Opus Dei
bo zmeraj tisti, ki je na Celu: ocCe,
kdorkoli to je (Klepet, 13. 3. 1955;
AGP, P06 11, str. 51).



1 prim. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, str. 74.

2 Jezus prihaja mimo, $t. 3.
31 Bozji prijatelji, §t. 215.
24 Brazda, $t. 804.

1 AGP, P01 1970, str. 994. Te besede
in Se drugi podobni izrazi
(JoZefmarija, spet sem te ukanil ali
JoZefmarija, bodi zvest!) so bili
nacin, kako se je ustanovitelj lotil
samega sebe in se zazrl vase od
zunaj, z objektivnim spraSevanjem
vesti.

81 prim. BoZji prijatelji, $t. 117.
T Brazda, $t. 263.

8 Bozji prijatelji, §t. 20.
Andrés Vazquez de Prada

© Fundacion Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/4-ucitelj-duhovnosti/ (17.
Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/4-ucitelj-duhovnosti/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-ucitelj-duhovnosti/

	4. Učitelj duhovnosti

