
opusdei.org

4. Učitelj duhovnosti

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Da bi ljudem pomagal pri
kontemplaciji presvete človeškosti
Jezusa Kristusa, Boga in človeka, je
ustanovitelj priporočal branje o
Gospodovem trpljenju:

V prvih letih svojega duhovništva
sem rad podarjal izvode evangelija in
druge knjige, ki govorijo o Jezusovem

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


življenju. Kajti to moramo dobro
poznati in ga v celoti imeti v glavi in
srcu, da ga lahko v vsakem trenutku,
brez pomoči knjige in z zaprtimi
očmi, zremo kot v filmu. Tako se
bomo v najrazličnejših okoliščinah
svojega življenja spominjali
Gospodovih besed in dejanj.[1]

Bil je ganjen, ko je premišljeval o
Bogu, ki ljubi s človeškim srcem,[2]

in hrepenel je po tem, da bi v
spominu stalno nosil bridkosti
Odrešenika, ki ljubi in trpi za
zveličanje sveta:

Premišljujmo v Gospodu, ki je iz
ljubezni do nas ranjen od nog do
glave. Z besedami starodavnega
pisca, ki se precej približajo
resničnosti, čeprav ne zajamejo
vsega, bi lahko dejali: Jezusovo telo je
na oltarni sliki upodobljena bolečina.
[3]

V besedilih klasičnih duhovnih
piscev, katerih dela je imel navado



podarjati Jožefmarija, prevladuje
izrazito realistično vzdušje. V 
Razpravi o molitvi in meditaciji
svetega Petra Alkantarskega iz leta
1533 na primer srečamo čist, sočen
in na trenutke patetičen slog. Kakor
da bi na lastne oči videli Jezusa,
okronanega s trnjem:

»Ko odprem oči in pogledam to
trpljenja polno oltarno podobo, ki
stopa predme, mi srce poka od
bolečine […]. Postavi se ti sam na
mesto tistega, ki trpi, in poglej, kaj bi
občutil, če bi ti na tako občutljivem
delu telesa, kot je glava, zasadili
množico velikih trnov, ki bi prodrli
vse do kosti. A kaj bi govoril o trnih?
Že en sam vbod z navadno iglo bi
komaj mogel prenesti.«[4]

Leta 1574 izide Življenje Jezusa
Kristusa, ki ga je napisal pater Luis
de Granada. Pilat izreče svoj
znameniti ecce homo – glejte, človek:



»Poglej, kakšno je bilo tisto božansko
obličje: oteklo zaradi udarcev,
zamazano od pljunkov, razbrazdano
od trnja, prekrito s krvjo, ki je bila
ponekod še svetla in sveža, drugje pa
grda in počrnela. […] Njegova
postava ni bila več podobna temu,
kar je bil, in zdelo se je, da skorajda
ni več človek, marveč na oltarni sliki
upodobljena bolečina, ki jo je
naslikala roka tistih okrutnih
slikarjev in tistega podlega
upravitelja«[5]

Neka druga knjiga, ki jo je
marsikomu poklonil ustanovitelj, je
bila Sveti pasijon, katerega avtor je
bil jezuit Luis de la Palma in je bil
objavljen leta 1624. Baročni slog tega
dela je dostojen, učen, pobožen,
morda nekoliko preobložen. Tam
prizori zaživijo v vsej nazornosti in
se človeku zakoreninijo v spomin. V
trenutku, ko Jezusa pokažejo
ljudstvu, nas nagovori z besedami:



»Njegove oči so morale biti polne
solza, ki so iz njih pritekale, in krvi,
ki mu je curljala z glave. Lica
porumenela, brezbarvna in povsem
okrvavljena ter omadeževana z
nesnago, ki so mu jo pljuvali v obraz.
Tresoče se noge, vsaj toliko od mraza
kot zaradi onemoglosti, vse telo pa
ponižano in ukrivljeno pod težo
zasramovanja in bolečine.

Ko je imel Pilat ob sebi, prav blizu, to
žalostno oltarno podobo, ki bi ganila
celó zveri in omehčala tudi kamnita
srca, je nastala tišina in rekel jim je
glasno: […] Ecce homo.«[6]

Tradicija klasičnih piscev je ne samo
realistična, marveč tudi silovita.
Frančiškan sv. Peter Alkantarski nam
pred oči postavi gotsko »oltarno
podobo«, ostro izrezljano od
trpljenja. Dominikanec Luis de
Granada naslika renesančno, s potoki
krvi obarvano »oltarno podobo«. V
ustanoviteljevem slogu poleg tega



izstopa pridih čustvene intimnosti.
Takole bralcu predoči Jezusovo
smrtno obsodbo:

Trnova krona, zajedena zaradi
udarcev, naredi iz njega Kralja
zasmehovanja … Ave, Rex
iudaeorum! – Pozdravljen, judovski
kralj. Z udarci ga ranijo na glavi.
Tolčejo ga po obrazu … in ga
pljuvajo.

Okronanega s trnovo krono in
ogrnjenega z raztrganim škrlatnim
plaščem privedejo pred judovsko
ljudstvo: Ecce homo! – Glejte, človek.
Judovski duhovniki in njihovi
služabniki pa znova zakričijo: Križaj
ga, križaj ga!

– Ali ga nisva ti in jaz ponovno
kronala s trnjem in ga udarjala po
obrazu in vanj pljuvala?

Nikoli več, Jezus, nikoli več …[7]



Na tak način pa premišljuje ob
prizoru ecce homo:

Srce se zgrozi, ko gleda Gospodovo
presveto človeškost, ki je ena sama
rana. […]

Poglej Jezusa. Vsaka raztrganina je
očitek; vsak udarec z bičem – razlog
za žalost zaradi tvojih in mojih
žalitev.[8]

V takšnih mislih, ki spodbujajo h
kesanju in sklepom za poboljšanje
življenja, korenini moč njegovega
sloga. Včasih je sredi ljudskega
vrveža med potjo na Kalvarijo dovolj
že en sam pogled:

Hrup glasov in občasno kratki
premolki, morda takrat, ko se Kristus
komu zazre v oči:

– Če hoče kdo iti za menoj, naj se
odpove sebi in vzame vsak dan svoj
križ ter hodi za menoj.[9]



Meditacija Kristusovega trpljenja
kristjana utrdi, zbliža ga z Učiteljem,
v njegovi duši vžge skrušenost in
hvaležnost. Kljub temu pa so tudi
duše, ki ob misli na Gospodov pasijon
ne bruhnejo v jok bridkosti in
ljubezni. Ali ni morda razlog v tem,
se sprašuje ustanovitelj, da sva ti in
jaz priča prizorom, vendar jih ne
»živiva«.[10] Nato nam razloži, kako je
mogoče spremljati Jezusa od blizu:

Odpri sveti evangelij in prebiraj
Gospodovo trpljenje. Toda, da bi ga
samo bral, ne. Treba ga je živeti.
Razlika je velika. Brati pomeni
spominjati se nečesa, kar je minilo;
živeti pomeni biti navzoč v dogodku,
ki se odvija prav zdaj, biti še ena
oseba več v tistih prizorih.[11]

Biti živo navzoč pomeni vstopiti v
evangelij, razumeti, da smo fizično
blizu Kristusa in ga spremljamo.
Izkušnjo takšnega motrenja je
ustanovitelj doživljal že leta 1931, ko



je napisal Sveti rožni venec, sledeč
duhovnemu otroštvu, ki mu ga je
pokazal Gospod. Menil, je da bi
moral vsak kristjan imeti v svojem
spominu vtisnjen Jezusov pasijon,
zato da bi ga lahko kadarkoli
obnovil. Še več, hotel je, da bi ta živa
navzočnost postala aktivna
udeleženost pri zgodovinskih
dogodkih, tako da nastavimo svoj
hrbet, ko ga bičajo, da ponudimo
svojo glavo trnovi kroni.[12]

Oziroma še bolje je, če sami vstopimo
v Gospodove rane.

Na koncu, ko je daritev izvršena, ko
Jezus mrtev visi na križu, ko se zdi,
da je vse izgubljeno in je svet odet v
temo, prideta Jožef iz Arimateje in
Nikodem ter pogumno prosita Pilata
za Gospodovo telo:

Z njima se bom povzpel do vznožja
križa, se z ognjem svoje ljubezni
oklenil hladnega telesa, Kristusovega
trupla …, izpulil mu bom žeblje s



svojim zadoščevanjem in
mrtvičenjem …, zavil ga bom v novo
platno svojega čistega življenja ter ga
zagrebel v svoje prsi iz žive skale, iz
katerih mi ga nihče ne bo mogel
iztrgati, in tam, Gospod, počivaj!

Ko te bo zapustil in preziral ves svet
…, serviam, ti bom služil, Gospod.[13]

* * *

Ustanovitelj je imel Boga nenehno v
mislih, tako pri dejanjih pobožnosti
kot v delovnem času. Po načelu
»enotnosti življenja« je svoje delo
spreminjal v molitev in iz svojih
delovnih nalog napravil duhovno
kontemplacijo. Govoril je o
»krščanskem materializmu«, o
božanski vrednosti sekularnih
opravil in trdil, da zato, da bi bili
božji, moramo biti najprej zelo
človeški:

Ne, otroci moji! Ne more biti
dvojnega življenja, ne moremo biti



kot shizofreniki, če hočemo biti
kristjani. Obstaja le eno samo
življenje, iz mesa in duha, in to mora
biti – na duši in na telesu – sveto in
polno Boga. Tega nevidnega Boga
srečamo v najbolj vidnih in snovnih
stvareh.[14]

To je bil slog njegovega življenja in
njegovega nauka. Kot učitelj
duhovnosti je oznanjal, da so se
odprle božje poti na zemlji. Da bi
spravil v pogon kontemplativno
življenje, je imel navado
»materializirati« stvari, ki so same po
sebi duhovne, ter s tem v človeku
prebuditi njegove zmožnosti in čute:

Da bi notranja molitev lažje stekla, je
koristno materializirati celo tisto
najbolj duhovno in uporabiti prilike:
zgled prihaja od Boga. Božji nauk
mora preko čutov dospeti do našega
razuma in do našega srca. Sedaj se
najbrž ne boš več čudil, da vam s



takšnim navdušenjem govorim o
barkah in o mrežah.[15]

Kot vir svoje meditacije je imel
najraje odlomke iz evangelija:
življenje Jezusa Kristusa, Marije in
apostolov, Gospodova srečanja z
nepomembnimi ljudmi. Znal je z
veliko globino vstopiti v
svetopisemsko dogajanje. Nekega
dne, pripoveduje očividec, je
Jožefmarija bral mašni evangelij. Bil
je iz 4. poglavja evangelista Janeza,
kjer opisuje Jezusov pogovor s
Samarijanko ob Jakobovem
vodnjaku. Med branjem je mašniku
ušel vzklik: Kakšna žena! Po koncu
daritve pa je tistemu, ki mu je stregel
pri maši, pojasnil svoje občudovanje
do te žene, ki je kljub svoji
obžalovanja vredni preteklosti ena
izmed redkih oseb, ki prepozna
Mesija in ga takoj začne oznanjati
drugim.[16]



Že nekaj besed mu je zadostovalo za
poglobitev v značaje oseb, ki jih
najdemo v evangeliju. Iz kratkih
omemb je razvijal dolga
premišljevanja z globokim
nadnaravnim uvidom in veliko mero
zdravega razuma. Kot je na primer
dejal o svetem Jožefu:

Jezus je moral biti podoben Jožefu –
po načinu dela, po potezah značaja,
po govorici. V Jezusovem čutu za
realnost, v opazovanju, v načinu
sedenja pri mizi in lomljenju kruha,
v stvarnosti, s katero je učil in
uporabljal prilike iz vsakdanjega
življenja, odsevata Jezusovo otroštvo
in mladost, torej to, kakšen stik je
imel z Jožefom.[17]

Na osnovi branja in premišljevanja
Jezusovega življenja se je njegova
misel razvijala pod evangeljskim
vplivom prilik, pri čemer je stremel k
preprostosti, k znanim in
dojemljivim stvarem, zato da bi 



materializiral celo tisto najbolj
duhovno. Iz običajnih in vsakdanjih
dejstev je znal hitro izluščiti
prispodobo, ki jo je razlagal v
duhovnem smislu. Motrenje narave
ga je nemudoma popeljalo k Bogu, v
svet božjih stvari, kar potrjuje
naslednja anekdota. Ko se je nekoč
sprehajal ob obali blizu Valencije, je
med morjem in obdelanimi polji
zagledal nasad dreves. Od vetra so
bila čisto ukrivljena, zdelana in bela
od soli. Takšni morate biti vsi vi, je
dejal svojim spremljevalcem, kot
drevesa v prvi vrsti, ki se iztrošijo
s tem, da ščitijo druga drevesa
Cerkve.[18]

Katerikoli pripetljaj iz vsakdanjega
življenja, ki je spominjal na kak
evangeljski prizor, ga je globoko
prevzel in ga usmeril h
kontemplaciji. Z doživetjem v
podeželskem vzdušju se začne ena od
njegovih homilij:



Pred leti smo se peljali po neki
kastiljski cesti in tam daleč, na polju,
smo videli prizor, ki me je pretresel
in ki mi je velikokrat služil pri
molitvi: nekaj moških je v zemljo
zabijalo kole, na katere so potem
pritrdili mrežo in naredili ograjo.
Kasneje so se tistemu kraju približali
pastirji z ovcami in z jagenjčki; klicali
so jih po njihovih imenih, in eden po
eden so vstopali v stajo, da bi bili vsi
skupaj, na varnem.[19]

Počutil se je kot Jezusova ovca in kot
pastir svojih otrok v Opus Dei:

Tako me prevzema podoba Kristusa,
ki ga z leve in z desne obdajajo
njegove ovce, da sem jo naročil
postaviti v kapelo, kjer navadno
obhajam sveto mašo, na nekaterih
drugih mestih pa sem dal kot
opomnik božje navzočnosti
vgravirati Jezusove besede: Cognosco
oves meas et cognoscunt me meae (Jn
10,14), da bi v vsakem trenutku



premišljevali, da nas On opominja,
vzgaja in uči kakor pastir svojo
čredo.[20]

Opomnik na božjo navzočnost je
bilo vse, kar je ustanovitelju v
spomin priklicalo njegovo
poslanstvo; besede ali predmeti, ki so
ga na neki način notranje poživljali.
Te stvari, ki so v njem prebujale
notranje vzgibe, te človeške
spretnosti, kot jih je tudi imenoval,
niso bile omejene na nabožne
predmete: na križe, Marijine podobe
ali svetopisemske odlomke. Sem so
spadale najrazličnejše reči: oslički,
zemljevidi, kakšna roža, družinska
fotografija ali opeka, shranjena ob
kaki posebni priložnosti … Že leta
1928, na začetku svojega bivanja v
Madridu, je imel Jožefmarija na svoji
mizi krožnik iz keramike Talavera,
razbit in povezan s sponkami. V njem
je videl podobo svoje krhkosti, ki jo je
vedno znova sestavila in zakrpala
božja ljubezen.[21]



(Na ta način so se najbolj vsakdanji
predmeti spreminjali v simbole in
spomine, ki so porajali duhovne ali
kontemplativne vzgibe. V Villi Tevere
je vsepovsod mogoče videti risbe,
napise, grbe …, ki z živo govorico
pričajo o božji navzočnosti v tisti
hiši.)

Ustanoviteljeva nuja, da bi doživel
izpolnitev svojega nadnaravnega
poslanstva, se je očitno kazala v
njegovi goreči dejavnosti ter se
zrcalila v slogu, nabitem z
evangeljskimi prispodobami:

Zdaj lahko razumemo vso čudovitost
božjega klica. Kristusova roka nas je
nabrala na žitnem polju: sejalec v
svoji ranjeni roki stiska prgišče zrnja.
Kristusova kri oblije seme, ga
prepoji. Potem Gospod vrže to žito v
zrak, da s smrtjo oživi in se zakopano
v zemlji pomnoži v zlatem klasju.[22]

* * *



Ustanovitelj je bil duhovnik, ki ni
govoril o ničemer drugem kot o
Bogu, in všeč mu je bilo, če so ga
opisovali s to lastnostjo. V popolni
predanosti apostolskemu poslanstvu
je oznanjal sporočilo o posvečevanju
sredi sveta. V to je usmeril vse svoje
moči. Temu se je posvetil z dušo in
telesom. Ob stikih z ogromnim
številom ljudi – najprej z mladino,
pozneje pa z odraslimi, z ženskami in
moškimi, z duhovniki in laiki – je
pridobil takšno poznavanje človeške
duše in njegovo duhovniško delo je
spremljala tolikšna milost, da bi le
stežka našli bolj izkušenega
duhovnega voditelja. V svojih
knjigah, katerih cilj je vzgajati može
in žene molitve ter jasnih krščanskih
načel, nam ponuja nekaj te svoje
duhovniške izkušnje. Zlasti zato, ker
je na tistih straneh marsikaj
avtobiografskega. Govori nam o
svojem boju in šibkosti, s katero Bog
vedno računa na naši poti k svetosti:



Ko pogledam svoje ravnanje, se
prestrašim ob kopici svojih
malomarnosti. Zadostuje mi, da
pregledam teh nekaj že minulih ur
današnjega dne in že odkrijem
tolikšno pomanjkanje ljubezni in
zvestega odgovora. Resnično me
razžalosti to moje obnašanje, vendar
mi ne odvzame miru. Pokleknem
pred Bogom in mu jasno pokažem, v
kakšnem stanju sem. Takoj prejmem
gotovost, da mi On pomaga, in
globoko v srcu zaslišim, kako mi
počasi ponavlja:Meus es tu! (Iz 43,1).
Vedel sem, vem, kakšen si, le naprej!
[23]

Kakor ledolomilec pluje pred nami in
nam utira pot. Iz lastne izkušnje nam
govori o težavah, s katerimi se je
srečal, o taktiki, ki jo je ubral, in o
sredstvih za premagovanje ovir. Da
pa ne bi stalno govoril o samem sebi
in bi zaščitil svojo ponižnost,
pripoveduje svoja lastna doživetja v
tretji osebi. Tule je primer:



Brez lažne ponižnosti je pravil tisti
naš prijatelj: »Ni se mi bilo treba učiti
odpuščati, ker me je Gospod naučil
ljubiti.«[24]

Velikokrat se zgodi tako kot tukaj, da
je avtobiografsko pripovedovanje
zakrinkano z literarnim slogom.
Običajno se Jožefmarija pri tem
zateče v anonimnost: pripovedujejo
o neki duši; bil je ubog duhovnik;
neki moj znanec je nekoč sanjal;
vem za nekoga, ki je kot kazalnik
za knjige uporabljal … V teh
primerih gre skoraj vedno za
krepostna dejanja. Prav nasprotno
pa se kdaj tudi razkrije ter v svarilo
bližnjemu pokaže svojo slabotnost.
Tako mu na primer, ko obdan s
svojimi sinovi presoja o svojem
delovnem dnevu, tu pa tam uide
skrušen vzklik: Gospod!
Jožefmarija ni zadovoljen z
Jožefmarijem![25]



Pri pridiganju in v spisih je z zanj
značilnim izrazom »ti in jaz« skušal
doseči, da se poslušalec ne bi počutil
zapuščenega, da bi ga opogumil in bi
skupaj sprejela kakšno odločitev. Ko
je spremljal ljudi kot duhovni
voditelj, jih nikdar ni pozabil
spodbuditi k svetosti in pomagal jim
je, da so si zadali vsaj kak sklep za
poboljšanje, tudi če je bil prav
majhen. Nikdar pa jim ni vsiljeval
kakšne določene metode za
premišljevalno molitev ali
kakršnekoli poti duhovnega
življenja.[26]

Brez dvoma je Jožefmarija Escrivá
mojster notranjega življenja zaradi
svojega nauka in svojega daru svéta,
predvsem pa zato, ker je predtem
sam preplezal vrhove, ki vodijo do
svetosti. Pri duhovnem vodenju je bil
obenem razumevajoč in zahteven.
Duše je peljal kakor po klancu
navzgor, krepil njihovo pobožno
življenje, hkrati pa jim pomagal



odstranjevati napake in
pomanjkljivosti. Obzirni namigi, ki
jih je v njegovih knjigah vse polno,
pričajo, da pri tem ni šlo za
spoznanja, ki bi jih kje slišal ali jih
pridobil s teoretičnim proučevanjem,
marveč izvirajo iz njegovega lastnega
spraševanja vesti in iz notranjega
boja s samim seboj.

Dovoli mi, piše v Brazdi, da te med
drugimi spomnim na nekatere očitne
znake za pomanjkanje ponižnosti:

– misliti, da je to, kar narediš ali
poveš, narejeno ali povedano bolje v
primerjavi z drugimi;

– hoteti, da bi bilo vedno po tvojem;

– prepirati se, kadar nimaš prav, ali –
kadar imaš prav – vztrajati trmasto
in na grob način;

– podajati svoje mnenje, ne da bi te
za to vprašali in ne da bi to zahtevala
ljubezen […].[27]



In tako navede še kakšnih ducat
primerov. To tenkočutno
ostroumnost učitelji notranjega
življenja dosežejo s trudom za
premagovanje svojih lastnih
nepopolnosti:

Ob tem, ko napredujemo v
notranjem življenju, jasneje
zaznavamo osebne napake. Pomoč
milosti se spremeni v nekakšno
povečevalno steklo in celo
najmanjše, skorajda nezaznavno
zrnce prahu ali peska vidimo v
velikanskih razsežnostih, ker je duša
pridobila božjo občutljivost in celo
najmanjša senca zmoti vest, ki ji je
všeč samo božja čistost.[28]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Jezus prihaja mimo, št. 107.

https://opusdei.org/sl-si/article/5-ljubiti-strastno
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[2] Prav tam.

[3] Prav tam, št. 95.

[4] Razprava o molitvi in meditaciji, 4.
poglavje.

[5] Življenje Jezusa Kristusa, 24.
poglavje.

[6] Sveti pasijon, 23. poglavje.

[7] Sveti rožni venec, 3. skrivnost
žalostnega dela.

[8] Križev pot, 1. postaja, 5.

[9] Prav tam, 2. postaja.

[10] Prav tam, 8. postaja.

[11] Prav tam, 9. postaja, 3. Preden se
sv. Peter Alkantarski loti
premišljevanja o pasijonu, naredi v
svoji Razpravi kratek uvod, v
katerem poudarja, kako dobro je
»imeti Kristusa navzočega pred očmi
in se zavedati, da je čisto pred nami,



ko trpi«. V nadaljevanju še pravi:
»Postavi si pred oči najprej nekdanjo
podobo tega Gospoda in
prevzvišenost njegovih kreposti […].
In potem ko si ga tako uzrl in gledal
njegov dovršeni lik, se s pogledom
ponovno usmeri k njegovi podobi,
kakršno vidiš sedaj […]. Oglej si ga v
celoti, od znotraj in od zunaj […]. In
nikar ne razmišljaj o tem kot o neki
pretekli stvari, marveč kot nekaj
sedanjega; ne kot o tujem trpljenju,
ampak kakor o svojem lastnem« (4.
poglavje).

Takšen slog razmišljanja, ta način
premišljevalne molitve, ni bil
prisoten samo v razpravah, ampak
tudi v drugačnih besedilih, kot na
primer v naslednjem odlomku iz
božične pridige izpod peresa sv.
Janeza Avilskega:

»Štirideset dni sta Marija in njeno
blaženo Dete ostala v hlevčku. Naj ne
bo nikogar, ki ju ne bi v mislih



obiskal vsaj zjutraj in zvečer vsakega
dne. Počastite sveto Devico in Dete,
poljubite mu noge in mu kaj darujte;
zmolite kak rožni venec ali kakšno
pobožnost. Pojdimo zdaj vsi, ki smo
tukaj navzoči, v betlehemski hlevček,
kjer nas Marija pričakuje« (El Niño
ha nacido para nuestra salud, Rialp
Facsímiles, Madrid 1992).

[12] AGP, P01 1973, str. 129; prim. tudi 
Božji prijatelji, št. 216.

[13] Križev pot, 14. postaja, 1.

[14] Jezus prihaja mimo, št. 172; 
Pogovori, št. 114.

[15] AGP, P06 IV, str. 84. Na ta način je
ravnal naš Gospod. Rad je učil v
prilikah, vzetih iz sveta, ki ga je
obdajal: o pastirju in ovcah, o trti
in mladikah, o barkah in mrežah,
o semenu, ki ga sejalec seje na vse
strani … (Božji prijatelji, št. 254).



[16] Prim. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, dodatek I, str. 26.

[17] Jezus prihaja mimo, št. 55.

[18] Florencio Sánchez Bella, PM, l.
1421.

[19] Božji prijatelji, št. 1.

[20] Prav tam. O tem, kako je Gospod
uporabljal to kmečko priliko, pravi
oče: Mar niste tudi njega slišali
govoriti o ovcah in čredah? In s
kakšno nežnostjo! S kakšno
radostjo je opisoval podobo
Dobrega pastirja! […] Tudi Opus
Dei je Kristusova čreda, ki ima
svojega dobrega pastirja in svoje
ovce. V Delu bo vedno oče, ki bo
mogel reči: Cognosco oves meas et
cognoscunt me meae, poznam
svoje otroke in moji otroci poznajo
mene. Kajti dobri pastir v Opus Dei
bo zmeraj tisti, ki je na čelu: oče,
kdorkoli to je (Klepet, 13. 3. 1955;
AGP, P06 II, str. 51).



[21] Prim. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, str. 74.

[22] Jezus prihaja mimo, št. 3.

[23] Božji prijatelji, št. 215.

[24] Brazda, št. 804.

[25] AGP, P01 1970, str. 994. Te besede
in še drugi podobni izrazi
(Jožefmarija, spet sem te ukanil ali 
Jožefmarija, bodi zvest!) so bili
način, kako se je ustanovitelj lotil
samega sebe in se zazrl vase od
zunaj, z objektivnim spraševanjem
vesti.

[26] Prim. Božji prijatelji, št. 117.

[27] Brazda, št. 263.

[28] Božji prijatelji, št. 20.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/4-ucitelj-duhovnosti/ (13.
Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/4-ucitelj-duhovnosti/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-ucitelj-duhovnosti/

	4. Učitelj duhovnosti

