
opusdei.org

4. Prvi
supernumerariji

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Ko sta Jožefmarija in Álvaro 11.
januarja 1948 – za volanom
avtomobila je sedel Ignacio Sallent –
krenila iz Rima proti Milanu, je bilo
vreme turobno in deževna pokrajina
se je stapljala s sivino. V Milano so
prispeli 13. januarja. Takrat so prvič

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


obiskali kardinala Schusterja. Med
potjo nazaj v Rim je oče, ki je bil
dotlej zbran in potopljen v Boga, kar
naenkrat glasno zaklical: Je prostor
zanje![1] Ta trditev je bila kakor
odgovor na nekaj, kar je že dalj časa
zaposlovalo njegovo glavo. Brez
dvoma pomembna stvar, kakor
dokončni vzklik »Eureka!«, ki je
naznanjal neko odkritje. Ampak kje
je bil prostor in za koga?

Jožefmarija se je ukvarjal s
pomembnim vprašanjem: kako
vključiti v Opus Dei moške in ženske,
ki so zaslišali klic k svetosti v zakonu.
V Madridu je imel skupino ljudi, ki so
že pred mnogimi leti začeli zahajati k
njegovemu duhovnemu vodstvu.
Ustanovitelj jim je razkril obzorje
visokih hrepenenj po svetosti, ne da
bi zaradi tega morali zapustiti svoj
družbeni stan, družino ali službo.[2]

Nekateri mladi študentje, ki so bivali
v domu Ferraz ali Jenner, so se ob
gotovosti, s katero jim je Jožefmarija



govoril o zakonskem poklicu, nehote
nasmehnili in kar osupnili ob trditvi,
ki je bila v tistem času naravnost
nezaslišana, saj se je klic k svetosti
ponavadi istovetilo s posebno
poklicanostjo v duhovništvo, zlasti z
redovniškim poklicem.[3] Ta prizor, ki
se je tolikokrat ponovil v
duhovnikovih razgovorih z mladimi,
je prešel v knjigo Pot:

Se smeješ, ker ti pravim, da si
»poklican za zakon«? – Tako je, res si
poklican.[4]

Moški in ženske, poročeni in
ovdoveli, so pričakovali povabilo, da
se pravno zvežejo z Opus Dei. Imeli
so že načrt duhovnega življenja, 
norme askeze in pobožnosti, nasvete
in usmerjanje s strani duhovnika,
toda čakali so na trenutek, ko se bo ta
predanost duhu Dela razvila v
globoko duhovno in na neki način
formalizirano zavezanost.
Ustanovitelj ni mogel pustiti na



cedilu teh duš, ki so želele biti
vključene v Delo v polni meri.[5]

Težko pričakovani trenutek je
napočil in ustanovitelj je čutil
notranjo nujo, da v Opus Dei napravi
prostor za tiste, ki so že zaslišali to
posebno božjo poklicanost ter so vanj
upirali svoj pogled in polagali svoje
upanje. Ta pritisk, ki ga je doživljal v
svoji duši, je postal posebej izrazit
proti koncu leta 1947 in v prvih
tednih leta 1948. V Španiji je imel
nekaj ljudi, ki jim je najprej sam
nudil duhovno vodenje, potem pa jih
je zaupal v varstvo Amadeu de
Fuenmayorju, da bi jih ta še naprej
izobraževal. To so bili predvsem trije
mladi zaposleni – Tomás Alvira,
Víctor García Hoz in Mariano
Navarro Rubio –, ki so bili de facto že
sprejeti v Opus Dei in so čakali, da bi
bili vključeni tudi de iure.[6] Amadeo
je zanje sestavil načrt izobraževanja.
Ta načrt je poslal očetu, da bi ga
pregledal. Očetu se je tisti osnutek



zdel nekoliko šibek in premalo
zahteven ter mnogo nižji od cilja
radikalne svetosti, za katero naj bi si
prizadevali. Malo pred božičem 1947
mu je v odgovor poslal te jasne
vrstice:

Za Amadea: Prebral sem zapiske o
supernumerarijih. […] Naslednji
teden ti bom vrnil lističe skupaj s
kakšnim konkretnim napotkom. Na
vsak način pa – povem že vnaprej –
ne smemo pozabiti, da ne gre za
vpisovanje nekih gospodov v
nekakšno društvo […]. Velika božja
milost je biti supernumerarij![7]

Skratka, poklicanost poročenih oseb
v Opus Dei je istovetna s
poklicanostjo samskih; imajo isti
poklic kot numerariji in numerarije,
kajti v Delu ni različnih stopenj
izročitve Bogu:

V Delu, to je jasno, obstaja ena sama
poklicanost za vse in zaradi tega en
sam razred, poudarja ustanovitelj.



Različna poimenovanja, pripisana
članom naše nadnaravne družine, se
uporabljajo zato, da se z eno besedo
izrazi, v kolikšni meri se kot božji
otroci v Opus Dei lahko posvetijo
služenju dušam, tako da opravljajo
določene apostolske ali
izobraževalne naloge, upoštevajoč
njihove osebne okoliščine, pri čemer
pa imajo vsi en sam in isti poklic.[8]

Za novo leto 1948 je oče tistim trem,
ki bodo pozneje postali prvi
supernumerariji Opus Dei, poslal
voščilo, prežeto z živo slutnjo, da se
bo zdaj zdaj razcvetelo delo svetega
Gabriela, se pravi apostolat med
poročenimi osebami, kot ga je videl
že leta 1928:

Rim, 1. januar 1948

Za: Tomás, Víctor in Mariano

Naj mi Jezus obvaruje te sinove!



Dragi moji trije! Trenutno ni mogoče,
da bi pisal vsakemu posebej, vendar
vam pošiljam prvo pismo, ki prihaja
izpod mojega peresa v letu ’48. Zares
molim za vas. Vi ste zametek
tisočerih in tisočerih vaših bratov, ki
bodo prišli prej, kot si mislimo.

Veliko in dobro bo treba delati za
kraljestvo Jezusa Kristusa![9]

Ustanovitelj je doživljal radosten
nemir, ki se je razlegal v njegovi duši
kakor brbotanje vode, ko pridre na
dan. Vse njegovo bitje je utripalo v
pričakovanju bližajočega se dogodka
in to utripanje se je prelivalo v
poteze njegovega peresa:

Naj vam vnaprej naznanim zgolj to,
piše v Madrid, da se za Delo odpira
ogromno apostolsko obzorje, takšno,
kot sem ga videl leta 1928. Kakšno
veselje, da lahko vse to storimo v
služenju Cerkvi in dušam![10]



Izkoristil bom te dni v Rimu, sporoča
članom Generalnega sveta, da
dodelam vse, kar je povezano s
supernumerariji. Kako široka in kako
globoka je struga je pred nami! …
Treba je, da smo sveti.[11]

* * *

Vrnimo se k zgodovinskemu izvoru
dogodkov. Drugega oktobra 1928 je
ustanovitelj videl nepreštevno
množico ljudi vseh družbenih
položajev, starosti, strokovnih
poklicev in stanov, vseh ras in
narodov, ki so slišali sporočilo o
vsesplošni poklicanosti k svetosti ter
se izročali služenju Cerkvi in dušam,
ne da bi zapuščali družinsko ali
delovno okolje, v katerem jih je
dosegel božji klic. Ustanovitelj je
premišljeval o zgodovini Dela in o
dokazih božjega usmiljenja v tistih
dvajsetih letih, ko je bilo treba
krmariti med klečmi in čermi ter
utirati nove teološke, apostolske,



asketske, pastoralne in
cerkvenopravne poti. Na vsaki od
njih je srečeval zapreke in
nerazumevanja, toda pravna pot mu
je povzročala še posebej veliko težav.
Od odobritve Dela v obliki pobožne
zveze leta 1941 do njegovega
preoblikovanja v svetno ustanovo
papeškega prava se je moral
Jožefmarija prilagajati
cerkvenopravni obleki, ki je bila na
voljo v danih zgodovinskih
okoliščinah, da bi mogel iti naprej v
pričakovanju, da ga božja previdnost
pripelje v željeni pristan. Sedaj naj bi
se končno zgodil napredek, ki si ga je
toliko let obetal na apostolskem
področju.

Zmagoslavje, ki odmeva v njegovih
pismih, je plod odkritja, ob katerem
je januarja 1948 zaklical: Je prostor
zanje!

Ko je bil leta 1947 pridobljen 
decretum laudis (odlok o pohvali), je



Opus Dei postal svetna ustanova
papeškega prava, priznana kot pot
svetosti in apostolata sredi sveta, v
katerem njeni člani opravljajo svoje
poklicno delo. Istočasno je bilo
odobreno Posebno pravo Opus Dei, ki
je v svojih členih predvidevalo
navzočnost poročenih oseb, vendar
je bila njihova vez z Delom izražena
zgolj kot duhovna pripadnost, ne da
bi bila cerkvenopravno
formalizirana. Te osebe, kot je pisalo
v tistem besedilu, »si prizadevajo
živeti skladno z duhom in
apostolatom ustanove, ne da bi bile
inkorporirane vanjo s pravno vezjo«.
[12]

Tisto, kar je ustanovitelj iskal, pa je
bila ravno možnost, da se s temi
osebami vzpostavi vez v okviru
zakonodaje, ki je urejala svetne
ustanove, se pravi skladno z
apostolsko konstitucijo Provida
Mater Ecclesia. V njej ni o tem pisalo
nič. Toda med vnetim



premišljevanjem je Jožefmarija
odkril špranjo, skozi katero bi bilo
mogoče priti do rešitve, saj se je
zdelo, da Provida v svojem besedilu
dopušča možnost za obstoj različnih
vrst članov. Tam so bili na primer
omenjeni tisti, ki »se želijo v svetne
ustanove vključiti v strožjem
pomenu besede«.[13] Torej … bi lahko
obstajali tudi člani v širšem pomenu.
(To ni bilo ravno tisto, kar si je
ustanovitelj želel kot dokončno
rešitev, bilo pa je vsaj nekaj
pozitivnega, korak naprej.)
Potemtakem je za supernumerarije
bil prostor.

Ustanovitelj je brž ukrepal. Dne 2.
februarja je njegovi svetosti Piju XII.
poslal prošnjo za odobritev
dodatnega statuta, ki naj bi bil
vključen v Konstitucije iz leta 1947.
Njegov namen je bil izrecno priznati
možnost, da se v Opus Dei
inkorporirajo poročene ali samske
osebe kateregakoli položaja in



civilnega poklica.[14] Naslednji mesec,
18. marca 1948, je Sveti sedež
omenjeni statut odobril.[15]

Na takšni podlagi se je ustanovitelj
sedaj znova lotil Navodila za delo
svetega Gabriela, ki ga je začel pisati
maja 1935 v Študentskem domu
Ferraz. Misli in občutki, ki so zdaj
zaposlovali njegov um, so bili odmev
prve strani onega zgodnjega
dokumenta:

V imenu Očeta in Sina in Svetega
Duha in svete Marije.

Parvus fons, qui crevit in fluvium …,
et in aquas plurimas redundavit. Iz
majhnega izvirka je nastala velika
reka, obilno vodovje (Est 10,6).

Predragi! Če je Opus Dei vse božje
poti na zemlji odprl vsem ljudem –
ker jim je pokazal, da so vsa
plemenita opravila lahko priložnost
za srečanje z Bogom, in se tako
človeško delo spreminja v božjo



dejavnost –, vam lahko prav tako po
pravici zagotovim, da Gospod po delu
svetega Gabriela z nadnaravnim
poklicem kliče množico moških in
žensk, da bi služili Cerkvi in dušam
vsepovsod po svetu.

Morda bo kdo pomislil, da je naša
nadnaravna družina – še posebej
delo svetega Gabriela – kakor novum
brachium saeculare Ecclesiae, neka
nova sekularna roka, močna in
gibka, za služenje Cerkvi. Kdor bi
tako mislil, bi se motil, ker smo
mnogo več: smo del Cerkve same,
božjega ljudstva, ki se zaveda božjega
klica k svetosti, s katerim je Gospod
hotel obogatiti vse svoje otroke, ter si
prizadeva za zvestobo temu klicu,
vsakdo znotraj svojega stanú in
svojih osebnih okoliščin.[16]

»Božje poti na zemlji« so se odprle z
ustanovitvijo Opus Dei 2. oktobra
1928. Pri tem vztraja v nekem
navodilu iz leta 1941:



Ne pozabite, da lahko v Opus Dei
pridejo prav tako učeni in modri kot
nevedni […]. Zato naša ljubezen do
svete Cerkve in do Dela od nas
zahteva, da k notranjemu življenju z
značilnostmi našega duha
spodbujamo tudi otroke in
odraščajoče, študente in profesorje,
delavce, zaposlene in direktorje
podjetij, stare in mlade, bogate in
revne, moške in ženske, kajti
dejansko je prostor za vse. Pravna
rešitev se bo že našla.[17]

Ta pravna rešitev se je našla šele leta
pozneje. Omogočila je, da so v Opus
Dei imele prostor množice ljudi vseh
poklicev, starosti in družbenih
položajev, moških in žensk, ki
napolnjujejo svet.[18] Rešitev je prišla
– a ne zato, ker bi obstajala ustrezna
zakonodaja, ki bi tisti radikalni
poklicanosti poročenih oseb nudila
cerkvenopravno obliko, marveč zato,
ker je ustanovitelj uporabil špranjo v
interpretaciji zakonskega besedila.[19]



Tako so se še enkrat potrdile besede,
zapisane leta 1934: Božje delo
prihaja izpolnit božjo Voljo. Zato
bodite globoko prepričani, da si
nebo prizadeva za njegovo
uresničenje.[20]

V ustanoviteljevih preglednicah o
Delu, ciljih in apostolatu, ki jih je
sestavil v začetnem obdobju
ustanove, pred letom 1931, izstopa
prekipevajoča apostolska
rodovitnost, o kateri je sanjal.
Njegovo hrepenenje po krščanskem
poživljanju družbe s pomočjo
ogromne kateheze,preko poklicnega
dela in aktivnosti državljanov,[21]

da bi v srcih zasadil Kristusovo
kraljevanje, najde svoj odgovor v
delu svetega Gabriela. V prvi vrstici
tistih strnjenih preglednic lahko
preberemo:

Naj Kristus kraljuje, naj bo
učinkovito njegovo kraljevanje v



družbi. Regnare Christum volumus.
[22]

V Navodilu za delo svetega Gabriela
pa ustanovitelj pravi:

Delo svetega Gabriela je bistveni
sestavni del Opus Dei, velik apostolat
prodiranja, ki zaobjema vso človeško
dejavnost – nauk, notranje življenje,
delo – ter vpliva na življenje
posameznika in družbe v vseh
pogledih: na družinskem,
strokovnem, družbenem,
gospodarskem, političnem področju
itd.

Vidim ta véliki delujoči izbor: moški
in ženske iz poslovnega sveta ter
delavci; bistre glave na univerzi,
vrhunski raziskovalci, rudarji in
kmetje; aristokracija – po rodu, na
vojaškem, bančnem in
humanističnem področju – ter
ljudstvo s svojo najosnovnejšo
miselnostjo. Vsi, vsakdo v zavedanju,
da je od Boga izbran za doseganje



osebne svetosti sredi sveta, prav na
mestu, ki ga v svetu zaseda, s trdno
in razsvetljeno pobožnostjo, ko rade
volje – čeprav je težko – izpolnjuje
dolžnost vsakega trenutka.[23]

Sedaj ko je že bilo mogoče uradno
organizirati apostolat dela svetega
Gabriela, je ustanovitelj povabil lepo
skupino zaposlenih na duhovne vaje
v Molinoviejo, ki jih je načrtoval v
dneh od 25. do 30. septembra 1948.
Bilo je petnajst udeležencev;
nekaterim je bil Jožefmarija v tistem
času duhovni voditelj, druge je
spoznal ali z njimi gojil stike že pred
leti. Od tam je izšlo začetno jedro
supernumerarijev Dela. Prvi trije –
Tomás Alvira, Víctor García Hoz in
Mariano Navarro Rubio –, ki predtem
niso mogli vstopiti v Delo, ker ni bilo
ustrezne pravne poti, so to storili 21.
oktobra 1948.[24]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

https://opusdei.org/sl-si/article/5-dokoncna-odobritev-opus-dei-1950
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[1] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 557;
in Podatki o potovanju ustanovitelja
Opus Dei na sever Italije (11.–16. 1.
1948), RHF, D-15692.

[2] Víctor García Hoz pripoveduje,
kako je jeseni 1939 začel z duhovnim
vodenjem pri Jožefmariju: »Minilo je
dolgo obdobje, morda leto ali več, ne
da bi mi oče spregovoril o Opus Dei.
Govoril mi je o nekem Delu, v
katerem bo prostor za vse kristjane,
ki stremijo k svetosti sredi sveta brez
opuščanja svojih družinskih,
službenih ali družbenih
dolžnosti« (Víctor García Hoz, RHF,
T-01138, str. 12).

[3] V Študentskem domu Ferraz je v
akademskem letu 1935/1936 bival
Emiliano Amann Puente (prim. RHF,
T-05845, str. 2); in več let je v
Študentskem domu Jenner, nato pa v
Študentskem domu Moncloa,



stanoval Vicente Mortes Alfonso
(prim. Miguel Álvarez Morales, 
Vicente Mortes, Madrid 1995, str. 60
sl.). Oba pričujeta o tej izkušnji.

Do svojega drugega leta v
študentskem domu (1942) Vicente
Mortes ni imel jasne predstave o tem,
kaj je Opus Dei. Slišal je govoriti o
Delu in razumel, da je šlo za
apostolsko dejavnost, ki jo je širil
Jožefmarija. Ko pa je šel na duhovne
vaje, ki jih je vodil oče, se je zgodilo,
kar sam opisuje takole: »Med
premorom sem šel k njemu v
direktorjevo pisarno, kjer se je
zadrževal. ‘Oče,’ sem mu rekel,
‘pripravljen sem na vse.’ Na kaj, sin
moj? mi je odvrnil. ‘Da se izročim
Bogu, kakor mi boste vi rekli.’ Tedaj
mi je razložil, kaj je Opus Dei […].

Bodi miren, je nadaljeval, zakon je
božja pot. Gospod si želi veliko
svetih družinskih ognjišč. Nato pa
je v šali dodal: Ko boš nekoliko



napredoval s študijem, si poišči
dekle, dobro, lépo in bogato … in
sporôči mi, kdaj bo poroka – če
bom mogel, te bom poročil jaz. S
tistega pogovora sem se vrnil srečen.
Minilo je nekaj let. Srečal sem dekle,
dobro, lépo, vendar … ne bogato in …
ni me poročil on. Takrat je namreč že
živel v Rimu« (Vicente Mortes
Alfonso, RHF, T-04203, str. 15; prim.
Miguel Álvarez Morales, op. cit., str.
78–79).

[4] Pot, št. 27. Zakaj je pojem
»zakonski poklic« vzbujal začudenje,
nam razloži ustanovitelj: Vladalo je
prepričanje, da je popolnost nekaj
nedosegljivega dušam, ki ostanejo
v svetu, in zaradi tega spovedniki
teh duš običajno niso uvajali v
notranje življenje, razen če niso
poprej kazale dovolj jasnih znakov
poklicanosti v samostan (Navodilo,
maj 1935/september 1950, št. 12).



[5] »Mislim, da je bilo okrog leta ’42,«
pripoveduje Víctor García Hoz, »ko
mi je oče začel govoriti o tem, da bi
Delu lahko pripadal katerikoli
kristjan« (RHF, T-01138, str. 13).

[6] Prim. Antonio Vázquez Galiano, 
Tomás Alvira. Una pasión por la
familia. Un maestro de la Educación,
Madrid 1997, str. 143; Mariano
Navarro Rubio, RHF, T-00170, str. 1.
»Velikokrat sem razmišljal,« pravi
Víctor García Hoz, »o dolgem
obdobju, ki je minilo od mojega
prvega srečanja z očetom leta 1939
do moje formalne vključitve v Delo
leta 1948. To razdobje devetih let je
zame dokaz za izredno očetovo
potrpežljivost, pa tudi za njegovo
visoko spoštovanje osebne svobode
ljudi, ki jih je spremljal« (RHF,
T-01138, str. 18).

[7] Pismo članom Generalnega sveta,
EF-471218-1.



[8] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
107. V nekem drugem pismu pa
pravi: Vedno sem vam govoril, da v
Delu obstaja en sam in enoten
poklic […]. En sam božji poklic, en
sam duhovni pojav, ki se prožno
prilagaja osebnim okoliščinam
vsakega posameznika in
njegovemu stanu. Istovetnost
poklica pomeni enako predanost v
okviru naravnih omejitev, ki jih te
različne okoliščine prinašajo
(Pismo 24. 12. 1951, št. 137).

[9] Pismo, katerega prejemniki so:
Tomás Alvira Alvira, Víctor García
Hoz in Mariano Navarro Rubio,
EF-480101-1.

[10] Pismo Joséju Maríi Hernándezu
Garnici, EF-480129-2.

[11] Pismo, EF-480204-1.

[12] Prim. Konstitucije, 1947, št. 342, 3;
tudi št. 347, 3. V zvezi s tem prim.



Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
str. 199.

[13] »Sodales, qui ut membra strictiore
sensu sumpta, Institutis adscribi
cupiunt …« (Provida Mater Ecclesia,
čl. III, 2). Dejstvo, da apostolska
konstitucija Provida Mater Ecclesia ni
omenjala članov v širšem pomenu
besede (lato sensu), je bilo mogoče
tolmačiti kot pozabo na strani
zakonodajalca ali pa kot odprto pot,
ki je dopuščala drugačne
interpretacije, kot na primer to, da je
šlo za osebe, ki v ustanovi sodelujejo,
ne da bi ji pripadale. Zato da bi tam
»bil prostor« za supernumerarije
Opus Dei, katerih nadnaravni poklic
je isti kot pri ostalih članih ustanove,
je bilo treba dati pravni značaj tej
špranji v besedilu Provide, tako da bi
vez s temi osebami imela jasen in
izrecen temelj.

[14] Pismo, EF-480802-1, navedeno v:
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,



Apéndice Documental 29, str. 542. Kot
razlog, izpostavljen v prošnji
svetemu očetu, je bilo zapisano, da se
je zaradi dokončanja ureditve in
zgradbe Duhovniške družbe sv. Križa
in Opus Dei zdelo zelo primerno, še
več, skoraj potrebno, da se sestavi
kratek statut, ki bi obravnaval še
drugo vrsto članov ustanove,
predvideno že na začetku.

[15] Ta odobritev je pomenila, da so
bile določbe v zvezi s
supernumerariji dodane v
Konstitucije iz leta 1947.
Supernumerariji »se delno posvečajo
služenju ustanovi in kot sredstvo
posvečevanja in apostolata
uporabljajo svoja lastna družinska
opravila ter svoj strokovni poklic ali
službo; […] živijo v istem duhu in po
svojih zmožnostih gojijo iste navade
kot člani numerariji« (prim. 
Constitutionibus Operis Dei Addenda,
18. 3. 1948; AGP, Pravni oddelek, V/
15506).



Gotovo je presenetljivo, da so
spremembe Konstitucij iz leta 1947,
povezane z vrstami ali kategorijami
članov svetnih ustanov, datirane prej
kot pa predpis, na podlagi katerega
so bile uvedene (navodilo Cum
Sanctissimus z dne 19. 3. 1948).
Verjetno so navodilo označili z 19.
marcem, ko je praznik sv. Jožefa, kot
gesto spoštovanja do ustanovitelja, ki
je tistega dne obhajal svoj god.

[16] Navodilo, maj 1935/september
1950, št. 1.

[17] Navodilo 8. 12. 1941, št. 109. V
zvezi z enotnostjo poklica in
različnostjo osebnih okoliščin so se v
Posebnem pravu Opus Dei pojavili
tudi člani, ki jim rečemo pridruženi.
Dejansko so bili pod drugačnim
imenom vključeni že v Statut z dne
18. 3. 1948. Ustanovitelj je 8. 9. 1949
od Svetega sedeža pridobil reskript,
ki je Statut iz leta 1948 dopolnil. Tisto
besedilo je v okviru članov



supernumerarijev razlikovalo tudi 
interne supernumerarije, ki so živeli v
celibatu tako kot numerariji (prim.
reskript Kongregacije za redovnike,
8. 9. 1949, v: Amadeo de Fuenmayor 
et al., op. cit., Apéndice Documental
30, str. 542–543).

[18] Poklice supernumerarijev in
supernumerarij je mogoče iskati in
sprejemati izmed ljudi vseh
družbenih slojev, katerekoli
starosti, katerekoli zaposlitve,
četudi bi imeli kronično bolezen
(Navodilo, maj 1935/september 1950,
št. 142).

[19] Še vedno pa se je nadaljevalo
nerazumevanje logičnih posledic
vsesplošnega klica k svetosti, kot s
kančkom humorja razmišlja
ustanovitelj: So ljudje, za katere
tudi pri najboljši volji velja tisti
ljudski rek, da vse mečejo v isti
koš.



Miselnost, ki je vajena neposredno
povezovati svetost, apostolat in
redovno življenje v eno celoto, bo
le stežka razumela, kar je očitno.
Če o zaposlencu, ki ima notranje
življenje in čuti nujnost apostolske
gorečnosti, rečejo, da je menih;
potem bodo o družinski materi s
kupom otrok, ki je vesela,
požrtvovalna, delovna in
apostolska, rekli, da je nuna
(Pismo 12. 12. 1952, št. 16).

[20] Navodilo 19. 3. 1934, št. 47. Ob
tem, pravi msgr. Álvaro del Portillo,
je ustanovitelja prevzelo navdušenje
in v tem je videl otipljivo dejstvo, da
je »Gospod od blizu spremljal vsak
korak Opus Dei in si prizadeval za
njegov razvoj« (prim. Álvaro del
Portillo, Sum. 557).

[21] Prim. Zapiski, opomba 228.
Preglednice so bile prepisane in
vključene v Zasebne zapiske, št. 206,
15. 7. 1931.



[22] Prav tam. Regnare Christum
Volumus – hočemo, da kraljuje
Kristus.

[23] Navodilo, maj 1935/september
1950, št. 8 in 9.

[24] Prim. Tomás Alvira Alvira, RHF,
T-04373, str. 16; Víctor García Hoz,
RHF, T-01138, str. 18.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/4-prvi-supernumerariji/ (17.

Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/4-prvi-supernumerariji/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-prvi-supernumerariji/

	4. Prvi supernumerariji

