
opusdei.org

4. Poslednji
romantik

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Težave, s katerimi se je Delo
srečevalo v šestdesetih letih, niso
izvirale zgolj iz nasprotovanja ene
osebe ali kakšne določene skupine.
Ustanovitelj je trčil ob kritike vseh
vrst, kot se dogaja pri katerikoli
ustanovi zgodovinskega pomena. (Ko

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


govorimo o odporu in nasprotovanju,
ne smemo pozabiti na dober
sprejem, ki ga je bilo sporočilo Opus
Dei deležno po svetu, in na hitro
širitev njegovih apostolskih
dejavnosti v številnih državah.)
Podrobno naštevanje vseh teh ovir bi
bilo precej dolgovezno. Nekatere so
bile že nakazane pri opisovanju
burnih koncilskih časov. Druge so se
pojavile kot posledica močnih
pritiskov na političnem področju.
Tako je moral biti ustanovitelj
nenehno na preži zaradi novih zarot,
spletenih iz govoric in laži, ki so jih
vsake toliko časa skovali zoper Delo.
Te obrekovalske kampanje, ki so
izvirale v Španiji, so se hitro raznesle
po drugih državah. A ustanovitelj jih
je bil že tako vajen, da ob tem ni
izgubljal miru, pač pa so mu
predvsem kradle čas, ne da bi mogle
skaliti njegovo veselje. V ozadju
napadov na Delo je znal videti božjo
roko, ki je te dogodke uporabljala kot
orodje za duhovno glajenje. Zato je



lahko sredi ene izmed takšnih
kampanj povsem umirjeno pisal
svojim otrokom:

Vedno imamo pred očmi posege
božje previdnosti, ko se ti blatni
valovi vrstijo s pogostostjo, ki
razodeva nesnažne roke nekaterih
svetih mož in njihovih
razglaševalcev …

Sedaj hvalim Boga, kajti kadar Nil
prestopi bregove, se kmalu spet
povrne v svojo strugo – vse se
zmagoslavno vrne na svojo pot – in
poplavljena polja so ponovno suha
ter obogatena z rodovitnostjo.[1]

Ni se spuščal v boj na nož s tistimi, ki
so mu prizadejali škodo. Njegov
pristop je bil bitka ljubezni ter
sejanje miru in veselja:

Po vsem svetu, pravi nadalje v
pismu, nas obdaja molitev,
naklonjenost in gmotna podpora



premnogih src. In Peter – Peter! –
gleda na nas s posebno ljubeznijo.

Pojdimo naprej, bodite pobožni,
delavni, marljivi, apostolski brez
razlikovanja med ljudmi in tja, kjer
ni ljubezni, prinašajte ljubezen. Tako
bo sv. Devica Marija, naša Mati, še
naprej z nasmehom spremljala to
svobodno morje brez meja, ki je Delo
njenega Sina, Opus Dei. In lahko
bomo sejali mir in veselje med vsemi
ljudmi, tudi med tistimi, ki nočejo
imeti velikega srca – ubožci! –, in po
Jezusu bomo od pola do pola dajali
zagon temu izključno
nadnaravnemu, duhovnemu in
apostolskemu delu.[2]

Če sedaj pogled povzdignemo onkraj
zgodovinskih okoliščin, ki so vedno
nekaj minljivega, se lahko vprašamo:
Ali ni bilo neizogibno, da se ponovi,
kar se je zgodilo že poprej; se pravi,
da novost duha Opus Dei in njegove
apostolske vneme trči ob toge



tradicionalne kalupe? Sporočilo Dela
je s seboj prinašalo prizadevanje za
svetost v družinskih, poklicnih in
državljanskih dejavnostih, kamor
sodi tudi aktivnost politične narave,
in to je terjalo pravcato prenovo
miselnosti med kristjani. Še toliko
bolj, če vzamemo v obzir politične
razmere v Španiji, ki jih bomo opisali
v nadaljevanju.

Pri tistih neizbežnih navzkrižjih, v
tistih obrekovalskih kampanjah je
bilo včasih precej strastnosti,
enostranskosti in zahrbtnosti;
skratka, človeških slabosti, ki naj bi
jih vsak dober kristjan z ljubeznijo
prenašal. V takšnih primerih je bil
ustanoviteljev nasvet naslednji: 
razumeti, da nas ne razumejo[3] –
plemenita in širokosrčna drža,
pripravljena odpuščati prekrške in
gojiti Kristusova čustva do vseh ljudi,
do tistih, ki so naši bratje, kot tudi do
sovražnikov Cerkve, ki poskušajo
kristjane znova zapreti v katakombe.



Ne pretiravajmo, je pojasnjeval
ustanovitelj; razumljivo je, da nas
sovražniki Boga in njegove Cerkve ne
marajo. In prav tako je razumljivo,
da jih kljub vsemu mi imamo radi:
Caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu![4]

Neutrudno je ustanovitelj svojim
hčeram sinovom govoril o svobodi,
včasih ustno, včasih v pismih. A
zakaj se je tako pogosto loteval ravno
tega vprašanja? Je to počel zaradi
nenaklonjenega vzdušja, ki je po
dolgih letih avtoritarne oblasti
vladalo v Španiji in so ga čutili
njegovi otroci? Ne, Escrivájevo
vztrajno poudarjanje svobode ni bilo
usmerjeno zgolj v prizorišče
tedanjega dogajanja v tej ali oni
državi. Njegov nauk je bil prežet z
ustanovno globino in zato se je znova
in znova vztrajno vračal k isti temi:

Nikdar ne bom nehal ponavljati,
hčere in sinovi moji, da je ena



najočitnejših značilnosti duha Opus
Dei njegova ljubezen do svobode in
razumevanja. V človeškem pogledu
vam želim kot dediščino zapustiti
ljubezen do svobode in dobro voljo.[5]

Visoko je povzdigoval prapor
svobode in rad je o sebi pravil, da je 
poslednji romantik in zaljubljen v
svobodo.[6] Po njej je hrepenel, kajti
brez nje ljubezen ne more priti do
izraza. Iz vsega srca je bil hvaležen
Bogu, da mu je dal doživeti véliko
pustolovščino svobode.[7] V takšni
svobodi je učil živeti svoje duhovne
otroke, kakor hitro so prišli v Delo,
ter jih vzgajal tako, kot ravnajo
odrasle race s svojimi račkami: Race
pustijo svojim mladičem, da se
gibljejo neodvisno. Pri tem obzirno
bedijo nad njimi s ciljem, da se
naučijo sami upravljati s svojo
svobodo: da bi mogli čim prej
plavati samostojno.[8]



Smrt je želel dočakati kakor
zaljubljen romantik. In res je tako
živel do zadnjega diha. Njegovo
življenje je bilo stalen boj za svobodo
duha, kajti edino s takšno svobodo je
človek zmožen pridobiti si
zasluženje ali povzročati žalitve,
odpuščati ali gojiti zamere,
sovražiti ali ljubiti.[9] Poleg tega je
bil ta dragoceni dar svobode, ki ga
je ustanovitelj tolikokrat opeval, tako
nujno potreben za apostolat Opus
Dei, da so bile tam, kjer svobode ni
bilo, njegove dejavnosti kakor
zadušene. Namreč svoboda in iz nje
izhajajoča odgovornost sta kakor
protipečat laiške dejavnosti, tudi v
apostolatu.[10]

Svoboda kot temeljna značilnost
duha Opus Dei je bila že od leta 1928
vsebovana v tem, kar se je
izkristaliziralo v slogu življenja in
apostolata njegovih članov. Ta
vsebina je bila razsvetljena z
ustanovno milostjo 7. avgusta 1931,



ko je ta mladi duhovnik pri
povzdigovanju svete hostije med
mašo razumel, da bodo božji možje
in ženske tisti, ki bodo križ s
Kristusovim naukom povzdignili
na vrh vsake človeške dejavnosti …
In videl sem Gospoda v
zmagoslavju, kako k Sebi priteguje
vse stvari.[11] Toda za pripravo poti
Kristusovega povišanja v vseh
človeških opravilih je bilo treba
najprej izbrisati zmotno pojmovanje
velike večine katolikov glede
apostolskega delovanja.

Pogosto, celo med katoličani, ki se
zdijo odgovorni in pobožni, je
razširjeno zmotno mišljenje, da so
dolžni izpolnjevati samo svoje
družinske in verske obveznosti,
medtem ko o svojih državljanskih
dolžnostih skorajda nočejo nič slišati.
Ne gre za sebičnost, to je enostavno
pomanjkanje izobrazbe.[12]



Istočasno je ustanovitelj kot
protipostavko dolžnosti vsakega
državljana odločno branil pravico
katoličanov do dejavnega nastopanja
v javnem življenju. Tiste, ki so se
posvečali delu v okviru političnih
strank, javne uprave in civilnih
oblasti, je spominjal in jih opozarjal,
da to počnejo v svojem lastnem
imenu. To načelo je bilo določeno že
na samem začetku. Tako je
Jožefmarija na primer že zgodaj
zapisal, da je glede političnih zadev
vsak član Dela osebno svoboden in
zato tudi edini odgovoren za svoje
delovanje: Direktorji Dela ne smejo
nikdar svojim bratom in sestram
vsiljevati političnih ali strokovnih
– z eno besedo: časnih – stališč.[13]

Tistim, ki so politiko izbrali kot svojo
poklicno pot, so namenjene
naslednje besede:

Tako kot vsi drugi člani Dela glede
njihovih časnih opravil vršite svoje



delo na tem področju tako, da se pri
tem ne opirate na svoj položaj
katolikov in članov Opus Dei; tako da
se ne poslužujete niti Cerkve niti
Dela. Veste namreč, da niti božje
Cerkve niti Dela ne smete mešati v
zemeljske stvari […].

Tisti, ki imate poklic za politiko,
delajte brez strahu in imejte v mislih,
da bi imeli greh opustitve, če tega ne
bi počeli. Vršite svoje delo s
strokovno resnostjo in se držite
tehničnih zahtev te vaše dejavnosti: s
pogledom, usmerjenim v krščansko
služenje vsem ljudem vaše dežele, in
z mislijo na slogo med vsemi narodi.
[14]

Opus Dei torej ne posega v politiko: 
Svoboda, otroci moji. Nikdar ne
pričakujte, da boste od Dela
prejemali navodila glede časnih
zadev.[15] Te besede in še mnoga
druga opozorila se mu niso zdela
dovolj, zato je uvedel nekatere



konkretne ukrepe. Določil je na
primer, da Opus Dei kot tak nikoli ne
bo imel lastnih revij, časopisov in
publikacij razen uradnega zbornika
Prelature (Romana). Vse to z
namenom, da se ne bi zgodilo, kar se
tolikokrat dogaja v državah in v
političnih strankah: da dvajset
drznih ljudi vsiljuje svoja stališča
celotni množici.[16]

* * *

Pravica do izbire in do političnega
udejstvovanja, ki jo mora uživati
vsak državljan, ni bila vedno
spoštovana in tudi v tedanji Španiji je
bilo tako. Francov režim je izviral iz
španske državljanske vojne (1936–
1939) in je slonel na načelu, ki je
upravičevalo avtoritarno in osebno
oblast. Ko je moral Franco leta 1957
vlado prenoviti,[17] je na novo
oblikoval zastopanost političnih sil,
vključenih v Narodno gibanje, med
katerimi so bili: falangisti, karlistični



tradicionalisti, frankistični krščanski
demokrati, dinastični monarhisti ter,
enako kot že v njegovi prvi vladi,
posamezniki, ki so uživali njegovo
zaupanje zaradi svojega strokovnega
znanja in so pripadali višjim
organom državne uprave.[18] Cilj teh
sprememb je bil zagon družbenih,
političnih, upravnih in gospodarskih
reform, ki jih je po Francovem
mnenju država potrebovala.
Istočasno je nova sestava vlade
odsevala temeljne ideje narodne,
politične in družbene enotnosti, ki so
oblikovale mišljenje državnega
voditelja in ki so obenem
onemogočale politični in družbeni
pluralizem.[19]

Eden od ciljev nove vlade je bila
vključitev španskega gospodarstva
na tržišče zahodnega sveta. Po
posvetovanju z Mednarodnim
denarnim skladom in OECD-jem se je
pokazala potreba po načrtu za
stabilizacijo in po ukrepih v smeri



liberalizacije, značilne za tržno
gospodarstvo. Na čelu te ekonomske
operacije sta bila finančni minister
Mariano Navarro Rubio in trgovinski
minister Alberto Ullastres, ob
podpori večjega dela gospodarskih
deležnikov. Načrt za stabilizacijo je
bil potrjen julija 1959. Dve leti
pozneje se je začelo proučevanje, na
podlagi katerega je nastal razvojni
načrt in zasnova gospodarske širitve.

Navzočnost dveh članov Opus Dei v
španski vladi – to sta bila Navarro
Rubio in Ullastres – je v političnih in
družbenih sredinah vzbudila
različne pripombe. Nekateri krogi
znotraj Narodnega gibanja so ju
slabšalno označili za tehnokrata.[20] S
to besedo so hoteli prikrito pokazati
na njuno pripadnost Opus Dei ter ju
politično diskvalificirati. Ob tem je
treba povedati, da sta postala
ministra zato, ker je tako hotel
Franco, ki je obvladoval celotno
državno oblast, in ker sta



imenovanje svobodno sprejela.
Njuna pripadnost Opus Dei ni
pogojevala njune odločitve na
političnem področju, gotovo pa se je
morala odražati v strokovni
doslednosti in moralni občutljivosti
pri izvrševanju njunih nalog. Enako
kot njuni vladni kolegi, ki so bili prav
tako katoličani,[21] sta skušala
odločitve glede političnih in socialnih
vprašanj sprejemati po svoji vesti in
zavedala sta se, da mora njuno
politično delovanje odražati vero, ki
sta jo izpovedovala.[22]

Različne priče pripovedujejo, kako je
neki kardinal, ko je izvedel za
ministrsko imenovanje Alberta
Ullastresa, menil, da mora
ustanovitelju na vsak način čestitati
ob tako »srečnem« dogodku. Vendar
mu čestitke ni uspelo izreči.
Monsinjor Escrivá de Balaguer ga je
odločno prekinil: To je meni prav
malo mar, mu je dejal; me ne
zanima, vseeno mi je, če je



minister ali pa pometač. Zame je
važno samo to, da pri svojem delu
postane svet.[23]

Z uspešno sprejetim načrtom za
stabilizacijo je bil postavljen okvir za
uresničevanje razvojnega načrta.[24]

Istočasno so se leta 1962 razširile
govorice o potrebi po vladnih
spremembah, saj so izzivi v družbi,
ki se je vedno bolj zavedala svojih
političnih in socialnih pravic,
postajali vse glasnejši in so terjali
odgovor.[25] V času vladne krize[26] je
ustanovitelj prejel informacije, na
podlagi katerih je bilo sklepati, da
določeni krogi španskega javnega
življenja obravnavajo Delo kot
nekakšno politično skupino. Spričo
teh govoric je Generalno tajništvo
Opus Dei izdalo sporočilo za javnost,
v katerem je bilo med drugim
zapisano: »Člani Opus Dei so glede
svojega političnega mišljenja in
delovanja popolnoma svobodni tako
kot katerikoli drug katoliški



državljan. V to združenje morejo biti
in dejansko so vključeni ljudje
različnih in celo nasprotujočih si
političnih pogledov, ne da bi Opus
Dei imel kakršnokoli povezavo z
zaslužnostjo oziroma nezaslužnostjo
osebnega delovanja svojih članov.
Naj torej jasno povemo, da Opus Dei
ni vezan na nobenega človeka, na
noben režim in na nobeno politično
misel.«[27]

Veliko obiskov se je zvrstilo pri
ustanovitelju, prihajali so tako
predstavniki civilnih kot cerkvenih
oblasti. Vsi so mu želeli postavljati
vprašanja. Zakaj Opus Dei ne
zavzame nobenega določenega
političnega stališča, da bi ljudje
vedeli, česa naj se držijo? Zakaj
svojim sinovom in hčeram ne daje
navodil ali smernic na tem področju?
Ustanovitelj pa je neutrudno
ponavljal:



Političnemu delovanju se člani Opus
Dei – kolikor se jim zdi primerno –
posvečajo s popolno svobodo in zato
tudi z osebno odgovornostjo, kakor
jim narekuje njihova vest krščanskih
državljanov. Pri tem ne dopuščajo, da
bi bil kdorkoli drug vpleten v
odločitve, ki jih upravičeno vsakdo
sprejema sam.[28]

Bil je deležen pritiskov z različnih
strani, ki so ga pozivale, naj članom
Opus Dei ukaže, da vlado zapustijo.
Vendar, jim je odgovarjal, ni bilo v
njegovih rokah, da bi izvajal silo ali
kratil svobodo kateregakoli izmed
njegovih duhovnih otrok. Kar se tiče
možnosti, da bi se z oblastjo izrekel o
kakšnem političnem režimu z
doktrinalnega vidika, to ni bila
njegova pristojnost, pač pa domena
Svetega sedeža in škofov ustrezne
države.[29] Zaukazati svojim otrokom
izstop iz tiste ali katerekoli druge
vlade, ki je cerkvena oblast ni



zavračala, bi pomenilo izdati duha
Opus Dei.

V šestdesetih letih, ko se je v več
državah razbesnela huda kampanja
zoper Delo, ga je eden od članov
Regionalne komisije v Španiji slišal
izreči naslednji stavek, ki je na videz
sila preprost, vendar se za njim
skriva ogromno bridkosti: Sin moj, ti
tvoji bratje bi mi prihranili
marsikatero težavo, če ne bi bili
ministri, toda če bi jih k temu
napeljeval jaz, potem ne bi
spoštoval njihove svobode in bi
uničil Delo.[30]

Leta so tekla in ustanovitelj, ki je od
leta 1946 prebival v Rimu, se je držal
svojega pravila, da se skrije in izgine.
Ni se udeleževal javnih dogodkov, ki
so jih organizirale civilne oblasti, pa
naj je šlo za katerokoli državo, in tudi
na sprejeme na veleposlaništvih v
Rimu ni hodil. Vabila je odklanjal, saj
so mu jih pošiljali kot generalnemu



predsedniku Opus Dei. S tem je hotel
jasno pokazati, da Delo nima
nikakršne povezave z vladami niti s
kakšno določeno državo.[31]

Ko se je čez čas spominjal preteklih
let, je bil svojim otrokom hvaležen za
njihovo zvestobo in ljubeznivost,
kajti na ta način – tako jim je pisal
leta 1966 – ste omilili moje
potrebno prostovoljno izgnanstvo,
ki traja že več kot dvajset let.
Govorim o izgnanstvu, ker to
dejansko je; in marsikdaj se
moram boriti s psihozo izgnanca,
čeprav čutim veliko naklonjenost
do Italije in zlasti do Rima. Nato je
še dejal:

Rekel sem, da je to izgnanstvo
potrebno. In res je, iz nadnaravnih
razlogov. Pozitivno ga je zahtevala
vesoljnost Dela, ki se je rodilo kot
katoliško in se je moralo pred vsemi
pokazati kot rimsko. In tudi v
negativnem smislu se je bilo nujno



treba izogniti politični vpletenosti –
kar je bilo z mojo odsotnostjo hitro
doseženo –, obenem pa je zato
mnogo lažje vsakomur na jasen
način pokazati svobodo, ki jo uživajo
moji otroci, ko vsak izmed njih glede
vseh časnih zadev ravna tako, kakor
mu pač narekuje poštena vest.[32]

Človeku s prekipevajočo notranjo
močjo, s preobiljem življenjske
energije, človeku, ki je bil iz
apostolskih razlogov pripravljen 
prepešačiti mesta in obiskovati
svoje otroke, je moralo biti težko, ko
je bil prisiljen k mirovanju, še težje
pa je bilo ostati zaprt med štirimi
stenami. Označba, s katero
poimenuje svoja rimska leta 
(nunska klavzura)[33] ali obdobja
svojega poletnega dela v krajih
Elorrio in Il Trebbio (skrivna
mesta), nam razodene, kakšna so
bila njegova občutja.



Določenih krogov, ki so se brez
kakršnegakoli razloga razvnemali, ni
zmogla umiriti niti njegova odsotnost
iz Španije niti njegov molk v Rimu.
Krivično obravnavanje ustanovitelja
Dela in obrekljivo pisarjenje, s
katerim so se ga lotevali nekateri
časopisi, mu ni odvzelo miru; za to
mu je bilo malo mar. A prišel je
trenutek, ko so napadi na Delo
spremenili smer in se uperili proti
Cerkvi. Tedaj je ustanovitelj, da bi jo
vzel v bran, spremenil svojo staro
taktiko tihega prenašanja žalitev. To
se je zgodilo v prvih mesecih leta
1964, ko se je na Nizozemskem zoper
Opus Dei razdivjala ostra kampanja z
mednarodnim odmevom. Povod? To,
da se je princesa Irene, hči
nizozemske kraljice, spreobrnila v
katoliško vero; neki duhovnik Opus
Dei je bil božje orodje za njeno
spreobrnjenje.

Da bi svojim otrokom na
Nizozemskem pregnal bridkosti in



strahove, jim je oče pisal in ponovil
program, ki se je v njegovem
življenju tako dobro obnesel:

Kadar Gospod dopusti, da te skupine
zagrizencevsproščajo jezo s takšnim
obrekovanjem, je to znamenje, da
moramo vi in jaz znati molčati,
moliti, delati, se nasmehniti … in
čakati. Ne pripisujte teže tem
nesmislom, imejte te duše resnično
radi. Caritas mea cum omnibus vobis
in Christo Iesu![34]

Kako resna in podla je bila omenjena
kampanja, si je mogoče predstavljati
na osnovi pisma, ki ga je ustanovitelj
27. marca 1964 poslal msgr. Janu Van
Dodewaardu, škofu v Haarlemu, da
bi mu voščil za velikonočne praznike:

Še naprej prejemam publikacije iz te
drage dežele, v kateri na nas stresajo
žalitve, lažnive interpretacije in tako
pošastna obrekovanja, da si jih,
čeprav sem skoraj že ostarel
duhovnik, nikdar niti zamisliti ne bi



mogel. Vendar ne skrbite, ekscelenca,
kajti zaradi tega Nizozemsko in vse
Nizozemce še bolj ljubim.[35]

Nekaj dni zatem je moral pisno
odgovoriti Carreru Blancu, ki je bil
Francova desna roka. Gre za nekaj
kratkih vrstic:

Tvoje pismo me je zares razveselilo
in obnovilo mojo psihozo izgnanca
zaradi božje službe. Upam, da bo On
zadeve uredil tako, da bom lahko še
kdaj v miru prišel v Španijo in vršil
dobro duhovniško delo, tako da me
ne bo skrbelo, da bi zaradi potovanja
prekršil uboštvo.[36]

Zgoščeno in prisrčno pismo z dne 3.
aprila 1964, ki pripomore k
ustreznemu razumevanju 
duhovniškega dela in psihoze
izgnanca, ki jo je prestajal pisec.

To jedrnato pismo je kakor sklep
nekega obdobja, kajti nekaj kratkih
tednov zatem je ustanovitelj napravil



rahel, a pomemben premik v svojem
nadnaravnem pristopu do
nasprotovanj. Skrben pregled
vsebine in sloga njegove
korespondence nam pokaže, katera
je ta sprememba ravnanja. Prvi
namig zasledimo v pismu njegovim
otrokom v Veliki Britaniji z dne 10.
maja 1964, v katerem napravi celo
vrsto »razmislekov«, nad katerimi je
tudi sam presenečen (Oprostite mi
ta nepotrebni razmislek, ob
katerem sem se zadržal. V pripisu
pa: Kot vidite, je moje pero danes
polno razmislekov!). V resnici se
njegova misel, medtem ko piše
svojim sinovom, ukvarja z neko
drugo zadevo, povezano z
nerazumevanjem nekaterih
katoličanov do njihovih bratov v
veri:

Včasih se lahko zgodi – kar se žal
kaže na koncilu –, da smo
razumevajoči in prizanesljivi do
tistih, ki niso naše vere (in to je prav,



tak je naš duh že od leta 1928), ne
ravnamo pa tako s svojimi brati (in to
ne bi bilo prav, temu se je treba
izogibati).[37]

Malo pozneje pravi:

Počasi postajam star. Če želite, bom
rekel, da sem prenehal biti mlad.
Morda je to razlog, da razmišljam o
žalostnih izkušnjah sveta, ki se jih ne
bo dalo popraviti, dokler ne bo koncil
mimo in bo mogoče jasno
spregovoriti.[38]

Zadeva je morala biti pomembna, saj
še istega dne v nekem drugem pismu
hiti pripovedovati o nedavnem
dogodku, ki ga spodbuja, da
»spregovori jasno«:

Sedaj bi ti želel povedati, da se je v
meni razživela pobožnost, ki zame ni
nova, in sicer do sv. Katarine Sienske:
ker je znala vdano ljubiti papeža, ker
je znala požrtvovalno služiti sveti



božji Cerkvi in … ker je znala junaško
spregovoriti.

Razmišljam o tem, da bi jo interno
razglasil za nebeško zavetnico
(posrednico) našega apostolata
javnega mnenja.Bomo videli![39]

Stvar je v tem, da je v svojem
ustaljenem pravilu ravnanja v
primeru nasprotovanj (molčati,
moliti, delati in se smehljati) tisto
priporočilo o tišini nadomestil z
razglašanjem resnice, tako da brani
čast Boga, Cerkve in papeža. In to je
nemudoma prenesel v dejanja.

Pogumna in obenem ljubezni polna
sprememba v obnašanju ustreza
ustanoviteljevemu trdnemu sklepu,
da ne bo trpel sramotenja Boga in
njegovih služabnikov. Nekaj drugega
so bile žalitve, ki so merile na njega
osebno in ki jih je bil pripravljen tudi
v prihodnje prenašati kot dotlej.



Odločitev, da bo spregovoril jasno, je
opazna v dopisovanju iz tistih dni.
Takole se na primer izraža 23. maja
1964 v pismu, katerega naslovnik je
njegova kraljeva visokost Francisco
Javier de Borbón-Parma:

Visokost,

prejel sem vaše ljubeznivo pismo in z
velikim zadovoljstvom vam želim
napisati nekaj vrstic ter vam
povedati, da ni razloga, da bi se mi
vaša visokost zahvaljevala, kajti
storil nisem drugega kot to, da sem
izpolnil svojo duhovniško dolžnost,
zaradi katere služim vsem dušam.
Pri tem se ne oziram na drugačne
nagibe, in še toliko manj, če gre za
časne ali politične zadeve – kot sem
vaši visokosti tudi osebno dejal –, kar
bi bilo zelo daleč od našega Dela, ki je
izključno duhovno in apostolsko […].

Resnično obžalujem tiste
nezaslužene napade, ki jih je na
Nizozemskem deležna princesa. K



nam, zoper nas, je v tisti državi, ki jo
imam rad, brez kakršnegakoli
smiselnega razloga uperjena
dolgotrajna kampanja grobih
obrekovanj in nezaslišanih žalitev, ki
jih z veseljem izročamo Bogu za tiste
dobre duše in za svoje posvečenje.
Omnia in bonum![40]

Toda vljudnost je združljiva z
odločnostjo. Pismu je priloženo
dodatno sporočilo, namenjeno isti
osebi, prav tako datirano s 23.
majem. Takole pravi:

Čeprav sem velik prijatelj politične
svobode in zelo spoštujem mišljenje
drugih, me silno preseneča, da na
srečanju na gori Montejurra ni bilo
videti drugega kot nekaj
transparentov, žaljivih do nekaterih
mojih sinov, ki ob uveljavljanju svoje
svobode na pošten način razmišljajo
tako, kot sami želijo. Predvsem če
pomislimo na to, da je v Španiji
ogromno ljudi, ki se s karlisti ne



strinjajo. Še vedno se čudim in ne
morem razumeti te posebne
pozornosti. Kljub temu spoštujem
mučno svobodo tistih gospodov z
gore Montejurra in se ne nameravam
pritožiti.

Sem pa v roke dobil list Boina Roja
[rdeča baskovka] – brez kolofona,
vendar s karlistično vsebino –, št. 89,
letnik 12, v katerem je članek z
naslovom »Špancem«, pod katerim
so podpisani »Nekateri eks-borci« in
v katerem se obrekljivo napada Delo.
Tega ne morem dopustiti in zdi se mi
sramotno, da se osebe, ki pripadajo
tako imenovanemu Karlističnemu
občestvu, spuščajo v tovrstna
obrekovanja. Ker je to stvar
krščanske pravičnosti, upam, da bo
vodstvo organizacije takšne dogodke
preprečilo. Če se te reči ponovijo,
bom moral sprejeti določene
odločitve, kajti ne gre za podlost do
mene, kar sem vedno pripravljen
prenašati molče, marveč za podlost



do Boga, našega Gospoda, in do tistih,
ki so mu posvetili svoje življenje ter
mu služijo.[41]

* * *

Navdihnjen ob drznosti sv. Katarine
in spodbujen z dolžnostjo, ki mu jo je
narekovala vest, je nato ustanovitelj
Pavlu VI. poskusil jasno predstaviti
svoj pogled na zapletene verske in
politične razmere v Španiji, pri tem
pa se je dotaknil še nekaterih drugih
vprašanj. Namesto da bi v ta namen
sestavil informativen dokument, se je
raje odločil za pisemsko obliko. Na ta
način je lahko spregovoril v
sproščenem in domačem slogu.
Vzdušje pisanja ustreza zaupnemu
nagovoru in pismo, datirano junija
1964, je dolgo. Pisec ne zaobide
sodobne zgodovine in govori o
zadevah, ki vplivajo na življenje
Cerkve. Želel je – priznava
ustanovitelj v prvih vrsticah – 
ponovno razkriti srce svetemu



očetu, mu povedati o stvareh, ki jih
doslej še nikdar nisem zapisal,
zavedajoč se, da s tem pismom
zvesto služim božji Cerkvi in
papežu.[42]

Poleg številnih drugih tem obdela
špansko zgodovino po dolgem in
počez, od leta 1900 dalje:
državljansko vojno in naposled
obdobje miru. V tem pismu
ustanovitelj glede bodočnosti svoje
dežele izrazi zaskrbljenost zaradi
dejstva, da je v Španiji vse odvisno
od življenja enega človeka, ki je v
dobri veri tudi sam prepričan, da
je na položaju po božji previdnosti.
[43] Omeni tudi versko prenovo, ki jo
je Španija doživela po letu 1939. Toda
poleg te svetle plati znova vstale
Cerkve se na španskem verskem
prizorišču kažejo področja goste
teme z velikim pomanjkanjem
nauka, prekomernim pietizmom, s
skrajnostmi v javnem bogočastju …



In sedaj sledi ena ključnih točk tega
zapisa:

V sedanjem trenutku, upoštevajoč
Francovo starost, bodo razmere
začele postajati resne, če ne bo prišlo
do ukrepov, ki bi privedli do
evolucije, po možnosti hitre.[44]

Razmišljal je, kako doseči, da ta
evolucija ne bi imela negativnega
vpliva na vero španskega naroda in
pastoralno dejavnost cerkvene
hierarhije. V ta namen bi morali
španski škofje vzgajati miselnost
katoličanov, ki bi jih spodbujala k
svobodnemu udejstvovanju v
državnih zadevah. Morda mi bo
zastavljeno vprašanje, kaj sem jaz
storil v tej smeri, je zapisal
ustanovitelj in odgovoril:

Vzgajal sem ljudi, ki bodo z dobro
doktrinalno izobrazbo lahko delali
bolje od mene. Trudil sem se delati,
ker vem, da je delo molitev, in moliti,



ker je to temelj vsakršnega
delovanja.[45]

Preostanek pisma je obilno začinjen
z anekdotami in vsaka od njih
vsebuje kak koristen nauk.

Ustanoviteljeva želja je bila, da bi se
tudi njegovi otroci zavzeli za to
obrambo Cerkve, njenega nauka in
njenih ustanov. Zato je iz ljubezni do
resnice napisal pismo za člane Opus
Dei, datirano s 15. avgustom 1964.
Kajti da bi izpolnili svoje
poslanstvo, ki je posredovanje
nauka, da bi uresničili to ogromno
katehezo, ki je Božje delo, moramo
biti prinašalci resnice in ljudje,
polni Kristusove ljubezni.[46]

Hčere in sinovi moji, jim piše, dobro
poznate zgodovino Cerkve in veste,
kako Gospod ponavadi uporablja
preproste in srčne duše, da bi
pokazal svojo voljo v trenutkih
zmede ali otopelosti krščanskega
življenja. Sam sem očaran nad



srčnostjo neke sv. Katarine, ki z
gorečo ljubeznijo in kristalno
jasnostjo tudi ljudem na najvišjih
položajih pove, kar je res.[47]

S kristalno jasnostjo ustanovitelj
razgali hibe tistega časa, ki niso nič
drugega kot izraz človeške bede.
Medtem ko Cerkev svoje otroke kliče,
naj se notranje prenovijo in obrodijo
obilne sadove svetosti, pa ljudje ta
klic izmaličimo s svojimi osebnimi
dejanji, ki so posledica naše
majhnosti:

Človeštvo zganja veliko hrupa in
ljudje izkrivljamo tisto, kar bi moralo
spodbuditi zaupen dialog sprave z
Bogom in rast v svetosti. Tako
ubogemu človeku, preprostemu
ljudstvu, novim betlehemskim
pastirjem otežujemo, da bi naglo
prepoznali Mesijev glas, Mesijevo
podobo, sredi našega bednega
kričanja.[48]

* * *



Ko je novembra 1964 potoval v
Pamplono, je Francu napisal kratko
pismo, v katerem je spregovoril o
svojem obisku v Španiji. Gre za
vljudnostno gesto, s katero pa tudi
jasno sporoča svoj namen, da
skladno s pavlinskim naukom ohrani
spoštljivo držo do politične oblasti:

Ekscelenca!

Ko stopam na špansko zemljo, da bi
na Univerzi v Navari vodil slovesno
podelitev častnih doktoratov dvema
univerzitetnima rektorjema, želim
izpolniti prijetno dolžnost in vam
izreči svoj spoštljivi pozdrav.

Vsak dan molim za našo predrago
Španijo in za vse Špance, zlasti za vas
in za vaše domače ter za vse, ki imajo
dolžnost vladati v naši domovini.[49]

Odnosi med msgr. Escrivájem in
Francom so ostali zasidrani na ravni
dolžnega spoštovanja med državnim
voditeljem in duhovnikom, ki se je



prišteval med državljane v
prostovoljnem izgnanstvu. Tako dve
leti pozneje, ko zopet obišče Univerzo
v Navari, ustanovitelj ponovi to gesto
s skoraj istimi besedami:

Ekscelenca! Ko stopam na to
blagoslovljeno navarsko zemljo, je na
prvem mestu moja prijetna dolžnost,
da vam izročim spoštovanja in
naklonjenosti poln pozdrav, saj ne
bom imel možnosti priti v Madrid.[50]

Razdobje med enim in drugim
pismom, od jeseni 1964 do jeseni
1966, je čas nenehnih obrekovalskih
kampanj proti Opus Dei, ki so jih
širili nekateri ljudje. Če je torej
ustanovitelj svoje otroke moral na
kaj opozoriti, potem je to gotovo bilo
dejstvo, da zdaj ne smejo ostati tiho:

Vedno morate biti čuječi: Vigilate et
orate! Vselej vedri, veseli, polni miru
in poguma, ki je lasten poštenim
ljudem. Ne moremo molčati, kajti ta
naša mati – čeravno leta minevajo –



je in bo mladoletna in potrebno je, da
jo njeni otroci branijo, veritatem
facientes in caritate. Sam sem že
trikrat pisal svetemu očetu, danes pa
še enkrat, kajti moramo se otresti
tega blata. Moram povedati, da je
papež zelo ljubezniv in to tudi
pokaže.[51]

Teden dni zatem ponovi, kar je bilo
že rečeno:

Sedaj je pomembno, da ne pozabite
na evangeljski nasvet: Vigilate et
orate! Ne moremo več prenašati
obrekovanja niti jedkega
namigovanja. In od vsakih sto
takšnih primerov jih vseh sto izvira
iz tiste moje predrage Španije.
Dovolj![52]

Začenši z omenjenim pismom iz
junija 1964 je msgr. Escrivá na
vatikansko državno tajništvo redno
pošiljal novice, ki bi utegnile biti
koristne. Dopisovanje med
kardinalom Dell’Acquo in



ustanoviteljem je obsežno; in
prijateljstvo med njima je postalo
zares bratsko. Vsa pisma odsevajo
globoko ljubezen in vdanost do
svetega očeta:

Prosim vas, da mi oprostite, piše ob
neki priložnosti, če vam te reči
pripovedujem brez kakršnegakoli
sramu. Toda pred Bogom in pred
papežem hočem biti vedno iskren in
prostodušen kakor otrok; istočasno
pa si želim, da bi mogel svetemu
očetu nenehno prinašati obilne
razloge za tolažbo in veselje.

Spominjam se, da mi je leta 1946
tedanji namestnik njegove svetosti,
msgr. Montini, obzirno povedal, da
zelo rad posluša, ko govorim o Opus
Dei, kajti običajno do njega pridejo
samo slabe novice o stvareh, ki na
tem svetu niso v redu. Zato mi je zelo
hudo, kadar so med novicami, ki mu
jih pošiljam – ker menim, da so lahko



res koristne –, tudi takšne, ki niso
ravno v tolažbo.[53]

Zares niso bile vse novice, ki jih je
pošiljal papežu, prijetne. Takšni so
bili časi. Zavezal se je, da ne bo
molčal, kadar je šlo za Cerkev ali za
Delo. Večkrat je moral prijeti za pero,
kajti vse do Rima je bilo čutiti
nesnažne obrizge določenih kampanj
španskega in francoskega tiska, ki so
izkrivljale duhovno naravo Opus Dei
in zanikale njegovo svetovno
razsežnost.[54] Tedaj je papežu
predstavil stvarna dejstva, lažnivost
obtožb in izvor napadov. Kot je
naravno, so ti neprijetni dogodki v
neki meri vplivali nanj, čeprav mu
niso odvzeli notranjega miru. Ko je
nanje pogledal od zgoraj, je bil vse to
le kup drobnih in pritlehnih podlosti:

Mučno mi je bilo brati tisto obsceno
zajedljivost, ki je bila anonimno
poslana iz Španije. Hudičevo
nezadovoljstvo je neizogibno: kar je



dobro za jagnjeta, gre v nos
volkovom. Tisti kos papirja sem
zažgal. Bodite mirni, kajti vaše delo
ter delo vaših bratov in sester – Opus
Dei – se dviga v nebo z blagodišečim
vonjem.[55]

Kako naj se zoperstavi klevetam, ki
so jih širili sovražniki Boga in
njegove Cerkve? Ustanovitelju je
prišlo na misel, da bi dopisnikom
časopisov iz različnih držav ponudil
intervju. Prvega je imel s
poročevalcem francoskega časnika 
Le Figaro in objavljen je bil maja
1966.[56] Njegov pristop je bil karseda
preprost: jasno povedati resnico in
neutrudno ponavljati, da v Opus Dei
vsakdo uživa popolno osebno
svobodo ter da različnost ravnanja in
mišljenja za Delo ni nikakršna
težava, kajti različnost, ki je in bo
med člani Opus Dei vedno
prisotna, je, ravno nasprotno,
izraz dobrega duha, čistega



življenja, spoštovanja do legitimne
izbire vsakega posameznika.[57]

Ko sedaj motrimo te dogodke v
njihovi celovitosti, se zdi, da je Delo
po božji volji moralo prestati to
preizkušnjo. Ob priliki nekih
sindikalnih volitev v Španiji se je
pojavilo nekaj komentarjev in
člankov, ki so zagovarjali večjo
sindikalno reprezentativnost. Avtorji
nekaterih izmed teh člankov so bili
člani Opus Dei, kar je vzbudilo silen
odziv verige režimskih časopisov,
imenovane Prensa del Movimiento,
ter dnevnika Pueblo, ki je pripadal
Španski sindikalni organizaciji.
Escrivá je v tej zadevi ukrepal ne
zaradi škode, ki bi jo ti časniki v
javnem mnenju lahko povzročili
njemu samemu, ampak zato, ker je
bil ves kraval osnovan na
obrekovanju in je zaradi tega
pomenil žalitev Boga.[58] Po naročilu
ustanovitelja je vikar v Španiji,
Florencio Sánchez Bella, obiskal



vodilne osebe na generalnem
tajništvu Narodnega gibanja in v
sindikatih, da bi proti tako krivični
kampanji protestiral. Ker na ta način
ni uspel doseči ničesar, je meseca
oktobra ponovil svoj protest pri
ministru generalnem tajniku
Narodnega gibanja, a tudi tokrat brez
uspeha.[59]

Ustanovitelj je opazoval kolobocijo
tiste organizirane kampanje in vedel
za ljudi, ki duhovnih reči ne
prebavljajo, in četudi bi jim v
glavo in srce vlil vina s svatbe v
Kani, ne bi nič koristilo, ker bi ga
takoj spremenili v kis.

Kupec in prodajalci, prav takšni,
kakršne jih naslika Cervantes,
skratka sami sleparji, so sposobni
pretepati ženo, ki se ne more braniti,
ali zlivati gnojnico po duhovniku, ki
se braniti ne sme, ker je dolžan
pokazati svojo krotkost. Ravnanje teh
ljudi je strahopetna podlost, ki jo je



treba odpustiti in ki jo mi – se
razume – odpuščamo.[60]

Toda duhovnik se je znal braniti ter
je napisal jasno, odločno in zelo
dobronamerno pismo, katerega
naslovnik je bil José Solís Ruiz,
minister generalni tajnik Narodnega
gibanja:

Rim, 28. oktober 1966

Nadvse cenjeni prijatelj!

Vse do sem je slišati hrup kampanje,
ki jo zoper Opus Dei tako krivično
širi vam podrejeni tisk Falange.

Naj še enkrat ponovim, da so člani
Dela – vsak izmed njih – glede vseh
časnih stvari in teoloških zadev, ki
niso predmet vere in jih Cerkev
prepušča prosti presoji ljudi, osebno
povsem svobodni na enak način, kot
če ne bi pripadali Opus Dei. Zato je
nesmiselno izpostavljati pripadnost
neke določene osebe Delu, ko gre za



politična, strokovna, družbena
vprašanja, kakor tudi ne bi bilo
razumno, če bi pri obravnavanju
javnega delovanja vaše ekscelence
omenjali vašo ženo ali otroke, vašo
družino.

To je zgrešeno ravnanje in tako se
obnašajo publikacije, ki prejemajo
smernice z vašega ministrstva. Na ta
način ne delajo drugega, kot da žalijo
Boga, ko pomešajo duhovno s
časnim, saj je očitno, da direktorji
Opus Dei nimajo nobene možnosti
ovirati zakonito in absolutno osebno
svobodo članov. Ti tudi sicer nikdar
ne skrivajo dejstva, da vsak izmed
njih nosi vso odgovornost za svoja
lastna dejanja in da zatorej
pluralnost mnenj med člani Dela je in
vedno bo še dodaten izraz njihove
svobode ter še en dokaz njihovega
dobrega duha, ki jih spodbuja, da
spoštujejo mnenja drugih.



Ko napadate ali branite mišljenje ali
javno delovanje drugih državljanov,
bodite toliko pošteni – saj gre za
pravičnost –, da ga v nobenem smislu
ne povezujete z Opus Dei: ta duhovna
družina nikdar ne posega niti ne
more posegati v politične ali
zemeljske izbire na kateremkoli
področju, kajti njeni cilji so izključno
duhovni.

Upam, da razumete, kako sem bil
presenečen tako ob naznanitvi te
obrekovalske kampanje kot tudi
potem, ko sem videl njeno
uresničevanje. Prepričan sem, da
boste sprevideli, kako nespametno te
osebe ravnajo in kakšno odgovornost
bodo imele na vesti pred božjo sodbo
zaradi blatenja neke ustanove, ki ne
vpliva – niti ne more vplivati – na to,
kako njeni člani, razpršeni po vsem
svetu, kot državljani udejanjajo svojo
osebno svobodo, ne da bi se izmikali
osebni odgovornosti.



Rotim vas, da napravite konec tej
kampanji proti Opus Dei, saj Opus
Dei ni odgovoren za nič. V
nasprotnem primeru bom menil, da
me niste razumeli, in postalo bo
jasno, da me vaša ekscelenca ni
sposobna razumeti niti spoštovati
svobode, qua libertate Christus nos
liberavit, krščanske svobode drugih
državljanov.

Prepirajte se po mili volji, čeprav
sam nisem prijatelj prepirov, ne
vpletajte pa brez vzroka v te boje
tega, kar je onkraj človeških strasti.

Naj vam ob tej priložnosti pošljem
objem in vas skupaj z vašimi dragimi
blagoslovim

in Domino.[61]

Ustanovitelj je resnično bil
»romantik«, ki se je boril za svobodo,
ne da bi se vmešaval v politiko.[62]

Kajti čeravno je politika umetnost
vladanja, ki dopušča številne



možnosti in najrazličnejše usmeritve,
pa ne gre pozabiti, da je tudi pot do
oblasti. Za msgr. Escrivája je bilo
spoštovanje človekove svobode
najboljše jamstvo za notranjo edinost
Dela, medtem ko bi stremljenje po
oblasti vodilo naravnost v njegov
razpad. Takšen je obči položaj
človeka: neprestano je v skušnjavi,
da bi sodržavljanom vsilil svojo
voljo. Na te razloge, poleg
nadnaravnih, se je opiral
ustanovitelj, ko je trdil: Opus Dei, ki
bi vstopil v politiko, je privid, ki ni
obstajal, ne obstaja in nikdar ne
bo mogel obstajati. Če bi se ta
nemogoča stvar zgodila, bi Delo
nemudoma razpadlo.[63]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

https://opusdei.org/sl-si/article/5-peraltski-markiz
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[1] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-640229-2.

[2] Prav tam.

[3] Prim. Vicente Mortes Alfonso, Sum.
7234.

[4] Pismo članom Dela v Španiji,
EF-651002-1. Caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu – moja
ljubezen z vami vsemi v Kristusu
Jezusu (1 Kor 16,24). O tej sveti
potrpežljivosti in razumevanju
pripoveduje zanimivo anekdoto ena
od prič v postopku o življenju in
krepostih ustanovitelja Opus Dei.
Nekoč ga je obiskal neki mož in mu
dejal:

– Oče, jaz sem Jud.

– In kaj potem? mu je odvrnil msgr.
Escrivá.

– Poleg tega sem prostozidar.



– Vendar si tudi božji otrok, mar
ne?

In ga je objel (Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7097).

Glede obrekljivih kritik zoper Opus
Dei, ki so prihajale iz marksističnih
virov, je ustanovitelj govoril: 
Razumljivo je, da komunisti o
Opus Dei govorijo slabo, ni pa
razumljivo in nikdar ne bo, da bi
člani Opus Dei govorili slabo o
komunistih. Glede komunizma ne
moremo drugega, kot da povemo
resnico: da je to kopica herezij in
da človeka znižuje na raven gole
materije brez upoštevanja
najosnovnejših pravic človeške
osebe (Javier Echevarría, Sum. 2264).

[5] Pismo 31. 5. 1954, št. 22.

[6] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 652.

[7] Pismo 8. 12. 1949, št. 61.



[8] Prav tam, št. 67.

[9] Pismo 30. 4. 1946, št. 1.

[10] Pismo 12. 12. 1952, št. 37.

[11] Zapiski, št. 217.

[12] Pismo 9. 1. 1932, št. 46.
Ustanovitelj je želel, da bi bila že v
katekizmih krščanskega nauka za
otroke izpostavljena načela, ki
morajo voditi državljansko življenje
vsakega kristjana, na podlagi
katerih se ne sme popuščati glede
delovanja v javnem življenju;
obenem naj bi bila poudarjena
kristjanova dolžnost, da se ne
umakne, da lojalno in z osebno
svobodo sodeluje ter dela za
skupno dobro (prav tam, št. 45).

V odgovor tistim, ki hočejo vero
odriniti v ozadje, v zasebnost
človekove vesti, je v Brazdi, št. 301,
zapisano: Ni res, da biti dober
katoličan in zvesto služiti civilni



družbi predstavlja nasprotje. Kajti
ni razloga, da bi Cerkev in država
med seboj trčili pri legitimnem
izvajanju svojih oblasti glede na
poslanstvo, ki jima ga je Bog
zaupal.

Lažejo – tako: lažejo! – tisti, ki
trdijo nasprotno. To so isti, ki bi
na čast neki lažni svobodi
»prijazno« hoteli, da se katoličani
vrnemo v katakombe.

[13] Pismo 9. 1. 1932, št. 50.

[14] Pismo 9. 1. 1959, št. 51.

[15] Prav tam, št. 36. Rafael Calvo
Serer, član Opus Dei, je bil politično
aktiven znotraj monarhistične struje,
ki je podpirala Juana de Borbóna.
Leta 1953 je v francoski reviji Écrits
de Paris objavil članek, v katerem je
ostro kritiziral temeljna načela
frankističnega režima in delovanje
takratne španske vlade. Bil je
odstavljen s funkcije, ki jo je vršil na



Vrhovnem svetu za znanstveno
raziskovanje. Ustanovitelj je ves čas
zagovarjal politično svobodo tega
svojega duhovnega sina, tako kot je
zagovarjal svobodo vseh drugih
svojih otrok. Ko pa je izvedel, da so
tega člana Dela žalili in mu metali v
obraz, da je »človek brez družine«, se
je ustanovitelj postavil v bran
svojega sina. Iz Rima je odpotoval v
Madrid in nemudoma zaprosil za
sprejem pri Francu ter mu dal vedeti,
da ni pripravljen sprejeti tega, da se
o katerem izmed njegovih otrok
govori, da nima družine. Kajti
družino je imel, in sicer nadnaravno
družino, Delo; in imel je tudi očeta,
ker je bil on njegov oče (prim. Álvaro
del Portillo, Sum. 650; in Javier
Echevarría, Sum. 2245).

[16] Pismo 8. 12. 1949, št. 68.

[17] Predtem so bile pomembnejše
spremembe v vladi izvedene



septembra 1942, julija 1945 in julija
1951.

[18] Sestava vlade iz leta 1957 je bila
naslednja: podsekretar predsedstva:
Luis Carrero Blanco, vojaški oficir,
popolnoma predan Francovim
idejam; zunanje zadeve: Fernando
María de Castiella y Maíz,
frankistični krščanski demokrat;
upravno ministrstvo: Camilo Alonso
Vega, vojaški oficir, frankist in
monarhist; pravosodje: Antonio
Iturmendi Bañales, tradicionalistični
karlist; vojaško ministrstvo: Antonio
Barroso y Sánchez-Guerra, vojaški
oficir in monarhist; ministrstvo za
zračno obrambo: José Rodríguez y
Díaz de Lecea, vojaški oficir;
ministrstvo za pomorstvo: Felipe José
Abárzuza Oliva, vojaški oficir;
finančno ministrstvo: Mariano
Navarro Rubio, pravnik državnega
sveta; gospodarstvo: Joaquín Planell
Riera, vojaški oficir in inženir;
trgovinsko ministrstvo: Alberto



Ullastres Calvo, profesor ekonomije;
javna dela: Jorge Vigón Suerodíaz,
vojaški oficir in dinastični monarhist;
kmetijstvo: Cirilo Cánovas García,
inženir agronomije; ministrstvo za
delo: Fermín Sanz-Orrio y Sanz,
falangist; urbanizem: José Luis
Arrese y Magra, falangist;
izobraževanje: Jesús Rubio García-
Mina, falangist; informiranje in
turizem: Gabriel Arias-Salgado y de
Cubas, frankist; generalni sekretar
Narodnega gibanja: José Solís Ruiz,
falangist; brez listnice: Pedro Gual
Villalbí, ekonomist.

[19] Prim. Declaración programática
del nuevo gobierno, 27. 2. 1957, v: 
ABC, YA, Arriba, 28. 2. 1957.

[20] V zvezi s tem je Alberto Ullastres
pozneje dejal: »Bila sva v službi
države in v določenem pogledu so
naju upravičeno imenovali tako. Tja
sva bila poklicana, ker politiki niso
razumeli ekonomije, ki je bila takrat



v Španiji praktično nova znanost, in
so se obrnili na naju kot na tehnika;
zlasti name, ki sem se štel in se še
vedno štejem za tehnika. Nekaterim
politikom je šlo to precej v
nos« (citirano v: Laureano López
Rodó, Memorias, 1. knjiga, Madrid
1990, str. 91).

[21] Nekateri ministri so bili člani
katoliških združenj in velja
poudariti, da v vladi niso zastopali
teh združenj oziroma delovali v
njihovem imenu.

[22] Naj še spomnimo, da se španska
cerkvena hierarhija nikoli ni izrekla
proti sodelovanju katolikov v
političnih ustanovah Francovega
režima.

[23] Julián Herranz Casado, Sum. 3905.

[24] Komisija za razvojni načrt je bila
vzpostavljena 26. januarja 1962, med
drugim tudi na osnovi predloga
Svetovne banke in OECD-ja. Za



komisarja razvojnega načrta je bil
imenovan Laureano López Rodó.
Komisija je organizacijsko spadala
pod predsedstvo vlade, čeprav je
temu nasprotoval Navarro Rubio, ki
je želel, da bi bila podrejena
finančnemu ministrstvu. Ker svojega
cilja ni dosegel, je Navarro Rubio
podal odstopno izjavo, ki pa je takrat
Franco ni sprejel. Prim. pričevanje
Mariana Navarra Rubia v: Franco
visto por sus ministros, Enrique Baón
(ur.), Barcelona 1981, str. 90.

[25] Da si ustvarimo predstavo o
razvoju španske družbe in o
problemih, s katerimi se je srečevala,
spomnimo na nekatere pomembne
dogodke v letu 1962: težke delovne in
sindikalne razmere, ki so bile še
posebej resne v provincah Vizcaya,
Asturija in Barcelona; zavedanje o
krizi v edinem univerzitetnem
sindikatu; prvo soočenje z notranjo
in zunanjo opozicijo ob kongresu
Evropskega gibanja, ki je meseca



junija potekal v Münchnu; prošnja
španske vlade za vstop na
mednarodni trg; vse močnejše
ugovarjanje katoliških delavskih
organizacij … Poleg tega je v mesecu
maju princ Juan Carlos de Borbón
sklenil zakonsko zvezo, s čimer se je
utrdila možnost, da prevzame mesto
državnega voditelja, na cerkvenem
področju pa se je začel drugi
vatikanski koncil, ki je prav tako imel
velik odmev v Španiji.

[26] Po mnenju nekaterih
zgodovinarjev je do ene
najpomembnejših sprememb v letu
1962 prišlo takrat, ko je v vlado
vstopil Manuel Fraga Iribarne kot
minister za informiranje in turizem.
Fraga si je kot pomemben cilj svojega
ministrskega dela zastavil sprejetje
zakona o tisku, ki bi zagotavljal večjo
svobodo obveščanja. Med novimi
ministri je bil tudi pomorski inženir
Gregorio López Bravo, ki je od leta
1960 vršil funkcijo generalnega



direktorja Španskega inštituta za tuje
valute. López Bravo je bil 
supernumerarij, član Opus Dei.

[27] Sporočilo Generalnega tajništva
Opus Dei, Rim, 17. 6. 1962. Da bi
nekoliko osvetlili razloge, zaradi
katerih je prihajalo do teh zmotnih
pogledov na Delo, velja omeniti
naslednje. Ker v tedanji Španiji ni
bilo svobode političnega združevanja
niti zakonskih možnosti za izražanje
pluralnosti, so lahko političen
prizvok dobile verske, kulturne in
družbene dejavnosti, ki sicer po svoji
naravi ne sodijo na področje
političnega boja. Poleg tega ljudje, ki
so zagovarjali te zmotne poglede, v
svojem miselnem obzorju niso
upoštevali dejstva, da je Opus Dei po
naravi – in takrat je to dejansko že
postajalo očitno – organizacija
svetovnega obsega. Morda so zaradi
tega pri svojem razmišljanju
pripisovali splošno kategorijo
nečemu, kar so bile zgolj posamične



in trenutne okoliščine neke določene
države, v tem primeru Španije.

[28] Pismo 7. 10. 1950, št. 36. Vicente
Mortes Alfonso, član supernumerarij
Opus Dei, je od aprila 1957 vršil
visoke politične funkcije; od oktobra
1969 do junija 1973 je bil minister za
urbanizem. V zvezi s tem vprašanjem
pričuje takole: »Ob več priložnostih
sem mu spregovoril o svoji bolečini
zaradi nerazumevanja in celo
obrekovanja, ki so ga določene osebe
ali politične skupine v Španiji širile v
povezavi z Opus Dei in politiko. On
mi je vselej odgovarjal, da se moram
v dejanjih vedno držati ljubezni,
utopiti zlo v preobilju dobrega,
‘prodajati zajca za mačka’ ter
razumeti, da nas ne razumejo. Kljub
temu pa me je opozarjal, da imam
zaradi dobrega imena Cerkve in Dela
obveznost razjasniti resnico z vso
odločnostjo, ki bi bila potrebna,
vendar naj pri tem pazim, da ne bom
žalil posameznih oseb, ampak



pokazal na zmote. Vse to mi je vedno
govoril prisrčno in sproščeno.
Zmeraj mi je svetoval, naj druge
poslušam, jim pustim povsem
svobodno izraziti njihovo mnenje, ko
pa predstavljam svoje poglede, naj
izhajam iz tega, da ni drugih dogem
razen tistih, ki jih je določila Cerkev,
in zatorej je v politiki skoraj o vsem
mogoče razpravljati« (Sum. 7234).

[29] Prim. Javier Echevarría, Sum.
2247.

[30] César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum.
6845. Prim. tudi intervjuja, ki sta ju z
ustanoviteljem opravila Jacques
Guillemé-Brûlon, 16. 5. 1966, in Tad
Szulc, 7. 10. 1966, v: Pogovori, št. 38
in 48.

[31] Prim. Javier Echevarría, Sum.
2259. Od leta 1950, je zapisal, se niti
jaz niti generalni tajnik Opus Dei
nisva udeležila nobenega javnega
dogodka, naj je bil verski ali pa ne
(Pismo Pavlu VI., EF-640614-1).



[32] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-661019-3.

[33] Prim. Pismo iz Elorria (Vizcaya)
članom Generalnega sveta,
EF-640815-1.

[34] Pismo članom Dela na
Nizozemskem, EF-640320-2. Dva
meseca pozneje jim z nadnaravno
vedrostjo piše: Predragi otroci, naj
mi Jezus vedno ohrani vse vas in
laetitia [v veselju]! Upam – vem –,
da nas čaka veliko zelo dobrih
stvari v tej čudoviti deželi
tulipanov. Jejte, spite, z vsem se
zabavajte, saj za kaj drugega ni
razloga (Pismo, EF-640519-1).

[35] Pismo, EF-640327-1.

[36] Pismo Luisu Carreru Blancu,
EF-640403-1.

[37] Pismo Patricku Cormacu Burku,
EF-640510-1.



[38] Prav tam.

[39] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-640510-4.

[40] Pismo, EF-640523-1.

[41] Prav tam. Ustanovitelj je kopijo
tega pisma izročil monsinjorju
Dell’Acqui, da bi bil s tem seznanjen
sveti oče (Pismo, EF-640528-1).

[42] Pismo Pavlu VI., EF-640614-1.
Ustanovitelj je 12. junija pisal
monsinjorju Angelu Dell’Acqui in
priloženo pismo, naslovljeno na
svetega očeta, pospremil z besedami: 
Goreče vas rotim, da to pismo
preberete, in samo če presodite, da
je primerno, ga predajte častitim
papeževim rokam. Rade volje se
zanesem na vaše presvetlo in
cenjeno mnenje ter z veseljem
sprejemam, karkoli boste odločili
(Pismo, EF-640612-1).



[43] Pismo Pavlu VI., EF-640614-1.
Glede »božje previdnosti« je v pismu
rečeno: Po božji previdnosti poslan
človek – tako so, ponavljam, vsa ta
leta imenovali Franca v vseh
mogočih odtenkih in ob vsakršni
priložnosti. Lahko bi vaši svetosti
priskrbel debelo zbirko govorov in
škofovskih dokumentov – izpod
peresa praktično vseh škofov –, v
katerih je »hiperbolično«
poveličevan Caudillo, ki je v resnici
dober sin Cerkve v subjektivnem in
marsikdaj tudi v objektivnem
smislu. In cerkvena hierarhija,
redovi in redovne kongregacije so
prejele precej koristi – če mi je
dovoljeno, bom rekel, da so se
včasih tudi okoriščali – zaradi
naklonjenosti Generalísima do
Cerkve.

[44] Prav tam.

[45] Prav tam.

[46] Pismo 15. 8. 1964, št. 1.



[47] Prav tam, št. 13.

[48] Prav tam, št. 9. Področje nauka, ki
ga je bilo treba braniti, ker je bilo
krivično oziroma neprevidno
popačeno, je na primer bilo
vprašanje odnosov med katoličani in
pravilno razumevanje vračanja k
prvotni Cerkvi: Če človek ponudi
eno roko tistim, ki žal ne verujejo,
z drugo pa udari brata v veri,
potem razumno ne moremo
govoriti o plemenitem dialogu,
temveč o neurejenem dejanju. Če
se vračanje k življenju prvotnega
krščanstva, ta sveta resničnost, ki
je v Delu običajna praksa, dojema
kot želja, da bi Cerkev odrinili v
katakombe – v resnici pa jo hočejo
strpati v kanalizacijo, med
podgane, ne med ljudi –, potem si
bomo skupaj s celotnim cerkvenim
učiteljstvom prizadevali pokazati
na to, da Sveti Duh dvajset stoletij
ni delal zaman (prav tam, št. 20).



[49] Pismo iz Pamplone Franciscu
Francu Bahamondeju, EF-641129-1.
Prva dva častna doktorja Univerze v
Navari sta bila profesorja Miguel
Sancho Izquierdo in Juan Cabrera y
Felipe.

[50] Pismo iz Pamplone Franciscu
Francu Bahamondeju, EF-660927-1.

[51] Pismo članom Dela v Španiji,
EF-651002-1. Vigilate et orate – čujte
in molite (Mt 26,41). Veritatem
facientes in caritate – živimo iz
resnice v ljubezni (Ef 4,15).

[52] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-651009-2. V zvezi z izvorom zmot
o Opus Dei je ustanovitelj leta 1971
povedal: V Španiji in samo v
Španiji tiči izvor: zaradi verskega
ljubosumja nekaterih, zaradi
političnih strasti drugih – teh je
malo – ter zaradi površinskosti
tistih, ki ponavljajo, kar slišijo, ker
jih to zabava (ABC, Madrid 24. 3.



1971, pogovor z dopisnikom
Juliánom Cortésom Cavanillasom).

[53] Pismo monsinjorju Angelu
Dell’Acqui, EF-650604-1. Poleg
številnih novic in raznih sporočil je
Pavlu VI. poslal prvi izvod Poti v
bibliofilski izdaji (prim. Pismo,
EF-660125-1), kardinalu Stefanu
Wyszynskemu pa izvod prve poljske
izdaje (prim. Pismo, EF-661220-3);
pripovedoval je še o Delu v Nigeriji in
o apostolskem načrtu za vzpostavitev
univerze v Afriki (prim. Pismo,
EF-650524-1). Omenjena je tudi
spodbuda vernikom o vsesplošnem
klicu k svetosti, ki je bila kot
sporočilo koncila izrečena na splošni
avdienci v vatikanski baziliki, ob
čemer je bil ustanovitelj zelo ganjen
(prim. Pismo, EF-660322-1).

Izrednega pomena je bila zasebna
avdienca pri svetem očetu, do katere
je prišel s pomočjo msgr. Dell’Acque: 
Nikakor se ne morem navaditi na



tista radostna srečanja, čeprav mi
je takrat vedno prijetno kakor
otroku, ki kramlja s svojim očetom
(Pismo, EF-660129-2).

Avdienca je bila 25. januarja 1966.
Takrat je svetemu očetu izročil zapis
o Škofiji Barbastro, saj so krožile
govorice, da naj bi jo kmalu ukinili.
Dotaknil se je tudi načrta o
vzpostavitvi medicinske fakultete na
katoliški Univerzi v Fribourgu in
študentskih domov v tem mestu
(prim. prav tam).

[54] V zvezi z lažnimi novicami v
dnevniku Le Monde prim. Pisma
monsinjorju Angelu Dell’Acqui,
EF-641112-1, EF-650919-1 in
EF-650921-1; glede člankov v
časopisu La Croix dne 26. 4. 1966 in v
naslednjih dneh: prim. Pismo,
EF-660511-1; in še o kampanji, ki sta
jo izvajala Le Nouvel Observateur in 
Le Canard Enchaîné: prim. Pismo,
EF-660611-1).



[55] Pismo Richardu Storku, vikarju
Opus Dei v Veliki Britaniji,
EF-661121-3.

[56] Objavo intervjuja je uredil Jacques
Guillemé-Brûlon, poročevalec
časopisa Le Figaro. Ta in še drugi
intervjuji o aktualnih temah v letih
1967–1968 (o pokoncilskih tokovih in
gibanjih, verskih organizacijah, o
apostolskih dejavnostih Opus Dei
ipd.) so bili pozneje izdani v knjigi z
naslovom Pogovori (z msgr.
Escrivájem). Omenjeni članek v Le
Figaroju je bil naslovljen: Apostolat
Opus Dei na petih celinah (prim. 
Pogovori, št. 34 sl.).

[57] Prav tam, št. 38.

[58] Pismo msgr. Angelu Dell’Acqui,
EF-661029-1, Appunto; prim. tudi
Pismo, EF-661201-1.

[59] Prim. César Ortiz-Echagüe Rubio, 
Sum. 6845. Kdor je skušal Opus Dei
prikazati kot monolitno organizacijo



in zanikati legitimno pluralnost
njegovih vernikov, je bil pri tem
zbegan spričo naslednjega dejstva:
člani Opus Dei so bili navzoči tako v
Francovi vladi kot v generalnem
tajništvu Narodnega gibanja in v
Sindikalni organizaciji, istočasno pa
so bili člani Opus Dei tudi tisti, ki so
poleg drugih ljudi ostro kritizirali
šibko reprezentativnost sindikatov.

[60] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-661101-1. Nekaj dni predtem je
pisal članom Dela v Španiji: Dobro
veste, da jaz tako kot vsi duhovniki
Opus Dei nikdar ne govorim o
politiki: moja naloga je moliti in
biti na križu z razprostrtimi
rokami ter na ta način doseči, da
se nobena duša ne bi čutila
zavrnjeno (Pismo Florenciu
Sánchezu Belli, EF-661019-3).

[61] Pismo Joséju Solísu Ruizu,
EF-661028-1. Qua libertate Christus
nos liberavit – Kristus nas je



osvobodil za svobodo (Gal 5,1). In
Domino – v Gospodu.

Dne 29. 10. 1966 je ustanovitelj
monsinjorju Dell’Acqui poslal dopis,
v katerem je med drugim dejal: 
Prilagam fotokopijo pisma, ki sem
ga poslal ministru Solísu. Mislim,
da bo nanj naredilo vtis, in upam,
da se bo zamislil ob dejstvu, da ga
pri podajanju nadnaravnih in
razumljivih razlogov, ki se mi
zdijo primerni, nazivam z
ekscelenca, namesto da bi ga tikal
(EF-661029-1, Appunto).

Kopijo tega pisma je prejel tudi Juan
de Borbón y Battenberg, ki mu
odpiše 15. novembra iz kraja Estoril
na Portugalskem:

»Moj dragi g. José María! Vročena mi
je bila kopija tvojega sijajnega in
energičnega pisma ministru
generalnemu tajniku Narodnega
gibanja, v katerem protestiraš proti
krivični tiskovni kampanji zoper



Opus Dei. Zdelo se mi je zelo
umestno, da so bile razjasnjene
stvari, ki jih določeni ljudje od vsega
začetka niso hoteli razumeti, in treba
je bilo to presekati enkrat za vselej. Z
zadovoljstvom gledam tudi na obisk
angleške kraljice matere v
študentskem domu Netherhall House
v Londonu in na posrečene besede,
ki jih je na koncu namenila
novinarjem. Priporočam se tvojim
dragocenim molitvam, pošiljam ti
močan objem, poljubljam tvoje roke
in te vdano pozdravljam« (RHF,
D-30752).

[62] Prim. Pismo Juanu de Borbónu y
Battenbergu, EF-661121-1.

[63] ABC (Madrid), 24. 3. 1966.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/4-poslednji-romantik/ (17.

Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/4-poslednji-romantik/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-poslednji-romantik/

	4. Poslednji romantik

