opusdei.org

4. Korporativne
dejavnosti

Ustanovitelj Opus Dei —
Zivljenjepis sv. JoZefmarija
Escrivaja.

30. Okt. 2023

7 Nazaj na kazalo

Glavni namen Opus Dei je usmerjen
v izobraZevanje njegovih ¢lanov;
vendar pa zaradi gorecnosti za
duse, ki je lastna njegovemu duhu,
vcéasih tudi Opus Dei kot ustanova
vodi apostolske naloge in pobude,"
ki se imenujejo korporativne zato, ker


https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/

Opus Dei »prevzame odgovornost za
doktrinalno in duhovno
izobraZevanje, ki se v njih izvaja«.””
Te pobude lahko obsegajo
najrazli¢nejSe dejavnosti: Sportne,
kulturne, umetniske, Solske ali
rokodelske, katerih cilj je sluZenje
druzbi. Gre za apostolske iniciative v
zdravstvenih domovih, centrih
kmetijskega usposabljanja, v
vajeniskih delavnicah in Solah, ki
potekajo skladno z laiSko
duhovnostjo, znacilno za Opus Dei.
Zato je poklicno delo drZzavljanov, ki
se v njih udejstvujejo, popolnoma
laiSko in poteka v okviru civilne
zakonodaje.”

Po pravici je ustanovitelj mogel reci,
da so glavni sadovi dejavnosti
Opus Dei tisti, ki jih doseZejo
njegovi ¢lani osebno, z
apostolatom zgleda in
prijateljstva."” Vendar pa je pri
vsakem apostolskem projektu vecjih
razseznosti potrebno sodelovanje



mnogih ljudi. Ze v prvih letih, ko je
ustanovitelj zacCel z apostolatom
Opus Dei med usluzbenci, fizi¢nimi
delavci in Studenti, je gojil misel, da
bi zasnoval kaksno izobrazevalno
ustanovo na visoki ravni. Prva
korporativna dejavnost je bila
Akademija DYA, katere cilj je med
drugim bil izobrazevanje
univerzitetne mladine. Zatem so
sledili Studentski domovi, ki so se s
Sirjenjem Dela namnozili. Toda
ustanovitelj, ki je sanjal o
povzdignjenju Kristusa na vrh
Cloveskih dejavnosti, je dolga leta
zavzeto molil za vzpostavitev
izobraZevalnega srediSca na
univerzitetni ravni, ki bi moglo
graditi pravic¢nejso druzbo.”

S tem ni dolgo odlasal. Kmalu se je
odlocil poloziti temelje bodoce
univerze, in sicer v Pamploni,
glavnem mestu Spanske pokrajine
Navara. Leta 1951 je skupini Clanov
Dela v Spaniji naro¢il, naj zacnejo



izvajati prvi del projekta: naj
vzpostavijo Studium Generale
Navara."™ Zamisel je bila drzna, saj so
zaCenjali z nicle. Aprila 1952 sta
prisla v Pamplono profesorja José
Maria Albareda in Amadeo de
Fuenmayor. Pamplonski Skof, msgr.
Delgado, pripoveduje, da je Ze
prvikrat, ko sta ga obiskala v
ustanoviteljevem imenu, »bilo Cutiti
Zivo in dejavno ocetovo vero ter
zaupanje njegovih sinov do njega«.”
Napotil ju je na regionalno vlado v
Navari, kjer so ju nadvse prijazno
sprejeli in obljubili, da bodo proucili
moznosti za denarno pomoc.

]

Nekaj mesecev pozneje je profesor
Sanchez Bella dobil nalogo, da
bodoco univerzo spravi v pogon. V
Pamplono je prispel julija 1952 ter
zaprosil za gmotno pomoc pri
navarski regionalni vladi, ki je
uzivala precej$njo upravno in
finan¢no neodvisnost. Dne 14.
avgusta se je regionalna vlada za



obdobje dveh let zavezala projekt
podpreti z vsoto, ki je znasSala
polovico tega, kar je zaprosil Sanchez
Bella. Zgolj s to pomocjo in brez
zagotovila stabilne gmotne podpore v
prihodnosti ni bilo prav nic
enostavno odpreti univerzo Ze v
bliZajoCem se mesecu oktobru. Toda
sprico izrecnega ustanoviteljevega
navodila so s pobudo nadaljevali.
Escrivajeva Zelja, da bi v Pamploni
ustanovili univerzo, se je tako zacela
uresnicevati. Skozi zgodovino se je
ustanavljanje univerz obicajno
opiralo na kakega vélikega mecena,
kralja ali papeZa, Ce Ze ni bilo
podprto s strani drZave; tako so
univerze ob otvoritvi vselej imele na
razpolago doloCeno premozenje
oziroma predvideno vsoto stroSkov v
uradnem proracunu.

Studium Generale Navara pa je priSel
na svet brez ustanovnega kapitala. O
tem pripoveduje Francisco Ponz,

eden od prvih rektorjev te univerze:



»OcCetova izjemna nadnaravna vera,
njegovo trdno upanje, moc boZje
ljubezni, ki ga je tako kot pri vseh
njegovih projektih priganjala k
zagonu Univerze v Navari, se je
prenasala na vse nas ter pregnala
kakrsnokoli oklevanje glede tega
nacrta, ki se je mnogim lahko zdel
prava norost.«® Ob vseh teh
»norostih« pa se je trdno drzal
razumnosti in zdrave pameti. Tiste,
ki so $li postavljat temelje bodoce
univerze, je spominjal, da zaradi
zgodnjega vstajanja sonce nic prej ne
vzide. Se pravi, da je treba dati casu
Cas in upostevati, da se velike stvari
rodijo majhne in nato postopno
rastejo. Oziroma, reCeno z njegovimi
besedami, Ce hocCejo ustvariti dobro
univerzo, naj poslusajo nasvet:
Zacnite z malim, da bo iz tega
zrasel orlic, ne pa kak pecen
vrabec. i

Ni Slo drugace, kot da se univerza
zaCne v skromnem obsegu in se nato



pocasi razvija. Oktobra 1952 je svoja
vrata odprla Visoka pravna Sola.
Profesorski zbor je sestavljalo osem
uciteljev, Studentov pa je bilo
kaksnih $tirideset."” Po dveh letih
delovanja je ustanovitelj predlagal,
naj proucijo moznosti za
vzpostavitev Visoke medicinske Sole.
Povprasani so enoglasno menili, da
bi bilo bolje pocakati. Takrat so bili
brez gmotnih sredstev in kazalo je,
da bi urejanje prostorov,
pridobivanje naprav in tehni¢nih
pripomockov, da ne omenjamo
uciteljskega zbora, zahtevalo
dolgotrajne in naporne priprave.
Ustanovitelj je pozorno pretehtal
njihov odgovor, nato pa predlagal,
naj zadevo ponovno proucijo. In oni,
opirajoc se na vero v oceta, so
sklenili zacCeti: oktobra 1954 sta luc
sveta ugledali Visoka medicinska in
Visoka bolni¢arska $ola."" Naslednje
leto je svoja vrata odprla Visoka Sola
za zgodovinske vede,"” potem pa leta
1958 Se dva inStituta: IESE (Instituto



de Estudios Superiores de la Empresa)
ter Institut za novinarstvo.™
Naposled je bilo leta 1959 z
otvoritvijo Se ene izobraZevalne
enote, bodocCe Naravoslovne
fakultete, in z ustanovitvijo InStituta
za cerkveno pravo, pod okriljem
Lateranske univerze, oblikovano

predhodnika Univerze v Navari.""
Ko je junija 1959 Sveti sedez
vzpostavil, je ustanovitelj izkoristil
priloZznost, da bi Spanskim
kardinalom, nadSkofom in Skofom
predstavil to novo izobraZevalno
dejavnost Studiuma Generale. 1z
Londona, Kkjer se je mudil v avgustu
1959, je petnajstim cerkvenim
dostojanstvenikom pisal takole:
InStitut za cerkveno pravo bo orodje
za veliko sluzZenje Bogu, ki bo
ucinkovito pripomoglo k
izobrazevanju laikov na podrocju
javnega prava Cerkve, skofijam pa
bo pomagalo vzgajati gorece



duhovnike, ki bodo znali vrsiti
naloge v Skofijskih kurijah ali pa
opravljati predavateljsko delo v
semeniScih. s

Ob tem ko se je Studium Generale
naglo razvijal, so nekateri Skofje
pomislili, da v Spaniji nastaja nova
univerza."® Regionalna vlada je
zelela, da bi bili Studijski programi v
celoti priznani; in kot edino pot za
polno civilno priznanje Studija je
ustanovitelj videl sklicevanje na 31.
Clen konkordata med Svetim
sedeZem in Spanijo iz leta 1953.
Pobudo, da bi navarski Studium
Generale pridobil univerzitetni
status, je kardinal Tardini, sledec
Zelji Janeza XXIII., navduSeno podprl.
Ustanovitelj, ki bi si sicer bolj Zelel
civilnega priznanja s strani drzave,
se je lotil potrebnih postopkov, da bi
Cerkev Studium Generale lahko
povzdignila v univerzo.™

[17]



Dne 3. aprila 1960 je kardinalu
Pizzardu poslal pisno prosnjo, naj se
navarskemu Studiumu Generale
podeli status univerze, ceS da Ze
izpolnjuje pogoje, zahtevane v
apostolski konstituciji Deus
Scientiarum Dominus, in predpise
glede profesorskega zbora,
nastanitve $tudentov itd." Na
praznik Gospodovega spremenjenja,
6. avgusta 1960, je Sveti sedeZ z
odlokom Erudiendae ustanovil
Univerzo v Navari in 15. oktobra
istega leta za velikega kanclerja
imenoval msgr. Escrivaja de
Balaguerja."*”

Konec poletja 1960 se je ustanovitelj
iz Londona vrnil v Rim ter se zaprl v
svoj »kotiCek Ville Tevere«, a ne za
dolgo. V drugi polovici oktobra ga je
Cakala cela vrsta javnih dogodkov,
verskih in akademskih slovesnosti.
Pred meseci je bil na nuncijevo
prosnjo sklenjen dogovor z
nunciaturo, na podlagi katerega naj



bi duhovniki Opus Dei prevzeli skrb
nad papesko baziliko sv. Mihaela v
Madridu.” Dne 30. aprila 1960 je bil
kot redni Clan sprejet v Colegio de
Aragon, v »krog izbranih Aragoncev,
katerih talenti in drZavljanske
kreposti onkraj njenih meja
poveliCujejo dezelo, v kateri so luc
sveta ugledali«.”” V Zaragozi mu je
na prosnjo Filozofske fakultete
univerza podelila Castni doktorat.
Zatem je moral v Pamploni
prisostvovati svecanosti ob
vzpostavitvi Univerze v Navari in se
5. oktobra 1960 udeleZiti prireditve,
na kateri je prejel naziv Castni
mescan Pamplone.” Brez dvoma je
moral ob teh priloZnostih premagati
svoj naravni odpor in se udeleziti
tako dolge vrste njemu posvecenih
slovesnosti.

[23]

Iz Rima se je odpravil 10. oktobra,
trdno odlocCen, da nekaj dni prezivi v
Madridu. Ze ve¢ let je v Spanijo hodil
zgolj na hitre obiske, ne da bi se



utegnil tam pomuditi, in vecje Stevilo
Clanov Opus Dei ga Se nikdar ni
videlo v Zivo. V ponedeljek, 17.
oktobra, je maSeval v nabito polni
baziliki sv. Mihaela in ni si mogel kaj,
da se ne bi z ganjenostjo spomnil
svoje prve mase po prihodu v Madrid
aprila 1927.

Izrazi naklonjenosti, s katerimi so ga
vsepovsod obsipavali, so bili nekaj,
Cesar ni bil vajen, nekaj
nezdruZljivega z njegovim vodilom
skriti se in izginiti. Na predvecer
svojega odhoda v Zaragozo je pisal
Clanom Generalnega sveta:

Predragi, naj mi Jezus obvaruje te
sinove. Vse poteka zelo dobro,
vendar si zelo Zelim vrnitve v svoj
koticek.rzs1

Potem ko mu je 21. oktobra rektor
Univerze v Zaragozi slovesno podelil
Castni doktorat, je na tisti slavnostni
prireditvi novi doktor imel govor, v
katerem ni mogel mimo svojih



spominov na zaragoska Studijska
leta. Tema nagovora je bila: Sledi
Aragonije v vesoljni Cerkvi.”®
Popoldne in dokler je ostal v mestu,
So prijatelji in stari znanci drli v
nadskofijski dvorec, Kkjer se je bil
nastanil na prigovarjanje
monsinjorja Casimira Morcilla.
»Mladi in manj mladi,« pripoveduje
neka prica, »so se prerivali, da bi se
lahko priblizali naSemu ocetu ter od
njega prejeli blagoslov, znamenje
kriZa na Celu, poljub ali da bi se zgolj
dotaknili njegovega talarja.«*” S
hvalezZnostjo je sprejemal poklone, ki
jih je bil deleZen, globoko v sebi pa je
bil potopljen v druge misli, kakor bi
mu bile njegove zasluge nekaj tujega.
In kaj se je s temi Castmi zgodilo?
Doktorski prstan, ki se je med
slovesno podelitvijo bles¢al na
njegovi roki, je po ustanoviteljevi
vrnitvi v Rim koncal kot okrasek na
uhlju glinenega oslicka,

razstavljenega v neki vitrini.”®



Njegovo bivanje v Zaragozi je bilo
kratko in nabito s spomini: tisti
vztrajni molitveni vzklik Domina, ut
sit!, ki ga je dnevno ponavljal v
baziliki Pilar; boleca nova masa v
Marijini kapeli; ljubljeno Semenisce
sv. Karla in dolga bedenja na eni
izmed tribun cerkve, ko je bil sam z
NajsvetejSim, ... ter hrepenece
hitenje po nadskofijskem dvorcu,
dokler ni nasel kapele, v kateri mu je
kardinal Soldevila podelil tonzuro ...
91 Koliko radosti in koliko trpljenja!

24. oktobra je odrinil proti Pamploni.
Naslednji dan se je po okraSenih
mestnih ulicah dolg sprevod
profesorjev Studiuma Generale in
drugih Spanskih univerz,
predstavnikov mestnih in
regionalnih civilnih oblasti, pomikal
proti stolnici, kjer je nadSkof, msgr.
Delgado, daroval sveto maso ob
navzocnosti tretjine Spanskega
episkopata. Po masi je bila v gotski
dvorani stolnice slovesnost, na kateri



je nuncij, msgr. Antoniutti, prebral
odlok, s katerim je Studium Generale
dobil status katoliSke univerze.
Potem ko sta zbrane nagovorila
podpredsednik regionalne vlade in
pravosodni minister kot predstavnik
drzavnega voditelja, je nekaj besed v
zahvalo izrekel novi veliki kancler
Univerze v Navari.®” v
popoldanskem casu je bila slovesna
podelitev naziva ¢astni meScan
Pamplone. Veliki kancler je v kratkih
potezah orisal vlogo univerze:

V Navari si Zelimo prvovrstno
kulturno Zarisce v sluzbi nase Matere
Cerkve. Zelimo, da se tukaj vzgajajo
uceni ljudje s krs¢anskim ¢utom za
Zivljenje. Zelimo, da se v tem okolju,
tako naklonjenem umirjenemu
razmiSljanju, goji znanstvena
dejavnost, zakoreninjena v
najtrdnejSih nacelih, in da s svojo
lucjo razsvetljuje vse poti ¢loveSkega
védenja.su



V celostni viziji tega, kar mora biti
univerza, brez dvoma prevladuje
misel o sluZenju. Univerza v sluzbi
sveta - to je naslov govora, ki ga je
imel dopoldne tistega dne na slovesni
akademski prireditvi v stolnem
refektoriju, kjer je danes skofijski
muzej.®

Na kratko povedano, njegov pogled je
zaobjemal ubrano celoto znanosti in
vescin, od teologije do
humanisti¢nih, druZbenih, tehnié¢nih
in naravoslovnih ved, kajti cilj nove
univerze je bil »spodbujati
raziskovanje [...], vzpostavljati
specializirano poucevanje [...],
prispevati k izoblikovanju kulturne
sinteze, ki bo spravila v sozvocje [...]
enoto CloveSke resnice, pozivljene in
razsvetljene z lucjo katoliske vere«.”
Veliki kancler je to univerzo zasnoval
v pristnem kr$canskem duhu, zato je
bila brez razlike odprta za vse,
svobodna in neodvisna ustanova. 1z
njenih predavalnic in profesorskega



zbora so izhajali pokonc¢ni moski in
Zenske z veliko ljubeznijo do resnice:

Univerza ve, je dejal leta 1974, da
potrebna znanstvena objektivnost po
pravici zavraca vsakrsno ideolosko
nevtralnost, vsako dvoumnost,
vsakrsen konformizem in
strahopetnost: ljubezen do resnice
obvezuje celotno znanstvenikovo
Zivljenje in delo ter podpira njegovo
trdno drzo postenosti v primeru
morebitnih nelagodnih situacij.isa

Kaj je ustanovitelj pricakoval od tega
kompleksnega akademskega
podviga? Uspeh, ugled, ucinkovitost?
Od Univerze v Navari je tako kot od
vsake korporativne dejavnosti
pri¢akoval duhovnih in apostolskih
sadov. Ucinkovitost teh dejavnosti,
je zatrjeval, ocenjujem po stopnji
svetosti, ki jo doseZejo ljudje, ki se
Z njimi ukvarjajo.ss

Cilj, h kateremu je oCe stremel pri
vsakem apostolskem delu, je bil zelo



visok. Ta cilj je bil nadnaravnega
znacaja in se je navezoval na
sporocilo, prejeto 2. oktobra 1928:
Bog nas Kklice, da se sredi sveta
posvecujemo s pomocjo svojega
poklicnega dela. Zato nam kot
narocCena pride naslednja oCetova
anekdota, povezana z Univerzo v
Navari. Oktobra 1960, mu je neki
¢lan Dela, takrat dekan Medicinske
fakultete, spregovoril o svojih
univerzitetnih skrbeh. Oce ga je
prekinil in ga vprasal:

—In ti, ¢emu si prisSel v Pamplono?
Odgovoril mu je:

— Da bi pomagal vzpostaviti to
univerzo.

Oce pa mu je z zanj znacilno
naglostjo odlo¢no in glasno dejal:

— Sin moj, prisel si zato, da bi
postal svet. Ce to doseZes, si
izpolnil vse. 36



Za univerzo se je zacenjalo
pomembno obdobje njenega razvoja.
Treba je bilo Se marsikaj doreci. V
tem duhu je nekaj mesecev pred
podelitvijo statusa univerze
pamplonski nadskof pisal kardinalu
Pizzardu: odlok o vzpostavitvi je
»potrebni predpogoj za to, da bi po
ustreznem dogovoru med
predstavniki obeh oblasti — cerkvene
in civilne — nova univerza v bodoce
mogla podeljevati akademske nazive,
ki bodo civilno popolnoma priznani«.
7 Ta »ustrezni dogovore, ki bi lahko
bil enostavno doseZen s pomocjo
zakonskega odloka na osnovi
veljavnega konkordata, pa se je
razvlekel v silno teZavna pogajanja,
ki so trajala poldrugo leto. Izbrana je
bila drugacna pot: podpis sporazuma
med Svetim sedeZem in drzavo
Spanijo, za to pa je bilo treba
premagati Stevilne ovire.®™

TeZave so izvirale iz najrazlicnejsih
podrocij. Na prvem mestu s strani



politikov, povezanih z generalnim
sekretariatom Falange, ki so vlogo
drzave pojmovali avtoritarno ter
nasprotovali svobodnemu sistemu
univerzitetnega izobrazevanja.
Podobna staliSca so podpirali tudi
univerzitetni profesorji, ki so se
sklicevali na doloCene liberalne
tradicije.” Poleg tega so se med
pripravo predloga o priznanju
istoCasno razsirile govorice, da je
Opus Dei sproZil postopek za
vzpostavitev Univerze v Navari, ne
da bi se prej posvetoval s Spanskimi
$kofi.*” V resnici pa, kot je nuncij
dobro vedel, so od vsega zacCetka
ravnali na osnovi prosnje, nasveta in
navodil Svetega sedeZa.

Ko so bila aprila 1962 pogajanja
zakljucena, je bil sporazum podpisan
in naslednji mesec sta ga ratificirali
obe strani: drzava Spanija in Sveti
sedez. Odlok Ministrstva za
izobraZevanje, s katerim je bila
priznana civilna veljavnost nazivov



Univerze v Navari, je bil objavljen 8.
septembra 1962.

Ze nekaj mesecev prej je ustanovitelj
Cestital in izrazil svojo hvaleZnost
tedanjemu apostolskemu pronunciju,
kardinalu Antoniuttiju, za
ljubeznivo skrb in sveto
prizadevnost pri podpori tega
postopka. V tistem pismu je Se dejal:
Ne morem pozabiti na teZave, na
dolocena nerazumevanja, ki jih je
gospod kardinal moral premagati;
toda z veseljem ob kon¢énem
uspehu so bile prav dobro
poplacane.

Ustanovitelj se je moral tej zadevi
temeljito posvetiti z vso »sveto
prizadevnostjo«, ki je tlela v
njegovem znacaju. V bitki proti
starim politicnim zameram civilnih
oblasti in proti oviram, Ki jih je
postavljal tisk avtoritarne drZave, je
odlo¢no zagovarjal argumente
pravicnosti in zdravega razuma.



Podrobnosti se sicer v pismu
Antoniuttiju res ne dotika, jih pa
omenja v pismu Pavlu VI, 14. junija
1964, ko se je ozracCje Ze umirilo.
Takole povzema svoje ukrepanje pri
doseganju sporazuma:

Sprico takSnega nasprotovanja s
strani drZave, ki se je upirala
potrditvi pravnih posledic (civilnemu
priznanju) slovesnega dejanja Cerkve
(vzpostavitve katoliSke univerze),
sem $el v Spanijo in protestiral
najprej pri Francu, potem pa Se po
vrsti pri vseh ministrih. Samo v dveh
primerih je bilo vzdusje pogovora
neprijetno in napeto, in sicer na
sreCanju z ministrom Solisom,
tajnikom Falange in voditeljem
sindikata, predvsem pa pri ministru
Castielli. a2

Druga tezava je bila povezana z
vprasSanjem financiranja. Univerza je
bila brez premoZenja. Stevilo fakultet
in visokih 3ol je iz leta v leto raslo, s



tem pa tudi pricakovani stroski.
Gmotna pomoc, prejeta od lokalnih
in zasebnih institucij, je pokrila
komaj 30 odstotkov proracuna. S
ciljem pridobivanja sredstev je bilo
leta 1962 ustanovljeno Drustvo
prijateljev Univerze v Navari.”” Leto
za letom se je bilo treba spopadati z
njenimi gmotnimi potrebami, pri
Cemer se niso nikdar zatekali k
financni podpori Cerkve ali Spanskih
Skofij. Gospod skof, je ustanovitelj
dejal monsinjorju Delgadu, vsa
gmotna sredstva skofije in vse, kar
boste v to vloZili, naj bo za
duhovnike. Nam pa vi nikdar ne
dajte nicesar: niti intencije za eno
SAmo maso.

kK 3k

V tistih letih je msgr. Gastone
Mojaisky Perrelli, apostolski
odposlanec za Britansko vzhodno in
zahodno Afriko, premisljeval o
negotovi prihodnosti afriSke celine. V



pol stoletja se je zgodil bliskovit
prehod od kolonialne razdelitve
Afrike k hitri dekolonizaciji. K temu
so pripomogli razli¢ni dejavniki, med
katerimi je bila nedvomno
najpomembnejSa sprememba, ki jo je
prinesla druga svetovna vojna z
utrditvijo nacela svobode in
demokracije v tretjem svetu. Z
izjemno naglico so se razvijali
nacionalizmi, ki so se opirali na
avtohtone politicne stranke. Ljudstvo
je zahtevalo, da je po svojih
zastopnikih udeleZeno pri
zakonodajnih procesih in nalogah
vlade. Do leta 1960 je Ze vec kot
dvajset drzav doseglo popolno
samostojnost.

Sredi tega vrenja in burnega gibanja
za neodvisnost je msgr. Mojaisky
Perrelli kaj kmalu ugotovil, kam
veter piha. Sile, dolgo casa zatrte
zaradi kolonialne nadvlade, so
bruhale na dan kakor orkan
osvobajajoCega nasilja ter za seboj



puscale kaoti¢no praznino. S
prihodnostjo katoliStva v Afriki si je
apostolski odposlanec belil glavo v
Mombasi, v Keniji, na obreZju
Indijskega oceana. V drzavi se je
pravkar koncala krvava vojna po
vstaji Mau Mau in v teku so bile
priprave na njeno neodvisnost. V
sosednjih dezelah - in Kenija pri tem
ni bila izjema - so se zgodovinski
preobrati vrstili z vrtoglavo naglico.
Sprejemale so se prenagljene
politiCne in kulturne reforme. Ta
silna gonja se je ponekod razSirila na
verske ustanove, kjer je bilo kljucno,
kdo bo tja prisSel prvi in prevzel
vodilno vlogo.

Msgr. Mojaisky Perrelli je v mislih
preudarjal: »Izgubili smo dirko v
Centralnoafriski federaciji (obe
Rodeziji in Njasaland), kjer je pred
nekaj meseci britanska kraljica mati
odprla univerzo. Izgubili smo dirko v
Ugandi (v najbolj katoliSki deZeli na
obmocju te apostolske delegacije),



kjer Ze deluje Makerere College. Ne
bi Zelel izgubiti $e zadnje tekme. «**!

Vzel je torej v roke pero, da bi se
obrnil na msgr. Escrivaja de
Balaguerja, ki ga je spoznal v Rimu in
do katerega je cutil globoko
spostovanje kakor do svetnika:

»Mombasa, 26. okt. 1957
Nadvse cenjeni monsinjor!

Zelel bi izkoristiti ‘staro prijateljstvo’
in vas zaprositi za resni¢no veliko
dejanje ljubezni v korist Cerkve v teh
deZelah. Vi sami poznate potrebe in
obete afriSkih misijonov. Prispeli smo
do odlocilnega trenutka: Stevilo
kristjanov, narasc¢anje spreobrnjenj,
skoraj$nji prehod na ‘avtonomno
oblast’ itd. so razlogi, zaradi katerih
se sedaj bije bitka izrednega pomena
za prihodnost Afrike.

V roku 20 let bo odloc¢eno - kdo ve, za
koliko ¢asa —, ali bo katoliStvo vera



vecine in bo imelo velik vpliv v teh
deZelah ali pa bo, Bog ne daj,
omejeno ... kakor ena izmed mnogih
krscanskih sekt.

Zaradi tega je skrajno pomembno
ustanoviti katoliSko univerzo; Ceprav
bi imela le eno fakulteto ali le prvi
letnik ene same fakultete. Priti prej
kot drugi je bistveno [...].

Premislite torej pred Bogom, ali bi mi
mogli v ¢im krajSem casu priskrbeti
usposobljeno osebje, ki bi lahko
zacCelo s fakulteto za gradbenistvo, ki
bi jo odprli v Nairobiju v Keniji.
Morali bi biti angleSko govoreci,
direktor pa po moznosti iz Velike
Britanije (Oxford ali Cambridge).

Dodati moram Se to, da bi nam
Kongregacija za Sirjenje vere gmotno
pomagala.

Rotim vas, da mi potem odgovorite
(pritrdilno) in razmislite, ali lahko



posljete koga, ki bi projekt proucil na
kraju samem.

Cordialmente in Domino.«"*"

Le kako bi mogel zavrniti tako
duhovnisko in tako katolisko
prosnjo? Ocetovo srce je bilo v ritmu
Kristusovega Srca. Kaj vse bi storil za
blagor dus! (S podobno prosnjo, ki je
prav tako ni mogel odkloniti, se je
nanj obrnil msgr. Caggiano, Skof v
argentinskem mestu Rosario, ko ga je
rotil »pri Kristusovih Zebljih«.) In
tako je v boZji navzocnosti stvar
pretehtal ter v odgovor zapisal:

Rim, 4. november 1957
Draga ekscelenca,

dobil sem v roke vaSe pismo z dne
26. oktobra in nanj Zelim nemudoma
odgovoriti.

Ne morete si predstavljati, kako zelo
smo sedaj zasuti z delom [...]; prav



tako vsaj Se nekaj let ne bomo imeli
na razpolago vsega osebja, ki bi bilo
potrebno.

Vendar je klic vasSe ekscelence tako
duhovniski, da vam ne morem reci
»ne«. Zato bosta, tako kot Zeli vasa
ekscelenca, konec januarja tja prisla
dva moja sinova inZenirja — eden iz
angleSko govorecega sveta —, da bi
skupaj z vami na licu mesta
ugotovila, kateri bi bil najhitrejsi
nacin za zacetek te dejavnosti.
Pozneje, ko se bosta vrnila in
porocala Generalnemu svetu, bomo
poskusili ¢im hitreje sproziti zagon te
gradbene fakultete v upanju, da bo to
lahko temelj za celotno univerzo.

Gmotna pomoc s strani kongregacije
Propaganda Fide bo zares potrebna,
saj se utapljamo v finan¢nih
obveznostih sprico tolikih
apostolskih dejavnosti, ki se jih je
Opus Dei istocasno lotil v
najrazli¢nejSih drzavah.



Ne pozabite nas priporociti Gospodu,
ekscelenca.

PrisrCen objem vam poSilja
in Domino
Josemescriva de B.u7

Oktobra 1958 je Pedro Casciaro po
oCetovem narocilu odpotoval v
Kenijo, da bi se seznanil s
tamkaj3$njimi razmerami."® V tistem
Casu je bila Velika Britanija na tem,
da s pomocjo medrasne tranzicijske
vlade uvede neodvisnost Kenije.
Ustanovitelj je pristal na Zeljo
Svetega sedeZa o ustanovitvi
katoliSke univerze, vendar pod
pogojem, da vlada zagotovi
spostovanje lastnine in neodvisno
delovanje te izobraZevalne ustanove.
Pridobitev takSnega zagotovila ni
bila mogoca, tako da je bilo treba
projekt spremeniti. Pojavil se je
problem, ki ga niti pristojna
kongregacija, niti msgr. Mojaisky



Perrelli, niti nadSkof v Nairobiju,
msgr. John Joseph McCarthy, niso
znali resiti. Namrec veljavni Solski
sistem je zahteval vzpostavitev
posebnih centrov, v katerih naj bi
Studjj trajal dve leti in naj bi
predstavljal vmesno stopnjo med
srednjo Solo in vstopom na univerzo.
Tak$nih centrov pa v Keniji ni bilo."*”

Oce je bil tisti, ki je, po priCevanju
Pedra Casciara, predlagal
ustanovitev posebnega viSjeSolskega
zavoda in Studentskega doma. Tako
je nastal Strathmore College. Deloval
naj bi skladno s sekularnostjo,
znacilno za Opus Deij, in pri tem
spostoval Stiri sploSna nacela: »1)
College mora biti medrasna
ustanova; 2) odprt mora biti za
nekatolicane in za nekristjane; 3)
College ne sme biti priznan kot
misijonska Sola; in 4) Studentje
morajo placevati vsaj simboli¢no
Solnino, zato da bodo pouk cenili in
da ne bodo imeli slabega ob¢utka.«"”



Strathmore College je svoja vrata
odprl meseca marca 1961. Na svet je
prisel sredi polnega razmaha
politi¢ne tranzicije. Volitve leta 1961
so privedle do notranje avtonomije
in leta 1963 je Kenija dosegla
popolno neodvisnost. Tako
kolonialne kot lokalne oblasti tistega
obdobja so imele dokaj skepti¢ne
poglede na prihodnost tega
medrasnega, medplemenskega in
medverskega collegea. Slo je za prvi
tovrstni poskus v vzhodni Afriki in,
iskreno receno, nihce ni verjel, da bo
ostal pri zZivljenju. Toda od vsega
zaCetka so vanj sprejemali
temnopolte, belce in Indijce;
Studente, ki so pripadali katerikoli
religiji in izvirali iz razli¢nih plemen.
Ne da bi kakorkoli posegal v politi¢no
ureditev porajajocCe se drZzave, je oCe
v tisto ustanovo vtisnil vodilno
nacelo: Obstaja le ena rasa, rasa
boZjih otrok. 1



IstoCasno so sledeC ustanoviteljevim
napotkom njegove hcere ustanovile
Kianda College, prvo Solo za poslovne
sekretarke v Keniji. To je bila pobuda
za razvoj druzbenega statusa
kenijskih Zensk, saj so iz te Sole, ki je
sprejemala vse Studentke ne glede na
poreklo ali socialni polozaj, izhajali
usposobljeni kadri tako za javne

ustanove kot za zasebna podjetja.””

Sozitje brez diskriminacije in
predsodkov kljub ob¢utnim razlikam
med verskimi, etni¢nimi in
plemenskimi skupinami, je bilo
ob¢udovanja vreden doseZek. »Ce se
ne bi drZali takSnih nacel, bi ob
prehodu Kenije v neodvisnost college

propadel ali pa bi bil
razlastninjen,«** pripominja Pedro
Casciaro.

kK kK

Pri aktivnostih korporativnega
znacaja ne gre za versko niti za
cerkveno in uradno katolisko



dejavnost.” 0d tod pogoj, ki ga je
skladno z duhom Opus Dei postavil
ustanovitelj, preden je zacel delovati
Strathmore College: ne sme biti
priznan kot misijonska Sola.
Namrec enako kot ¢lani Opus Dei
nismo redovniki, je zapisal, takotudi
nismo misijonarji. Nase
apostolsko delo, ki ga vrsimo kot
misijo[poslanstvo], je povsod isto:
tako v najbolj oddaljenem kraju
izmed tistih, ki jih uvrscajo v
misijonske deZele, kot tudi na
asfaltiranih ulicah Rima, Londona
ali Pariza, Madrida ali New Yorka.
551

Toda kako naj to poslanstvo vrsi laik?

Zivi svoje obicajno Zivljenje; delaj
tam, Kjer si, in si prizadevaj
izpolnjevati dolZznosti svojega stanu,
dobro dokoncati naloge svojega
poklica ali sluzbe, vsak dan se trudi
za rast in napredovanje. Bodi lojalen,
razumevajocC do drugih in zahteven



do samega sebe. Naj bo v tebi
mrtvicenje in veselje. To bo tvoj
apostolat. In ne da bi ti sam v svoji
ubogi bednosti vedel zakaj, bodo
ljudje, ki te obdajajo, prisli k tebiin v
naravnem, preprostem pogovoru —
ob koncu sluzbe, na druzinskem
sreCanju, na avtobusu, na sprehodu,
kjerkoli — boste kramljali o nemiru, ki
je prisoten v dusah vseh ljudi, Ceprav
se vCasih nekateri tega nocejo
zavedati; to bodo pocasi bolje
razumeli, ko bodo zaceli zares iskati
Boga.rse

Ta dnevni stik s prijatelji in
sluzbenimi sodelavci, ki ga beseda in
zivljenjski zgled preZemata s
krs¢anskim pricevanjem, je pravi
apostolski kvas. Na videz se to stalno,
ponizno in tiho delo zdi pocasno,
toda na dolgi rok je nadvse
ucinkovito.

Lepega dne ustanovitelj prejme
pismo, v katerem mu njegov dobri



prijatelj pater Silvestre Sancho,
dominikanec, v tistem ¢asu rektor
Univerze sv. TomaZa v Manili,
predlaga, naj Delo ¢im prej zacne
delovati na Filipinih. O¢e mu
novembra 1956 odgovori in pojasni,
zakaj njegovi prosnji ne more
ugoditi:

Predragi pater Sancho! Prejel sem
tvoje pismo, za katero sem resni¢no
hvaleZen, in v veliko veselje bi mi
bilo, ko bi ti mogel odgovoriti
pritrdilno. Toda pred kratkim sem od
Svetega sedeZa dobil narocilo, naj
nasa ustanova prevzame skrb nad
nekim misijonskim ozemljem, in
potrebno je pocakati, ker ne vem,
koliko Jjudi bomo morali poslati tja.

[571

Dejansko je nekaj mesecev predtem
msgr. Samoré, vatikanski drzavni
tajnik, sporocil Escrivaju, da Zeli
papez Pij XII. zaupati Delu eno izmed
prelatur nullius, ki naj bi bile



vzpostavljene v misijonskih dezelah.
Msgr. Samoré je ustanovitelja osebno
obiskal ter mu pokazal zemljevid
Peruja, na katerem so bila oznacena
ozemlja, pripadajoca prelaturam v
postopku ustanavljanja. Nadvse
vljudno je ustanovitelja prosil, naj
izbere tisto, ki bi se mu zdela za Opus
Dei najprimernejsa. Ta pa je
ponudbo odklonil. Raje bi videl, mu
je dejal, da najprej druge ustanove
izberejo obmocje po svojem okusu in
ozemlje, ki bo ostalo, bo sprejel Opus
Dei.[58]

Ta zares katoliski pogled je Ze v
zgodnjih letih prevzel njegovo duso
in hotel je, da bi apostolska vnema
postala resni¢nost tudi v Zivljenju
njegovih duhovnih otrok. Takole jim
je razlagal razvoj te gorecnosti:
Zacne se s tem, kar je dosegljivo, z
obic¢ajnimi vsakodnevnimi
opravili, in korak za korakom se v
koncentricnih krogih Siri
hrepenenje po Zetvi: v narocju



druZine, na delovnem mestu, v
civilni druzbi, v kulturnem
zdruzenju, na politicnem
zborovanju, med vsemi
sodrZavljani ne glede na njihov
druZbeni poloZaj; naposled doseZe
celo odnose med narodi, v svoji
ljubezni zaobjema najrazlicnejse
rase, celine, civilizacije. 9

Za boZiC 1956 je s prisrénimi ¢ustvi
voScil svojim héeram in sinovom.
BoZje Dete je prosil za obilo milosti,
da bi bilo novo leto - s pomocjo
vaSe zvestobe, Ki je sreca - polno
poklicev in apostolskih dejavnosti,
ljubezni, od enega pola zemlje do
drugega.”” Kljub temu
apostolskemu vrenju v Stevilnih
deZelah, kamor se je Delo Ze razSirilo,
pa je oCe Cutil nezadovoljstvo ob
pogledu na vse, kar je bilo Se treba
storiti. Njegova Sirokosrcnost in
veli¢ina duha sta prehitevala njegove
zmoznosti. Cutil je nezadovoljstvo,
ker ni mogel doseci vsega. Vse to je



bilo kakor brezmejno morje.
Zacasno je bilo potrebno odloZiti
nacrte v Belgiji, da bi bilo mogoce
poskrbeti za Brazilijo in Kanado;"®"
odreci se je bilo treba tudi Filipinom,
dokler ne spravijo v pogon perujske

prelature.

Z apostolsko konstitucijo je bila 12.
aprila 1957 ustanovljena nova
prelatura nullius oziroma ozemeljska
prelatura, katere pastoralna oskrba
je bila zaupana Opus Dei. Obsegala je
ozemlja pokrajin Huarochiri in
Yauyos, ki so bila od nadskofije Lima
precej odmaknjena. Njen prelat je
postal msgr. Ignacio Orbegozo, Clan
Opus Dei.'”” Pet let pozneje je bila na
podlagi sporazuma med limskim
nadskofom kardinalom
Landazurijem in prelatom v Yauyosu
vloZena prosnja pri Svetem sedezu za
spremembo meja tega cerkvenega
obmodja.” Prelatura je tako dosegla
velikost 15.000 kvadratnih
kilometrov in Stela okrog 165.000



prebivalcev. Polozaj in razmere, ki so
vladale na njenem ozemlju, nam
opiSe msgr. Orbegozo. Pravi, da je
bila to »izredno revna in nedostopna
deZela, ker ni imela cest. Lezala je na
nadmorski viSini od tri do Sest tisoc
metrov, Kjer je primanjkovalo prav
vsega. VeC kot devetdeset cerkva je
bilo napol porusenih in zapuscenih,
saj je minilo Ze petindvajset let brez
duhovnikov. «*?

Od vsega zacCetka je imel prelat na
razpolago nekaj skofijskih
duhovnikov, ¢lanov Duhovniske
druzbe sv. Kriza, ki so jim njihovi
Skofje dali dovoljenje za prehod v to
prelaturo. Ve¢ mesecev so spoznavali
deZelo, obiskovali njene kraje in
revne vasice, izgubljene med
gorskimi vrhovi ali razsejane po
visokih planotah. Na hrbtu jezdne
Zivali so se morali prebijati po poteh
med nebom in globokimi brezni, ki
so bile tako ozke, da bi jih vsak
napacen korak lahko pognal v



prepad. Podeljevali so zakramente:
krst, zakon, bolniSko maziljenje.
Popravljali so propadajoce cerkve.
Spovedovali so in masevali. Vsi
tamkajsnji prebivalci niso razumeli
Spanscine, kajti mnogi so govorili
kecujski jezik, vendar to ni bila ovira
za pridiganje in izkazovanje tolazbe
tem ljudem. Na zacetku je bilo Se
posebej tezko. OcCe jih je v mislih
nenehno spremljal in bil Zeljan
njihovih novic. Zelel jim je pisati,
vendar ob taksSnih in drugac¢nih
opravilih nikakor ni naSel trenutka,
da bi to storil v miru. Nazadnje jim je
iz Pariza poslal nekaj odmerjenih in
gorecCih vrstic:

Pariz, 30. januar 1958

Predragi Ignacio in vsi! Naj mi Jezus
obvaruje te sinove v Yauyosu.

Kako sem si Zelel, da bi vam pisal!
Vendar so vam najbrz Ze povedali, da
sprico bolezni in neodloZljivega dela



skorajda nisem mogel spisati niti
majhne pisemske pole.

Vas imam Se posebej v mislih:
priporocam vas Gospodu in
spodbujam Se druge k molitvi za vas,
spremljam vas, in ko pomislim na
vas, me navdaja ponos.

Poznam teZave, povezane s tem
oranjem ledine. Trudimo se, da bi
¢im prej lahko tja prisli Se drugi vasi
bratje, tako da vas bo poleg prelata
skupaj dvajset. Se naprej boste
delezni podpore in preprican sem, da
bomo presegli vse cilje.

Bodite mozje molitve, izpolnjujte mi
norme. Bodite vedno veseli in
optimisticni. Jejte, pocivajte,
pomagajte drug drugemu ter bodite v
nadnaravnem duhu pokorni svojemu
prelatu. Bodite iskreni, ohranjajte v
svojem Zzivljenju sveto navado
bratskega opomina. In ne pozabite,
da vas ta ubogi gresnik, ki je vas ocCe,
vsak dan izro¢a Gospodu in nasi



presveti Materi, sveti Mariji, kot
prvenec misijonskega dela, ki se bo
sedaj nadaljevalo v Nairobiju in v
Osaki. Brezmejno morje ljubeznil!

Z vso duso vas blagoslavlja, objema
in vas ima rad vas$ oce

Mariano.ss;

Eden tistih prvih duhovnikov, ki so
prestali dokaj let apostolskega
garanja v Yauyosu, priCuje, da je oCe
»tistemu koSCku Cerkve posvecal
toliksno skrb, da se je zdelo, kot da
nima drugih, pomembnejsih
opravil«.” Bedel je nad njimi s svojo
molitvijo, jim pomagal z nasveti,
utiral jim je pot s pastoralnimi
pobudami ter jim nudil zavetje z
oCetovsko ljubeznivostjo in
neznostjo:

Stalno ste prisotni v moji molitvi, jim
je govoril, in Zelim vam pomagati, da
boste zmagovali v tisoCerih drobnih



junastvih, ki jih otrokom Boga v
njegovem Delu nikdar ne manjka.e

Kadar ga je ponoci mucila

njim. Skupaj z njimi je pesacil gor in
dol po hribih in dolinah ter
sodozivljal njihove napore ...

Naj mi Jezus obvaruje te sinove v
Yauyosu, je pisal prelatu.

Predragi Ignacio! Tvoje pismo ob 2.
oktobru me je silno razveselilo.
Sledim vaSim korakom, stalno vas
spremljam pri vasem duhovniskem
delu, pri vasih prigodah, ki vam jih
zavidam, v vasi navidezni
osamljenosti. Koliko molim za vas!

[...]

Rad bi se v miru srecal prav z vsakim
izmed teh sinov in z njimi
pokramljal. Upam, da mi bo Gospod
¢im prej naklonil to veselje. Tudi
moje srce bije in moja pljuca dihajo
za Yauyos.ss



Njegovo veliko hrepenenje je bilo, da
bi v trdi zemlji andskih gora videl
ukoreninjeno upanje mladih
poklicev, ki bi v prihodnosti
nadaljevali z delom duhovnikov,
poslanih iz Evrope. V ta namen je
prelatura potrebovala semenisce, v
katerem bi se vzgajali bodoci
duhovniki. Ce bi se marljivo
osredotocili na ta cilj, bi Cez dvajset
let lahko imeli prva masniska
posvecenja.

Vsakokrat ko pride tvoje pismo, je
pisal monsinjorju Orbegozu, ga
vecCkrat preberem, kajti vasSe novice
me zelo razveselijo. Kako se kaj
privajajo okolju tile sinovi, ki so
prispeli pred kratkim?

Vsak dan molim za vas in Se posebej
prosim za te otroke, ki jih vzgajate.
Ze sedaj sanjam o duhovniskih
poklicih za Prelaturo Yauyos, ki bodo
iz8li izmed tistih Indijanckov. To
najbrz ne bo lahko delo, vendar



vidim, da je zelo na mestu in
nazadnje tudi rodovitno za
prihodnost vere v teh dezelah.

Imate dovolj pocitka? Na vsak nacin
morate dovolj spati in jesti: drugacno
ravnanje ne more obroditi koristi,
niti duhovnih.

Izpolnjujte mi norme in bodite vedno
veseli, zadovoljni. Nikdar se ne Cutite
osamljene, kajti vsi — consummati in
unum! — smo s srcem in s svojimi
molitvami navzoci v Yauyosu.ss

In tako je tudi bilo, pripoveduje
prelat, namrec¢ »sedaj, komaj
petindvajset let pozneje, je tista
deZela, ki je bila ustanovitelju tako
pri srcu v njegovi dnevni molitvi,
postala cerkveno ozemlje z zavidljivo
ureditvijo. Ima lastno bogoslovno
semeniSce in dvajset staroselskih
duhovnikov ter prvovrstne
apostolske dejavnosti: radijsko
postajo, Sole, kmetijska posestva,
uciteljsko Solo, delavnice in druge



iniciative, obenem pa med verniki
vlada visoka raven krscanskega
duha.«™

7 Naslednje poglavje

~ Nazaj na kazalo

M pismo 31. 5. 1954, §t. 32; tudi
Pogovorti, §t. 27.

) Rolf Thomas, Sum. 7686. Obstaja Se
mnogo drugih socialnih dejavnosti,
ki pa so plod osebnega dela Clanov
Opus Dei v sodelovanju z drugimi
katoliSkimi ali nekatoliSkimi
drzavljani. Teh dejavnosti ne
imenujemo korporativne, saj Opus
Dei kot tak ne prevzema
odgovornosti za njihovo duhovno
usmeritev.

Bl prim. Pismo 15. 8. 1953, §t. 22; tudi
Pogovorti, §t. 18.


https://opusdei.org/sl-si/article/1-duhovno-ocetovstvo
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/

I AGP, P01 1967, str. 17; prim. tudi
Pogovori, §t. 31.

! pogovori, §t. 82. Na podrodju
izobraZevanja je oktobra 1951 v
Bilbau svoja vrata odprla Sola
Gaztelueta, s Cimer se je uresnicil Se
en ustanoviteljev nacrt, povezan s
krs¢ansko vzgojo. Ta Sola je, tudi z
vidika izobrazevanja starSev in
profesorjev, postala kraj sodelovanja
med vzgojitelji in dijaki, kjer je
vladalo domace vzdusje, temeljece
na Cloveskih krepostih, kot so
iskrenost, zvestoba, tovaristvo in
veselje.

® Besede univerza ni bilo mogoce
uporabiti, ker takrat veljavna
zakonodaja ni dopuscala
ustanavljanja civilnih univerz, ki ne
bi bile drzavne. Zato je bil izbran
izraz studium generale oziroma
splosni Studij, s katerim so v
srednjem veku oznacevali



univerzitetne izobraZevalne
ustanove.

" Enrique Delgado Gémez, v:
Testimonios ..., op. cit., str. 122.

8] Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, str. 18. Prvi rektor Studiuma
Generale je bil Ismael Sanchez Bella,
in sicer do februarja 1960; nasledil ga
je profesor José Maria Albareda
Herrera, za njim pa je junija 1966 to
nalogo prevzel profesor Francisco
Ponz. Prim. Pismo Joséju Marii
Albaredi Herreri, EF-591205-1, in
Ismaelu Sanchezu Belli, EF-591205-2.

1 Mario Lantini, PR, str. 599.

(01 pyrora¢un za tisto akademsko leto
je zna3al 238.700 pezet. Prim. Alvaro
del Portillo, Sum. 617.

MU prim. Alvaro del Portillo, Sum.
617; Ismael Sanchez Bella, RHF,
T-06305, str. 17; Amadeo de



Fuenmayor Champin, RHF, T-02769,
str. 8.

12 prvi dve leti $tudija sta bili skupni
za vse humanisti¢ne in druzboslovne
programe.

31 poslovna $ola IESE je delovala v
Barceloni in je bila pozneje
prikljuCena Univerzi v Navari.

14 70zefmarija je imel zamisel o
ustanovitvi inStituta za cerkveno
pravo, ki bi u¢inkovito prispeval k
spodbujanju raziskovanja na tem
podrocju ter k izobrazevanju
Stevilnih duhovnikov v Spaniji in
tudi laikov. Kot pojasnjuje Alvaro del
Portillo v pismu 8. maja 1958, je bil
takrat ustanoviteljev nacrt naslednji:

»1) Ne ustanoviti fakultete za
cerkveno pravo, ampak
cerkvenopravni inStitut v okviru Ze
obstojeCe Visoke pravne Sole. Pozneje
bi ustanovili Se vec inStitutov — za
sholasti¢no filozofijo, za teologijo, za



cerkveno zgodovino itd. — znotraj
ustreznih visokih 3ol Studiuma
Generale. Tako bo omogoceno
celovito katolisko izobraZevanje
Studentov, ki obiskujejo Studium
Generale, ta pa bo lahko postal
ucinkovita katoliSka univerza, odprta
tudi za duhovnike.

2) InStitute bi seveda odpirali pocasi,
korak za korakom. Samo
cerkvenopravni bi zacCel delovati
takoj.

3) Zaenkrat ne bi zaprosili za
ustanovitev, ampak za prikljucitev
tega cerkvenopravnega inStituta
kaksSnemu papeskemu

ateneju« (izvirnik v: AGP, oddelek
Apostolska Siritev, Univerza v Navari,
1/1,9).

Odlok o prikljucitvi InStituta za
cerkveno pravo Lateranski univerzi
je podpisal kardinal Pizzardo, prefekt
Kongregacije za semenisca in
univerze, dne 12. junija 1959



(izvirnik v: AGP, oddelek Apostolska
Siritev, Univerza v Navari, I/1, 14, 2).

Po letu 1960, se pravi po pridobitvi
statusa univerze, je bilo
ustanovljenih Se veC izobrazZevalnih
centrov, na primer: InStitut za
svobodne umetnosti (1960), Visoka
tehni¢na Sola za industrijsko
inZenirstvo (1962), Visoka Sola za
socialno delo (1963), Filozofski
inStitut (1964), Visoka Sola za
arhitekturo (1964), Bioloske znanosti
(1964), Fakulteta za farmacijo (1964),
Fizika (1965), Mednarodni inStitut za
pedagoske vede (1965), Teoloski
institut (1967), Sola za tehni¢no
industrijsko inZenirstvo (1969),
TeoloSka fakulteta (1969) idr. Prim.
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, str. 49-50.

™31 pismo iz Londona msgr.
Benjaminu de Arribi y Castru,
EF-590809-1. Na odgovore ni bilo
treba dolgo Cakati. V vseh je bila



izrazena hvaleznost za to sluZenje
Cerkvi: »Vse te nove dejavnosti Opus
Dei kaZejo na ¢udovito vitalnost in
velikopotezno sluzenje Cerkvi, kar bo
gotovo razveselilo vsakogar, ki ljubi
Cerkev bolj kot svoje majhne
interese. Se danes bom pisal
kardinalu Pizzardu in mu izrazil
svoje zadovoljstvo« (seviljski
kardinal José Maria Bueno Monreal
ustanovitelju, 12. 8. 1959; izvirnik v:
AGP, oddelek Apostolska Siritev,
Univerza v Navari, 1/6, 33).

»Ze prej sem bil preprican o velikem
delu, ki ga med nami opravlja Opus
Dei [...], ta velikanski korak pa v
meni vzbuja tiho obéudovanje. Zelel
bi se vam iskreno zahvaliti za
posebno naklonjenost, ki jo s tem
ucinkovitim delom tukaj izkazujete
tej Skofiji, tako da smo tudi mi
delezni sadov vaSega

apostolata« (pamplonski nadskof,
msgr. Enrique Delgado Gomez, 28. 7.
1959; prav tam).



% prim. Pismo monsinjorja Pedra
Cantera Cuadrada, Skofa v Huelvi,
ustanovitelju, 17. 8. 1959; prim. prav
tam.

171 31. ¢len konkordata se je glasil:
»Sveta Cerkev lahko, skladno s
kanonom 1375 Zakonika cerkvenega
prava, svobodno uveljavlja svojo
pravico do ustanavljanja in vodenja
javnih Sol katerekoli vrste in stopnje,
tudi za laike« (Acta Apostolicae Sedis,
XXXV, 1953, str. 648).

181y zvezi s posredovanjem
kardinala Domenica Tardinija prim.
Pismo seviljskemu kardinalu Joséju
Marii Buenu Monrealu, EF-610317-1,
v katerem mu ustanovitelj pravi:
Kardinal Tardini mi je povedal o
pripravljenosti Cerkve, da
Studium Generale Navara
povzdigne v univerzo.

O sekularnem znacaju nove univerze
pravi msgr. Javier Echevarria: »Po
drugi strani so o sekularnem duhu te



ustanove pricale civilne fakultete ter
visoka raven njihove akademske
zahtevnosti in znanstvenega
raziskovanja, ki so ga izvajale« (Sum.
2202).

191 prim. Pismo monsinjorju
Giuseppeju Pizzardu, EF-600403-2. Ta
prosnja je bila podkrepljena s tremi
pomembnimi pismi, naslovljenimi na
Sveti sedeZ. Pamplonski nadskof
Enrique Delgado Gomez je svoje
pismo 25. 4. 1960 poslal kardinalu
Giuseppeju Pizzardu. Kot utemeljitev
za podelitev statusa univerze so med
drugim navedeni naslednji razlogi:
»doseZena zrelost te ustanove;
»primernost same podelitve statusa,
kajti [...] le malo verjetno je, da biv
Spaniji nastopile ugodnejse
okoliScine za sklepanje potrebnih
dogovorov s civilnimi oblastmi;
»zagotovljen znanstveni ugled
profesorjev, doktrinalna
neoporecnost nauka ter
neprekinjenost celotne dejavnosti v



teku Casa« (prav tam, kopija v: AGP,
oddelek Apostolska Siritev, Univerza
v Navari, 1/3, 13).

Prim. tudi Pismo, ki ga pamplonski
Zupan Miguel Javier Urmeneta
Ajarnaute posilja nunciju, msgr.
[ldebrandu Antoniuttiju, 25. 4. 1960
(prav tam, 1/3, 15); in Pismo Miguela
Gortarija Erree, podpredsednika
regionalne vlade, 9. 5. 1960 (prav
tam, 1/3, 14).

9 0dlok Kongregacije za semeni$ca
in univerze je izdal njen prefekt,
kardinal Pizzardo, 6. avgusta (Acta
Apostolicae Sedis, LII, 1960, str. 988-
990). Izvirnik odloka iste
kongregacije, s katerim je bil za
velikega kanclerja Univerze v Navari
imenovan msgr. Jozefmarija Escriva
de Balaguer, je shranjen v: RHF,
D-15102.

“ Dotlej je za bogosluZje v tej cerkvi
skrbela skupnost patrov
redemptoristov, ki so nunciju, msgr.



[ldebrandu Antoniuttiju, sporocili, da
v prihodnje ne bodo mogli vec
sluzbovati v baziliki. Nuncij pa ni
odnehal, dokler ni dosegel, da to
nalogo prevzamejo duhovniki Opus
Dei. Prim. César Ortiz-Echaglie
Rubio, Sum. 6852; Pismo msgr.
[ldebrandu Antoniuttiju,
EF-591031-1.

2 1zvirnik dokumenta o imenovanju
v: RHF, D-11781. Pobudo je 5. aprila
1960 vlozil predsednik ustanove
Institucion Fernando el Catolico.
Prim. tudi Pismo Antoniu Zubiriju
Vidalu, EF-600531-1.

31 progniji, ki jo je vlozila Filozofska
fakulteta, je rektorat ugodil in
imenovanje je bilo odobreno 21.
aprila 1960. Ukaz Ministrstva za
izobraZevanje v: Boletin Oficial del
Estado, St. 128 (28. 5. 1960).
Dokument o imenovanju v: RHF,
D-05206. Prim. tudi Pismo iz



Londona Juanu Cabreri Felipeju,
EF-600717-1.

4 Naziv mu je mestna ob¢ina
podelila na seji dne 5. oktobra 1960
»V znamenje iskrenega obcudovanja
in hvaleZnosti« zaradi ustanovitve
Studiuma Generale v Navari. Izvirnik
v: RHF, D-11716. Prim. Pismo iz
Madrida Miguelu Gortariju Errei,
EF-601019-2.

251 pismo iz Madrida, EF-601019-1.

261 prim. Universidad, 3—4 (1960),
Univerza v Zaragozi.

7 Alejandro Cantero Farifia, RHF,
T-06308, str. 56; prim. tudi Pismo iz
Pariza monsinjorju Casimiru
Morcillu Gonzalezu, EF-601030-3; in
Florencio Sanchez Bella, RHF,
T-08250, str. 2.

28] prim. Maria del Carmen Sanchez
Merino, RHF, T-05132, str. 115; in
Blanca Fontan Suanzes, Sum. 6949.



9 prim. Javier Echevarria, Sum.
1898.

39 Eden od $kofov, navzoc¢ih na
slavnostni prireditvi, pripoveduje
drobno anekdoto: »Se vedno se
spominjam — kakor da bi to gledal
prav zdaj — osebne in prisréne
JoZefmarijeve geste, ko je stopal na
Celu odliCnega spremstva
univerzitetnih profesorjev in sem se
mu priblizal, da bi izrazil svoje
zadovoljstvo in veselje. Z rokami se
je prijel za glavo in mi po tiho dejal:
Gospod skof! Sram me je! Kako me
je sram!« (Santos Moro Briz, v:
Testimonios ..., op. cit., str. 253-254).

1 Govor, Pamplona, 25. 10. 1960.
Nuestro Tiempo, §t. 78, 1960. O
ustanoviteljevih pogledih na
podrocje znanosti in izobraZevanja:
Francisco Ponz Piedrafita: La
educaciony el quehacer educativo en
las ensefianzas de Monserior



Josemaria Escriva de Balaguer, v: En
memoria de ..., op. Cit.

B2 ye¢ let pozneje je ob
premisljevanju o tem dejal:
Potrebno je, da univerza Studente
vzgaja v miselnosti sluZenja,
sluZenja druzbi, tako da si bodo s
svojim poklicnim delom in
drZavljanskim udejstvovanjem
prizadevali za skupno dobro
(Pogovori, $t. 74). Ob neki drugi
priloZnosti pa je povedal: Tega
nasega sveta ne bodo resili tisti, ki
skusajo otopiti Zivljenje duha ter
vse omejiti na vprasanja
ekonomije ali gmotnega
blagostanja, marvec tisti ljudje, ki
imajo vero v Boga in v ¢lovekov
vecni cilj (Govor, Pamplona, 9. 5.
1974, v: Josemaria Escriva de
Balaguery la Universidad, Univerza v
Navari, 1993, str. 108).

B3 Studium Generale Navara,
Zapisnik in letni prora¢un 1959/1960,



str. 5-6, arhiv Univerze v Navari.
Prim. Govor, Pamplona, 7. 10. 1972,
v: Josemaria Escriva de Balagueryy ...,
op. cit., str. 98. Prim. tudi Jezus
prihaja mimo, $t. 10.

34 Govor, Pamplona, 9. 5. 1974, v:
Josemaria Escriva de Balagueryy ...,
op. cit., str. 106. Vsaka dejavnost,
vsaka iniciativa, vsako delo ali
naloga mora po ustanoviteljevem
misljenju biti sol, nauk in kvas
apostolata; vse prej kot nevtralen in
brezokusen pristop. Leta 1963 je
pisal vikarju v Spanijo:

Ravno so mi prinesli prvo Stevilko
revije, ki jo izdajajo te moje hcere.
Iz ve¢ razlogov sem jo z
navdusenjem vzel v roke in bila mi
je vSeC zunanja podoba, ilustracije
ali fotografije ali kakorkoli se
temu rece, vendar ti nemudoma
pisem, zato da jim v mojem imenu
poves, da sem ob tem dobil vtis
imenitne jedi, toda brez okusa.



Taksno publikacijo bi lahko izdala
tudi skupina nevernic. Ali ne bi
bilo mogoce s pomocdjo Zenske
prikupnosti izraziti Se kaj vec -
novice, komentarji, dober nauk! -,
kar bi ¢lovek prebral z uZitkom in
bi se ga v dusi dotaknilo? (Pismo
Florenciu Sanchezu Belli,
EF-630927-1). Slo je za neko revijo, s
katero so se samostojno ukvarjale
nekatere ¢lanice Dela.

¥ pismo 31. 5. 1954, §t. 34. »Vedno
kadar je oCe omenjal nasSe delo na
Univerzi v Navari,« pricuje Ismael
Sanchez Bella, »je poudarjal njen
apostolski znacaj: Katoliska
univerza? je govoril.
Apostolska!« (Ismael Sanchez Bella,
RHF, T-06305, str. 19). Ustanovitelj
nikakor ni Zelel »nevtralnega«
poucevanja (prim. Ignacio Celaya
Urrutia, Sum. 5905).

B¢ prim. Eduardo Ortiz de Landazuri,
RHF, T-00171, str. 1-2. Prim. tudi



Javier Echevarria, Sum. 2203; Alvaro
del Portillo, Sum. 708.

7 pismo monsinjorja Enriqueja
Delgada GOmeza, 25. 4. 1960; prim.
AGP, oddelek Apostolska Siritev,
Univerza v Navari, I/3, 13.

% potem ko je nunciatura 19. 11.
1960 poslala dopis, je Ministrstvo za
izobraZevanje sestavilo posebno
komisijo za priznanje univerzitetnih
nazivov. S strani vlade ni bilo
nikakrSne podpore. Maja 1961 je bil
osnutek sporazuma koncan in nato
predloZen v pregled rektorjem
Spanskih univerz in Drzavnemu
svetu. Ko so bila pogajanja
zakljucena, je bil sporazum uradno
objavljen (Boletin Oficial de las Cortes
Espaniolas, 13. 4. 1962), da bi
pristojne osebe lahko podale svoje
pripombe na besedilo. Komisija za
zunanje zadeve je izdala ugodno
mnenje. DrZzavni voditelj Franco je
10. 5. 1962 podpisal akt o ratifikaciji



in 19. 5. 1962 je bila v Vatikanu
izrocitev ratifikacijskih listin.
Besedilo je bilo objavljeno v
uradnem listu (Boletin Oficial del
Estado, 20. 7. 1962). Ministrstvo za
izobraZevanje je 8. 9. 1962 izdalo
odlok, s katerim je bil izvrSen
sporazum o veljavnosti akademskih
nazivov. Prim. Amadeo de
Fuenmayor Champin, El Convenio
entre la Santa Sede y Espafia sobre
Universidades de estudios civiles,
Pamplona 1966, str. 70-73.

31 Kot primer lahko navedemo
mnenje, izdano s strani komisije
Ministrstva za izobraZevanje, ki je
proucevala osnutek sporazuma iz
aprila 1962. Tam je zapisano, da ni
bil izbran »sistem popolne
univerzitetne svobode, ki bi bil enak
za vse. Uvedba tega v naso
zakonodajo bi pomenila radikalno
spremembo nacel Spanskega
akademskega prava, katere kon¢nih
posledic ni mogoce



predvideti« (Predlog komisije
Ministrstva za izobraZevanje o
priznanju Studijskih programov, ki se
izvajajo na Univerzi v Navari, 21. 5.
1961, Arhiv Univerze v Navari).

9l prim. Pisma monsinjorju Joséju
Marii Buenu Monrealu, EF-601123-1
in EF-610317-1, ter monsinjorju
Marcelinu Olaechei Loizagi,
EF-611013-1.

U pismo, EF-620407-1.

2 pismo, EF-640614-1. Kot pravi
ustanovitelj v tem pismu Pavlu VI, so
bile v sporazum vsiljene strozje
dolocCbe in pogoji, kot pa so veljali za
obstojece civilne univerze. Med temi
pogoiji je bila zahteva, da mora 75 %
profesorjev Univerze v Navari imeti
tudi profesorski status na drZzavnih
univerzah (prim. prav tam; tudi:
Alvaro del Portillo, PR, str. 781; César
Ortiz-Echague Rubio, Sum. 6844).



3! prim. Spominski zbornik Univerze
v Navari. V akademskem letu
1964/1965 je univerza imela 3.374
Studentov, v letu 1992/1993 jih je bilo
12.420.

“4 Enrique Delgado Gomez, v:
Testimonios ..., op. cit., str. 132. Ko je
msgr. Abilio del Campo y de la
Barcena, skof v Calahorri, predlagal,
naj Skofije gmotno prispevajo k
vzdrZevanju univerze, Ce Studenti iz
teh Skofij Studirajo na navarski
Teoloski fakulteti ali na Fakulteti za
cerkveno pravo, mu je odgovoril:
Moram povedati, da me nadvse
veseli tvoja ¢udovita
pripravljenost pomagati, vendar je
s statutarnim nacelom doloceno,
da se od skofij nikdar ne pridobiva
tovrstna pomoc. Vse, kar si
univerza in jaz sam Zelim od
Castitih ordinarijev, je, da molijo
in spodbujajo k molitvi za sadove
razgledanosti in apostolata v
centrih za cerkvene Studije



Univerze v Navari (Pismo iz
Madrida, EF-721020-1).

43 pismo monsinjorja Gastoneja
Mojaiskyja Perrellija, 6. 10. 1957,
izvirnik v: AGP, oddelek Apostolska
Siritev, Kenija, I/1, 1.

481 prav tam. Cordialmente in Domino
— prisrcen pozdrav v Gospodu.

7l pismo monsinjorju Gastoneju
Mojaiskyju Perrelliju, EF-571104-1.

48] prim. Pismo ¢lanom Dela v
Mehiki, EF-581017-1.

9 prim. Pismo monsinjorju Johnu
Josephu McCarthyju, EF-591022-1.
Msgr. McCarthy je bil posvecen leta
1946 in povzdignjen na nadskofijski
sedez v Nairobiju leta 1953.

50 pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6345. V zvezi s prispevanjem
simboli¢ne vsote prim. XXI. poglavje,
6. Ustanovna karizma.



BU Tavier Echevarria, Sum. 2224.
Prim. tudi Pogovori, §t. 71. V tistih
letih se je precej spreminjala sestava
prebivalstva te drzave, v kateri je ob
prehodu v neodvisnost zivelo 50.000
Evropejcev, 200.000 Azijcev in vec
kot 9 milijonov Afri¢anov.

Oce je sanjal o trenutku, ko bodo
prisli prvi kenijski ¢lani in Clanice
Opus Dei, ki bodo postali orodje za
ucinkovit razvoj nasSega
apostolskega dela v Afriki (Pismo
Pedru Casciaru Ramirezu,
EF-620203-1). In komaj so njegove
hcere prispele v Kenijo, jih je
ustanovitelj Ze spraSeval: Kdaj bo
prisla prva? (Pismo ¢lanicam Dela v
Keniji, EF-620430-1).

521 prim. Teresa Acerbis, Sum. 4986;
Carmen Ramos Garcia, Sum. 7370;
Blanca Fontan Suanzes, PM, 1. 1082v.
Tudi Kianda College je deloval v
enakem krs¢anskem duhu kot
Strathmore.



531 pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6345. »Kmalu zatem,« pripoveduje
msgr. Javier Echevarria, »se je zacelo
apostolsko delo v Nigeriji z istimi
smernicami in istimi cilji: priti tja in
sluziti vsem brez razlikovanja. Na
rahlo drugacCen nacin so se tudi tam
ponovili izrazi spoStovanja in
zahvale za delo ¢lanov Opus Dei. V
tistem Casu je izbruhnila nigerijsko-
biafrska vojna. Ceprav je boZzji
sluzabnik [JoZefmarija] sprejemal
vse, kar bi Gospod odlocil glede
Zivljenja njegovih otrok, ga je seveda
skrbelo, da se jim ne bi kaj zgodilo,
ter je v ta namen veliko molil in
mnoge spodbujal k molitvi. Od svojih
sinov je prejel pismo v trenutku, ko
so bili iz drzave Ze izgnani ¢lani vseh
katoliskih ustanov. V njem so mu
sporocili, da so bile vladne oblasti do
njih nadvse spostljive in naklonjene
ter so jih obravnavale kot drzavljane
te deZele, ker je bilo ocitno, da niso
izvajali nikakrs$ne rasne, verske ali
plemenske diskriminacije. Dodali so



tudi, da Se naprej opravljajo svoje
delo, vsakdo na svojem mestu, ne da
bi utrpeli kakrsnokoli
nadlegovanje« (Sum. 2225).

54 pismo 12. 12. 1952, $t. 30.
531 pismo 19. 3. 1954, §t. 35.
% BoZji prijatelji, §t. 273.

57V Pismo, EF-561108-1.

8 Konec leta 1956, preden so bila
uradno vzpostavljena misijonska
ozemlja, je ustanovitelj iz Lime prejel
novico, da se je Spanska Skofija
Majorka zavezala poslati svetne
duhovnike, ki bi prevzeli skrb nad
misijonom. Ustanovitelj je
nemudoma pisal monsinjorju
Antoniu Samoréju: Vedno smo
pripravljeni iti v Yauyos ali v
katerikoli kraj, ki nam ga doloci
Sveti sedez, vendar si z vsem
spostovanjem drznem predlagati,
da bi bilo morda bolje, da nas



posljejo v taksne kraje, kjer ne bo
nihcée mogel reci, da se vmesavamo
v apostolsko delo, ki ga tam Ze
opravljajo drugi skofijski
duhovniki iz Spanije (Pismo,
EF-561229-1).

V enakem duhu je nagovoril
monsinjorja Francesca Lardoneja,
nuncija v Peruju od leta 1953: Bolelo
bi me, ¢e bi v Spaniji potem kdo
mislil, da poskusamo izriniti
majorsko Skofijo (Pismo,
EF-561231-1). Dejstvo pa je, da je
duhovnikov primanjkovalo in da je
bilo ozemlje silno obseZno. Prim.
Pismo monsinjorju Francescu
Lardoneju, EF-570125-1. Pred tem je
bil zadnji pastoralni obisk v tistih
krajih opravljen Se v ¢asu sv. Toribia
iz Mongroveja (v 16. stoletju).

Prelatura Yauyos je zares izreden
primer (prim. Pismo Joséju de
Orbegozu y Tellerii, EF-570514-3). Ko
se je z msgr. Samoréjem pogovarjal o



prevzemu pastoralne oskrbe nad
misijonskimi ozemlji v Peruju, mu je
ustanovitelj povedal, da taksne
naloge pravzaprav niso cilj Opus Dei,
ki se obiCajno ne ukvarja s
cerkvenimi strukturami in
iniciativami. Pojasnil mu je, da bi
apostolsko delo v Yauyosu bilo
izjema, saj so duhovniki Dela svetni
duhovniki, so skofijski duhovniki v
skofiji, kjer Zivijo. Vendar je
ustanovitelj predlog takoj sprejel, ko
mu je msgr. Samoré povedal, da je
bila to papeZeva izrecna Zelja (prim.
Javier Echevarria, Sum. 2384).
Apostolske dejavnosti, ki so jih v
perujskih pokrajinah Yauyos in
Cafiete izvajali ¢lani Opus Dei — npr.
kmetijska Sola Valle Grande ali
center strokovnega usposabljanja
Condoray, namenjen Zenskam s
podeZelja —, pa so vsekakor bile
ustanove laiSkega znacaja.

59 pismo 16. 7. 1933, §t. 15.



501 pismo ¢lanicam Dela, EF-561200-2.

1 Prim. Pismo ¢lanom Regionalne
komisije v Spaniji, EF-561122-1;
Pismo Manuelu Botasu Cuervu,
EF-561031-1; Pismo monsinjorju
Hugu Bressaneju de Arauju,
EF-561120-1, idr.

] prim. Acta Apostolicae Sedis, XLIX
(1957), str. 307 in 881. Ko je Sveti
sedeZ ustanovil to prelaturo, je bil za
prelata imenovan msgr. Ignacio
Maria de Orbegozo y Goicoechea, ki
je svojo funkcijo nastopil 2. 10. 1957.

%1 Med razlogi za to, da se ozemlju
prelature prikljuci pokrajina Cafiete,
je bila tudi moZnost za gmotno
vzdrZevanje obmocja, ki je bilo silno
revno, brez duhovnikov, brez
materialnih ali kaksnih drugih
sredstev. Prikljucitev pokrajine
Carfiete je prinesla znatno pomoc.
Odlok, s katerim je Sveti sedez
spremenil meje cerkvenega obmocja,
je oznacen s 24. marcem 1962. Prim.



Acta Apostolicae Sedis, LIV (1962), str.
735.

4 Jgnacio Maria de Orbegozo y
Goicoechea, Sum. 7277. Ko je bila
ozemeljska prelatura ustanovljena,
prelat skladno s cerkveno prakso Se
ni bil Skof (prim. Pismo Joséju de
Orbegozu y Tellerii, EF-570514-3).
Dne 25. januarja 1964 je msgr.
Orbegozo prejel Skofovsko
posvecenje in postal naslovni Skof
Ariassa; 26. aprila 1968 pa je bil
imenovan za Skofa mesta Chiclayo.
Prim. Pismo Joséju de Orbegozu y
Tellerii, EF-631203-2, in Pismo msgr.
Ignaciu Marii de Orbegozu y
Goicoechei, EF-640205-1.

651 pismo, EF-580130-1.

6] Alfonso Fernandez Galiana, RHF,
T-00161, str. 2.

%" Pismo monsinjorju Ignaciu Marii
de Orbegozu y Goicoechei in ¢lanom
Dela v Yauyosu, EF-590317-1.



%81 pismo, EF-591014-1.
691 pismo, EF-600216-2.

"% Tgnacio Maria de Orbegozo y
Goicoechea, Sum. 7277.

Andrés Vazquez de Prada

© Fundacion Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/4-korporativne-dejavnosti/
(17. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/4-korporativne-dejavnosti/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-korporativne-dejavnosti/

	4. Korporativne dejavnosti

