
opusdei.org

4. Korporativne
dejavnosti

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Glavni namen Opus Dei je usmerjen
v izobraževanje njegovih članov; 
vendar pa zaradi gorečnosti za
duše, ki je lastna njegovemu duhu,
včasih tudi Opus Dei kot ustanova
vodi apostolske naloge in pobude,[1]

ki se imenujejo korporativne zato, ker

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


Opus Dei »prevzame odgovornost za
doktrinalno in duhovno
izobraževanje, ki se v njih izvaja«.[2]

Te pobude lahko obsegajo
najrazličnejše dejavnosti: športne,
kulturne, umetniške, šolske ali
rokodelske, katerih cilj je služenje
družbi. Gre za apostolske iniciative v
zdravstvenih domovih, centrih
kmetijskega usposabljanja, v
vajeniških delavnicah in šolah, ki
potekajo skladno z laiško
duhovnostjo, značilno za Opus Dei.
Zato je poklicno delo državljanov, ki
se v njih udejstvujejo, popolnoma
laiško in poteka v okviru civilne
zakonodaje.[3]

Po pravici je ustanovitelj mogel reči,
da so glavni sadovi dejavnosti
Opus Dei tisti, ki jih dosežejo
njegovi člani osebno, z
apostolatom zgleda in
prijateljstva.[4] Vendar pa je pri
vsakem apostolskem projektu večjih
razsežnosti potrebno sodelovanje



mnogih ljudi. Že v prvih letih, ko je
ustanovitelj začel z apostolatom
Opus Dei med uslužbenci, fizičnimi
delavci in študenti, je gojil misel, da
bi zasnoval kakšno izobraževalno
ustanovo na visoki ravni. Prva
korporativna dejavnost je bila
Akademija DYA, katere cilj je med
drugim bil izobraževanje
univerzitetne mladine. Zatem so
sledili študentski domovi, ki so se s
širjenjem Dela namnožili. Toda
ustanovitelj, ki je sanjal o
povzdignjenju Kristusa na vrh
človeških dejavnosti, je dolga leta
zavzeto molil za vzpostavitev
izobraževalnega središča na
univerzitetni ravni, ki bi moglo 
graditi pravičnejšo družbo.[5]

S tem ni dolgo odlašal. Kmalu se je
odločil položiti temelje bodoče
univerze, in sicer v Pamploni,
glavnem mestu španske pokrajine
Navara. Leta 1951 je skupini članov
Dela v Španiji naročil, naj začnejo



izvajati prvi del projekta: naj
vzpostavijo Studium Generale
Navara.[6] Zamisel je bila drzna, saj so
začenjali z ničle. Aprila 1952 sta
prišla v Pamplono profesorja José
María Albareda in Amadeo de
Fuenmayor. Pamplonski škof, msgr.
Delgado, pripoveduje, da je že
prvikrat, ko sta ga obiskala v
ustanoviteljevem imenu, »bilo čutiti
živo in dejavno očetovo vero ter
zaupanje njegovih sinov do njega«.[7]

Napotil ju je na regionalno vlado v
Navari, kjer so ju nadvse prijazno
sprejeli in obljubili, da bodo proučili
možnosti za denarno pomoč.

Nekaj mesecev pozneje je profesor
Sánchez Bella dobil nalogo, da
bodočo univerzo spravi v pogon. V
Pamplono je prispel julija 1952 ter
zaprosil za gmotno pomoč pri
navarski regionalni vladi, ki je
uživala precejšnjo upravno in
finančno neodvisnost. Dne 14.
avgusta se je regionalna vlada za



obdobje dveh let zavezala projekt
podpreti z vsoto, ki je znašala
polovico tega, kar je zaprosil Sánchez
Bella. Zgolj s to pomočjo in brez
zagotovila stabilne gmotne podpore v
prihodnosti ni bilo prav nič
enostavno odpreti univerzo že v
bližajočem se mesecu oktobru. Toda
spričo izrecnega ustanoviteljevega
navodila so s pobudo nadaljevali.
Escrivájeva želja, da bi v Pamploni
ustanovili univerzo, se je tako začela
uresničevati. Skozi zgodovino se je
ustanavljanje univerz običajno
opiralo na kakega vélikega mecena,
kralja ali papeža, če že ni bilo
podprto s strani države; tako so
univerze ob otvoritvi vselej imele na
razpolago določeno premoženje
oziroma predvideno vsoto stroškov v
uradnem proračunu.

Studium Generale Navara pa je prišel
na svet brez ustanovnega kapitala. O
tem pripoveduje Francisco Ponz,
eden od prvih rektorjev te univerze:



»Očetova izjemna nadnaravna vera,
njegovo trdno upanje, moč božje
ljubezni, ki ga je tako kot pri vseh
njegovih projektih priganjala k
zagonu Univerze v Navari, se je
prenašala na vse nas ter pregnala
kakršnokoli oklevanje glede tega
načrta, ki se je mnogim lahko zdel
prava norost.«[8] Ob vseh teh
»norostih« pa se je trdno držal
razumnosti in zdrave pameti. Tiste,
ki so šli postavljat temelje bodoče
univerze, je spominjal, da zaradi
zgodnjega vstajanja sonce nič prej ne
vzide. Se pravi, da je treba dati času
čas in upoštevati, da se velike stvari
rodijo majhne in nato postopno
rastejo. Oziroma, rečeno z njegovimi
besedami, če hočejo ustvariti dobro
univerzo, naj poslušajo nasvet: 
Začnite z malim, da bo iz tega
zrasel orlič, ne pa kak pečen
vrabec.[9]

Ni šlo drugače, kot da se univerza
začne v skromnem obsegu in se nato



počasi razvija. Oktobra 1952 je svoja
vrata odprla Visoka pravna šola.
Profesorski zbor je sestavljalo osem
učiteljev, študentov pa je bilo
kakšnih štirideset.[10] Po dveh letih
delovanja je ustanovitelj predlagal,
naj proučijo možnosti za
vzpostavitev Visoke medicinske šole.
Povprašani so enoglasno menili, da
bi bilo bolje počakati. Takrat so bili
brez gmotnih sredstev in kazalo je,
da bi urejanje prostorov,
pridobivanje naprav in tehničnih
pripomočkov, da ne omenjamo
učiteljskega zbora, zahtevalo
dolgotrajne in naporne priprave.
Ustanovitelj je pozorno pretehtal
njihov odgovor, nato pa predlagal,
naj zadevo ponovno proučijo. In oni,
opirajoč se na vero v očeta, so
sklenili začeti: oktobra 1954 sta luč
sveta ugledali Visoka medicinska in
Visoka bolničarska šola.[11] Naslednje
leto je svoja vrata odprla Visoka šola
za zgodovinske vede,[12] potem pa leta
1958 še dva inštituta: IESE (Instituto



de Estudios Superiores de la Empresa)
ter Inštitut za novinarstvo.[13]

Naposled je bilo leta 1959 z
otvoritvijo še ene izobraževalne
enote, bodoče Naravoslovne
fakultete, in z ustanovitvijo Inštituta
za cerkveno pravo, pod okriljem
Lateranske univerze, oblikovano
jedro vseučilišča Studium Generale,
predhodnika Univerze v Navari.[14]

Ko je junija 1959 Sveti sedež
vzpostavil, je ustanovitelj izkoristil
priložnost, da bi španskim
kardinalom, nadškofom in škofom
predstavil to novo izobraževalno
dejavnost Studiuma Generale. Iz
Londona, kjer se je mudil v avgustu
1959, je petnajstim cerkvenim
dostojanstvenikom pisal takole:
Inštitut za cerkveno pravo bo orodje
za veliko služenje Bogu, ki bo
učinkovito pripomoglo k
izobraževanju laikov na področju
javnega prava Cerkve, škofijam pa
bo pomagalo vzgajati goreče



duhovnike, ki bodo znali vršiti
naloge v škofijskih kurijah ali pa
opravljati predavateljsko delo v
semeniščih.[15]

Ob tem ko se je Studium Generale
naglo razvijal, so nekateri škofje
pomislili, da v Španiji nastaja nova
univerza.[16] Regionalna vlada je
želela, da bi bili študijski programi v
celoti priznani; in kot edino pot za
polno civilno priznanje študija je
ustanovitelj videl sklicevanje na 31.
člen konkordata med Svetim
sedežem in Španijo iz leta 1953.[17]

Pobudo, da bi navarski Studium
Generale pridobil univerzitetni
status, je kardinal Tardini, sledeč
želji Janeza XXIII., navdušeno podprl.
Ustanovitelj, ki bi si sicer bolj želel
civilnega priznanja s strani države,
se je lotil potrebnih postopkov, da bi
Cerkev Studium Generale lahko
povzdignila v univerzo.[18]



Dne 3. aprila 1960 je kardinalu
Pizzardu poslal pisno prošnjo, naj se
navarskemu Studiumu Generale
podeli status univerze, češ da že 
izpolnjuje pogoje, zahtevane v
apostolski konstituciji Deus
Scientiarum Dominus, in predpise
glede profesorskega zbora,
nastanitve študentov itd.[19] Na
praznik Gospodovega spremenjenja,
6. avgusta 1960, je Sveti sedež z
odlokom Erudiendae ustanovil
Univerzo v Navari in 15. oktobra
istega leta za velikega kanclerja
imenoval msgr. Escrivája de
Balaguerja.[20]

Konec poletja 1960 se je ustanovitelj
iz Londona vrnil v Rim ter se zaprl v
svoj »kotiček Ville Tevere«, a ne za
dolgo. V drugi polovici oktobra ga je
čakala cela vrsta javnih dogodkov,
verskih in akademskih slovesnosti.
Pred meseci je bil na nuncijevo
prošnjo sklenjen dogovor z
nunciaturo, na podlagi katerega naj



bi duhovniki Opus Dei prevzeli skrb
nad papeško baziliko sv. Mihaela v
Madridu.[21] Dne 30. aprila 1960 je bil
kot redni član sprejet v Colegio de
Aragón, v »krog izbranih Aragoncev,
katerih talenti in državljanske
kreposti onkraj njenih meja
poveličujejo deželo, v kateri so luč
sveta ugledali«.[22] V Zaragozi mu je
na prošnjo Filozofske fakultete
univerza podelila častni doktorat.[23]

Zatem je moral v Pamploni
prisostvovati svečanosti ob
vzpostavitvi Univerze v Navari in se
5. oktobra 1960 udeležiti prireditve,
na kateri je prejel naziv častni
meščan Pamplone.[24] Brez dvoma je
moral ob teh priložnostih premagati
svoj naravni odpor in se udeležiti
tako dolge vrste njemu posvečenih
slovesnosti.

Iz Rima se je odpravil 10. oktobra,
trdno odločen, da nekaj dni preživi v
Madridu. Že več let je v Španijo hodil
zgolj na hitre obiske, ne da bi se



utegnil tam pomuditi, in večje število
članov Opus Dei ga še nikdar ni
videlo v živo. V ponedeljek, 17.
oktobra, je maševal v nabito polni
baziliki sv. Mihaela in ni si mogel kaj,
da se ne bi z ganjenostjo spomnil
svoje prve maše po prihodu v Madrid
aprila 1927.

Izrazi naklonjenosti, s katerimi so ga
vsepovsod obsipavali, so bili nekaj,
česar ni bil vajen, nekaj
nezdružljivega z njegovim vodilom 
skriti se in izginiti. Na predvečer
svojega odhoda v Zaragozo je pisal
članom Generalnega sveta:

Predragi, naj mi Jezus obvaruje te
sinove. Vse poteka zelo dobro,
vendar si zelo želim vrnitve v svoj
kotiček.[25]

Potem ko mu je 21. oktobra rektor
Univerze v Zaragozi slovesno podelil
častni doktorat, je na tisti slavnostni
prireditvi novi doktor imel govor, v
katerem ni mogel mimo svojih



spominov na zaragoška študijska
leta. Tema nagovora je bila: Sledi
Aragonije v vesoljni Cerkvi.[26]

Popoldne in dokler je ostal v mestu,
so prijatelji in stari znanci drli v
nadškofijski dvorec, kjer se je bil
nastanil na prigovarjanje
monsinjorja Casimira Morcilla.
»Mladi in manj mladi,« pripoveduje
neka priča, »so se prerivali, da bi se
lahko približali našemu očetu ter od
njega prejeli blagoslov, znamenje
križa na čelu, poljub ali da bi se zgolj
dotaknili njegovega talarja.«[27] S
hvaležnostjo je sprejemal poklone, ki
jih je bil deležen, globoko v sebi pa je
bil potopljen v druge misli, kakor bi
mu bile njegove zasluge nekaj tujega.
In kaj se je s temi častmi zgodilo?
Doktorski prstan, ki se je med
slovesno podelitvijo bleščal na
njegovi roki, je po ustanoviteljevi
vrnitvi v Rim končal kot okrasek na
uhlju glinenega oslička,
razstavljenega v neki vitrini.[28]



Njegovo bivanje v Zaragozi je bilo
kratko in nabito s spomini: tisti
vztrajni molitveni vzklik Domina, ut
sit!, ki ga je dnevno ponavljal v
baziliki Pilar; boleča nova maša v
Marijini kapeli; ljubljeno Semenišče
sv. Karla in dolga bedenja na eni
izmed tribun cerkve, ko je bil sam z
Najsvetejšim, … ter hrepeneče
hitenje po nadškofijskem dvorcu,
dokler ni našel kapele, v kateri mu je
kardinal Soldevila podelil tonzuro …
[29] Koliko radosti in koliko trpljenja!

24. oktobra je odrinil proti Pamploni.
Naslednji dan se je po okrašenih
mestnih ulicah dolg sprevod
profesorjev Studiuma Generale in
drugih španskih univerz,
predstavnikov mestnih in
regionalnih civilnih oblasti, pomikal
proti stolnici, kjer je nadškof, msgr.
Delgado, daroval sveto mašo ob
navzočnosti tretjine španskega
episkopata. Po maši je bila v gotski
dvorani stolnice slovesnost, na kateri



je nuncij, msgr. Antoniutti, prebral
odlok, s katerim je Studium Generale
dobil status katoliške univerze.
Potem ko sta zbrane nagovorila
podpredsednik regionalne vlade in
pravosodni minister kot predstavnik
državnega voditelja, je nekaj besed v
zahvalo izrekel novi veliki kancler
Univerze v Navari.[30] V
popoldanskem času je bila slovesna
podelitev naziva častni meščan
Pamplone. Veliki kancler je v kratkih
potezah orisal vlogo univerze:

V Navari si želimo prvovrstno
kulturno žarišče v službi naše Matere
Cerkve. Želimo, da se tukaj vzgajajo
učeni ljudje s krščanskim čutom za
življenje. Želimo, da se v tem okolju,
tako naklonjenem umirjenemu
razmišljanju, goji znanstvena
dejavnost, zakoreninjena v
najtrdnejših načelih, in da s svojo
lučjo razsvetljuje vse poti človeškega
védenja.[31]



V celostni viziji tega, kar mora biti
univerza, brez dvoma prevladuje
misel o služenju. Univerza v službi
sveta – to je naslov govora, ki ga je
imel dopoldne tistega dne na slovesni
akademski prireditvi v stolnem
refektoriju, kjer je danes škofijski
muzej.[32]

Na kratko povedano, njegov pogled je
zaobjemal ubrano celoto znanosti in
veščin, od teologije do
humanističnih, družbenih, tehničnih
in naravoslovnih ved, kajti cilj nove
univerze je bil »spodbujati
raziskovanje […], vzpostavljati
specializirano poučevanje […],
prispevati k izoblikovanju kulturne
sinteze, ki bo spravila v sozvočje […]
enoto človeške resnice, poživljene in
razsvetljene z lučjo katoliške vere«.[33]

Veliki kancler je to univerzo zasnoval
v pristnem krščanskem duhu, zato je
bila brez razlike odprta za vse,
svobodna in neodvisna ustanova. Iz
njenih predavalnic in profesorskega



zbora so izhajali pokončni moški in
ženske z veliko ljubeznijo do resnice:

Univerza ve, je dejal leta 1974, da
potrebna znanstvena objektivnost po
pravici zavrača vsakršno ideološko
nevtralnost, vsako dvoumnost,
vsakršen konformizem in
strahopetnost: ljubezen do resnice
obvezuje celotno znanstvenikovo
življenje in delo ter podpira njegovo
trdno držo poštenosti v primeru
morebitnih nelagodnih situacij.[34]

Kaj je ustanovitelj pričakoval od tega
kompleksnega akademskega
podviga? Uspeh, ugled, učinkovitost?
Od Univerze v Navari je tako kot od
vsake korporativne dejavnosti
pričakoval duhovnih in apostolskih
sadov. Učinkovitost teh dejavnosti,
je zatrjeval, ocenjujem po stopnji
svetosti, ki jo dosežejo ljudje, ki se
z njimi ukvarjajo.[35]

Cilj, h kateremu je oče stremel pri
vsakem apostolskem delu, je bil zelo



visok. Ta cilj je bil nadnaravnega
značaja in se je navezoval na
sporočilo, prejeto 2. oktobra 1928:
Bog nas kliče, da se sredi sveta
posvečujemo s pomočjo svojega
poklicnega dela. Zato nam kot
naročena pride naslednja očetova
anekdota, povezana z Univerzo v
Navari. Oktobra 1960, mu je neki
član Dela, takrat dekan Medicinske
fakultete, spregovoril o svojih
univerzitetnih skrbeh. Oče ga je
prekinil in ga vprašal:

– In ti, čemu si prišel v Pamplono?
Odgovoril mu je:

– Da bi pomagal vzpostaviti to
univerzo.

Oče pa mu je z zanj značilno
naglostjo odločno in glasno dejal:

– Sin moj, prišel si zato, da bi
postal svet. Če to dosežeš, si
izpolnil vse.[36]



Za univerzo se je začenjalo
pomembno obdobje njenega razvoja.
Treba je bilo še marsikaj doreči. V
tem duhu je nekaj mesecev pred
podelitvijo statusa univerze
pamplonski nadškof pisal kardinalu
Pizzardu: odlok o vzpostavitvi je
»potrebni predpogoj za to, da bi po
ustreznem dogovoru med
predstavniki obeh oblasti – cerkvene
in civilne – nova univerza v bodoče
mogla podeljevati akademske nazive,
ki bodo civilno popolnoma priznani«.
[37] Ta »ustrezni dogovor«, ki bi lahko
bil enostavno dosežen s pomočjo
zakonskega odloka na osnovi
veljavnega konkordata, pa se je
razvlekel v silno težavna pogajanja,
ki so trajala poldrugo leto. Izbrana je
bila drugačna pot: podpis sporazuma
med Svetim sedežem in državo
Španijo, za to pa je bilo treba
premagati številne ovire.[38]

Težave so izvirale iz najrazličnejših
področij. Na prvem mestu s strani



politikov, povezanih z generalnim
sekretariatom Falange, ki so vlogo
države pojmovali avtoritarno ter
nasprotovali svobodnemu sistemu
univerzitetnega izobraževanja.
Podobna stališča so podpirali tudi
univerzitetni profesorji, ki so se
sklicevali na določene liberalne
tradicije.[39] Poleg tega so se med
pripravo predloga o priznanju
istočasno razširile govorice, da je
Opus Dei sprožil postopek za
vzpostavitev Univerze v Navari, ne
da bi se prej posvetoval s španskimi
škofi.[40] V resnici pa, kot je nuncij
dobro vedel, so od vsega začetka
ravnali na osnovi prošnje, nasveta in
navodil Svetega sedeža.

Ko so bila aprila 1962 pogajanja
zaključena, je bil sporazum podpisan
in naslednji mesec sta ga ratificirali
obe strani: država Španija in Sveti
sedež. Odlok Ministrstva za
izobraževanje, s katerim je bila
priznana civilna veljavnost nazivov



Univerze v Navari, je bil objavljen 8.
septembra 1962.

Že nekaj mesecev prej je ustanovitelj
čestital in izrazil svojo hvaležnost
tedanjemu apostolskemu pronunciju,
kardinalu Antoniuttiju, za 
ljubeznivo skrb in sveto
prizadevnost pri podpori tega
postopka. V tistem pismu je še dejal: 
Ne morem pozabiti na težave, na
določena nerazumevanja, ki jih je
gospod kardinal moral premagati;
toda z veseljem ob končnem
uspehu so bile prav dobro
poplačane.[41]

Ustanovitelj se je moral tej zadevi
temeljito posvetiti z vso »sveto
prizadevnostjo«, ki je tlela v
njegovem značaju. V bitki proti
starim političnim zameram civilnih
oblasti in proti oviram, ki jih je
postavljal tisk avtoritarne države, je
odločno zagovarjal argumente
pravičnosti in zdravega razuma.



Podrobnosti se sicer v pismu
Antoniuttiju res ne dotika, jih pa
omenja v pismu Pavlu VI., 14. junija
1964, ko se je ozračje že umirilo.
Takole povzema svoje ukrepanje pri
doseganju sporazuma:

Spričo takšnega nasprotovanja s
strani države, ki se je upirala
potrditvi pravnih posledic (civilnemu
priznanju) slovesnega dejanja Cerkve
(vzpostavitve katoliške univerze),
sem šel v Španijo in protestiral
najprej pri Francu, potem pa še po
vrsti pri vseh ministrih. Samo v dveh
primerih je bilo vzdušje pogovora
neprijetno in napeto, in sicer na
srečanju z ministrom Solísom,
tajnikom Falange in voditeljem
sindikata, predvsem pa pri ministru
Castielli.[42]

Druga težava je bila povezana z
vprašanjem financiranja. Univerza je
bila brez premoženja. Število fakultet
in visokih šol je iz leta v leto raslo, s



tem pa tudi pričakovani stroški.
Gmotna pomoč, prejeta od lokalnih
in zasebnih institucij, je pokrila
komaj 30 odstotkov proračuna. S
ciljem pridobivanja sredstev je bilo
leta 1962 ustanovljeno Društvo
prijateljev Univerze v Navari.[43] Leto
za letom se je bilo treba spopadati z
njenimi gmotnimi potrebami, pri
čemer se niso nikdar zatekali k
finančni podpori Cerkve ali španskih
škofij. Gospod škof, je ustanovitelj
dejal monsinjorju Delgadu, vsa
gmotna sredstva škofije in vse, kar
boste v to vložili, naj bo za
duhovnike. Nam pa vi nikdar ne
dajte ničesar: niti intencije za eno
sámo mašo.[44]

* * *

V tistih letih je msgr. Gastone
Mojaisky Perrelli, apostolski
odposlanec za Britansko vzhodno in
zahodno Afriko, premišljeval o
negotovi prihodnosti afriške celine. V



pol stoletja se je zgodil bliskovit
prehod od kolonialne razdelitve
Afrike k hitri dekolonizaciji. K temu
so pripomogli različni dejavniki, med
katerimi je bila nedvomno
najpomembnejša sprememba, ki jo je
prinesla druga svetovna vojna z
utrditvijo načela svobode in
demokracije v tretjem svetu. Z
izjemno naglico so se razvijali
nacionalizmi, ki so se opirali na
avtohtone politične stranke. Ljudstvo
je zahtevalo, da je po svojih
zastopnikih udeleženo pri
zakonodajnih procesih in nalogah
vlade. Do leta 1960 je že več kot
dvajset držav doseglo popolno
samostojnost.

Sredi tega vrenja in burnega gibanja
za neodvisnost je msgr. Mojaisky
Perrelli kaj kmalu ugotovil, kam
veter piha. Sile, dolgo časa zatrte
zaradi kolonialne nadvlade, so
bruhale na dan kakor orkan
osvobajajočega nasilja ter za seboj



puščale kaotično praznino. S
prihodnostjo katolištva v Afriki si je
apostolski odposlanec belil glavo v
Mombasi, v Keniji, na obrežju
Indijskega oceana. V državi se je
pravkar končala krvava vojna po
vstaji Mau Mau in v teku so bile
priprave na njeno neodvisnost. V
sosednjih deželah – in Kenija pri tem
ni bila izjema – so se zgodovinski
preobrati vrstili z vrtoglavo naglico.
Sprejemale so se prenagljene
politične in kulturne reforme. Ta
silna gonja se je ponekod razširila na
verske ustanove, kjer je bilo ključno,
kdo bo tja prišel prvi in prevzel
vodilno vlogo.

Msgr. Mojaisky Perrelli je v mislih
preudarjal: »Izgubili smo dirko v
Centralnoafriški federaciji (obe
Rodeziji in Njasaland), kjer je pred
nekaj meseci britanska kraljica mati
odprla univerzo. Izgubili smo dirko v
Ugandi (v najbolj katoliški deželi na
območju te apostolske delegacije),



kjer že deluje Makerere College. Ne
bi želel izgubiti še zadnje tekme.«[45]

Vzel je torej v roke pero, da bi se
obrnil na msgr. Escrivája de
Balaguerja, ki ga je spoznal v Rimu in
do katerega je čutil globoko
spoštovanje kakor do svetnika:

»Mombasa, 26. okt. 1957

Nadvse cenjeni monsinjor!

Želel bi izkoristiti ‘staro prijateljstvo’
in vas zaprositi za resnično veliko
dejanje ljubezni v korist Cerkve v teh
deželah. Vi sami poznate potrebe in
obete afriških misijonov. Prispeli smo
do odločilnega trenutka: število
kristjanov, naraščanje spreobrnjenj,
skorajšnji prehod na ‘avtonomno
oblast’ itd. so razlogi, zaradi katerih
se sedaj bije bitka izrednega pomena
za prihodnost Afrike.

V roku 20 let bo odločeno – kdo ve, za
koliko časa –, ali bo katolištvo vera



večine in bo imelo velik vpliv v teh
deželah ali pa bo, Bog ne daj,
omejeno … kakor ena izmed mnogih
krščanskih sekt.

Zaradi tega je skrajno pomembno
ustanoviti katoliško univerzo; čeprav
bi imela le eno fakulteto ali le prvi
letnik ene same fakultete. Priti prej
kot drugi je bistveno […].

Premislite torej pred Bogom, ali bi mi
mogli v čim krajšem času priskrbeti
usposobljeno osebje, ki bi lahko
začelo s fakulteto za gradbeništvo, ki
bi jo odprli v Nairobiju v Keniji.
Morali bi biti angleško govoreči,
direktor pa po možnosti iz Velike
Britanije (Oxford ali Cambridge).

Dodati moram še to, da bi nam
Kongregacija za širjenje vere gmotno
pomagala.

Rotim vas, da mi potem odgovorite
(pritrdilno) in razmislite, ali lahko



pošljete koga, ki bi projekt proučil na
kraju samem.

Cordialmente in Domino.«[46]

Le kako bi mogel zavrniti takó
duhovniško in tako katoliško
prošnjo? Očetovo srce je bílo v ritmu
Kristusovega Srca. Kaj vse bi storil za
blagor duš! (S podobno prošnjo, ki je
prav tako ni mogel odkloniti, se je
nanj obrnil msgr. Caggiano, škof v
argentinskem mestu Rosario, ko ga je
rotil »pri Kristusovih žebljih«.) In
tako je v božji navzočnosti stvar
pretehtal ter v odgovor zapisal:

Rim, 4. november 1957

Draga ekscelenca,

dobil sem v roke vaše pismo z dne
26. oktobra in nanj želim nemudoma
odgovoriti.

Ne morete si predstavljati, kako zelo
smo sedaj zasuti z delom […]; prav



tako vsaj še nekaj let ne bomo imeli
na razpolago vsega osebja, ki bi bilo
potrebno.

Vendar je klic vaše ekscelence tako
duhovniški, da vam ne morem reči
»ne«. Zato bosta, tako kot želi vaša
ekscelenca, konec januarja tja prišla
dva moja sinova inženirja – eden iz
angleško govorečega sveta –, da bi
skupaj z vami na licu mesta
ugotovila, kateri bi bil najhitrejši
način za začetek te dejavnosti.
Pozneje, ko se bosta vrnila in
poročala Generalnemu svetu, bomo
poskusili čim hitreje sprožiti zagon te
gradbene fakultete v upanju, da bo to
lahko temelj za celotno univerzo.

Gmotna pomoč s strani kongregacije
Propaganda Fide bo zares potrebna,
saj se utapljamo v finančnih
obveznostih spričo tolikih
apostolskih dejavnosti, ki se jih je
Opus Dei istočasno lotil v
najrazličnejših državah.



Ne pozabite nas priporočiti Gospodu,
ekscelenca.

Prisrčen objem vam pošilja

in Domino

Josemescrivá de B.[47]

Oktobra 1958 je Pedro Casciaro po
očetovem naročilu odpotoval v
Kenijo, da bi se seznanil s
tamkajšnjimi razmerami.[48] V tistem
času je bila Velika Britanija na tem,
da s pomočjo medrasne tranzicijske
vlade uvede neodvisnost Kenije.
Ustanovitelj je pristal na željo
Svetega sedeža o ustanovitvi
katoliške univerze, vendar pod
pogojem, da vlada zagotovi
spoštovanje lastnine in neodvisno
delovanje te izobraževalne ustanove.
Pridobitev takšnega zagotovila ni
bila mogoča, tako da je bilo treba
projekt spremeniti. Pojavil se je
problem, ki ga niti pristojna
kongregacija, niti msgr. Mojaisky



Perrelli, niti nadškof v Nairobiju,
msgr. John Joseph McCarthy, niso
znali rešiti. Namreč veljavni šolski
sistem je zahteval vzpostavitev
posebnih centrov, v katerih naj bi
študij trajal dve leti in naj bi
predstavljal vmesno stopnjo med
srednjo šolo in vstopom na univerzo.
Takšnih centrov pa v Keniji ni bilo.[49]

Oče je bil tisti, ki je, po pričevanju
Pedra Casciara, predlagal
ustanovitev posebnega višješolskega
zavoda in študentskega doma. Tako
je nastal Strathmore College. Deloval
naj bi skladno s sekularnostjo,
značilno za Opus Dei, in pri tem
spoštoval štiri splošna načela: »1)
College mora biti medrasna
ustanova; 2) odprt mora biti za
nekatoličane in za nekristjane; 3)
College ne sme biti priznan kot
misijonska šola; in 4) študentje
morajo plačevati vsaj simbolično
šolnino, zato da bodo pouk cenili in
da ne bodo imeli slabega občutka.«[50]



Strathmore College je svoja vrata
odprl meseca marca 1961. Na svet je
prišel sredi polnega razmaha
politične tranzicije. Volitve leta 1961
so privedle do notranje avtonomije
in leta 1963 je Kenija dosegla
popolno neodvisnost. Tako
kolonialne kot lokalne oblasti tistega
obdobja so imele dokaj skeptične
poglede na prihodnost tega
medrasnega, medplemenskega in
medverskega collegea. Šlo je za prvi
tovrstni poskus v vzhodni Afriki in,
iskreno rečeno, nihče ni verjel, da bo
ostal pri življenju. Toda od vsega
začetka so vanj sprejemali
temnopolte, belce in Indijce;
študente, ki so pripadali katerikoli
religiji in izvirali iz različnih plemen.
Ne da bi kakorkoli posegal v politično
ureditev porajajoče se države, je oče
v tisto ustanovo vtisnil vodilno
načelo: Obstaja le ena rasa, rasa
božjih otrok.[51]



Istočasno so sledeč ustanoviteljevim
napotkom njegove hčere ustanovile
Kianda College, prvo šolo za poslovne
sekretarke v Keniji. To je bila pobuda
za razvoj družbenega statusa
kenijskih žensk, saj so iz te šole, ki je
sprejemala vse študentke ne glede na
poreklo ali socialni položaj, izhajali
usposobljeni kadri tako za javne
ustanove kot za zasebna podjetja.[52]

Sožitje brez diskriminacije in
predsodkov kljub občutnim razlikam
med verskimi, etničnimi in
plemenskimi skupinami, je bilo
občudovanja vreden dosežek. »Če se
ne bi držali takšnih načel, bi ob
prehodu Kenije v neodvisnost college
propadel ali pa bi bil
razlastninjen,«[53] pripominja Pedro
Casciaro.

* * *

Pri aktivnostih korporativnega
značaja ne gre za versko niti za
cerkveno in uradno katoliško



dejavnost.[54] Od tod pogoj, ki ga je
skladno z duhom Opus Dei postavil
ustanovitelj, preden je začel delovati
Strathmore College: ne sme biti
priznan kot misijonska šola.
Namreč enako kot člani Opus Dei
nismo redovniki, je zapisal, takotudi
nismo misijonarji. Naše
apostolsko delo, ki ga vršimo kot
misijo[poslanstvo], je povsod isto:
tako v najbolj oddaljenem kraju
izmed tistih, ki jih uvrščajo v
misijonske dežele, kot tudi na
asfaltiranih ulicah Rima, Londona
ali Pariza, Madrida ali New Yorka.
[55]

Toda kako naj to poslanstvo vrši laik?

Žívi svoje običajno življenje; delaj
tam, kjer si, in si prizadevaj
izpolnjevati dolžnosti svojega stanú,
dobro dokončati naloge svojega
poklica ali službe, vsak dan se trudi
za rast in napredovanje. Bodi lojalen,
razumevajoč do drugih in zahteven



do samega sebe. Naj bo v tebi
mrtvičenje in veselje. To bo tvoj
apostolat. In ne da bi ti sam v svoji
ubogi bednosti vedel zakaj, bodo
ljudje, ki te obdajajo, prišli k tebi in v
naravnem, preprostem pogovoru –
ob koncu službe, na družinskem
srečanju, na avtobusu, na sprehodu,
kjerkoli – boste kramljali o nemiru, ki
je prisoten v dušah vseh ljudi, čeprav
se včasih nekateri tega nočejo
zavedati; to bodo počasi bolje
razumeli, ko bodo začeli zares iskati
Boga.[56]

Ta dnevni stik s prijatelji in
službenimi sodelavci, ki ga beseda in
življenjski zgled prežemata s
krščanskim pričevanjem, je pravi
apostolski kvas. Na videz se to stalno,
ponižno in tiho delo zdi počasno,
toda na dolgi rok je nadvse
učinkovito.

Lepega dne ustanovitelj prejme
pismo, v katerem mu njegov dobri



prijatelj pater Silvestre Sancho,
dominikanec, v tistem času rektor
Univerze sv. Tomaža v Manili,
predlaga, naj Delo čim prej začne
delovati na Filipinih. Oče mu
novembra 1956 odgovori in pojasni,
zakaj njegovi prošnji ne more
ugoditi:

Predragi pater Sancho! Prejel sem
tvoje pismo, za katero sem resnično
hvaležen, in v veliko veselje bi mi
bilo, ko bi ti mogel odgovoriti
pritrdilno. Toda pred kratkim sem od
Svetega sedeža dobil naročilo, naj
naša ustanova prevzame skrb nad
nekim misijonskim ozemljem, in
potrebno je počakati, ker ne vem,
koliko ljudi bomo morali poslati tja.
[57]

Dejansko je nekaj mesecev predtem
msgr. Samoré, vatikanski državni
tajnik, sporočil Escriváju, da želi
papež Pij XII. zaupati Delu eno izmed
prelatur nullius, ki naj bi bile



vzpostavljene v misijonskih deželah.
Msgr. Samoré je ustanovitelja osebno
obiskal ter mu pokazal zemljevid
Peruja, na katerem so bila označena
ozemlja, pripadajoča prelaturam v
postopku ustanavljanja. Nadvse
vljudno je ustanovitelja prosil, naj
izbere tisto, ki bi se mu zdela za Opus
Dei najprimernejša. Ta pa je
ponudbo odklonil. Raje bi videl, mu
je dejal, da najprej druge ustanove
izberejo območje po svojem okusu in
ozemlje, ki bo ostalo, bo sprejel Opus
Dei.[58]

Ta zares katoliški pogled je že v
zgodnjih letih prevzel njegovo dušo
in hotel je, da bi apostolska vnema
postala resničnost tudi v življenju
njegovih duhovnih otrok. Takole jim
je razlagal razvoj te gorečnosti: 
Začne se s tem, kar je dosegljivo, z
običajnimi vsakodnevnimi
opravili, in korak za korakom se v
koncentričnih krogih širi
hrepenenje po žetvi: v naročju



družine, na delovnem mestu, v
civilni družbi, v kulturnem
združenju, na političnem
zborovanju, med vsemi
sodržavljani ne glede na njihov
družbeni položaj; naposled doseže
celo odnose med narodi, v svoji
ljubezni zaobjema najrazličnejše
rase, celine, civilizacije.[59]

Za božič 1956 je s prisrčnimi čustvi
voščil svojim hčeram in sinovom.
Božje Dete je prosil za obilo milosti,
da bi bilo novo leto – s pomočjo
vaše zvestobe, ki je sreča – polno
poklicev in apostolskih dejavnosti,
ljubezni, od enega pola zemlje do
drugega.[60] Kljub temu
apostolskemu vrenju v številnih
deželah, kamor se je Delo že razširilo,
pa je oče čutil nezadovoljstvo ob
pogledu na vse, kar je bilo še treba
storiti. Njegova širokosrčnost in
veličina duha sta prehitevala njegove
zmožnosti. Čutil je nezadovoljstvo,
ker ni mogel doseči vsega. Vse to je



bilo kakor brezmejno morje.
Začasno je bilo potrebno odložiti
načrte v Belgiji, da bi bilo mogoče
poskrbeti za Brazilijo in Kanado;[61]

odreči se je bilo treba tudi Filipinom,
dokler ne spravijo v pogon perujske
prelature.

Z apostolsko konstitucijo je bila 12.
aprila 1957 ustanovljena nova 
prelatura nullius oziroma ozemeljska
prelatura, katere pastoralna oskrba
je bila zaupana Opus Dei. Obsegala je
ozemlja pokrajin Huarochirí in
Yauyos, ki so bila od nadškofije Lima
precej odmaknjena. Njen prelat je
postal msgr. Ignacio Orbegozo, član
Opus Dei.[62] Pet let pozneje je bila na
podlagi sporazuma med limskim
nadškofom kardinalom
Landázurijem in prelatom v Yauyosu
vložena prošnja pri Svetem sedežu za
spremembo mejá tega cerkvenega
območja.[63] Prelatura je tako dosegla
velikost 15.000 kvadratnih
kilometrov in štela okrog 165.000



prebivalcev. Položaj in razmere, ki so
vladale na njenem ozemlju, nam
opiše msgr. Orbegozo. Pravi, da je
bila to »izredno revna in nedostopna
dežela, ker ni imela cest. Ležala je na
nadmorski višini od tri do šest tisoč
metrov, kjer je primanjkovalo prav
vsega. Več kot devetdeset cerkva je
bilo napol porušenih in zapuščenih,
saj je minilo že petindvajset let brez
duhovnikov.«[64]

Od vsega začetka je imel prelat na
razpolago nekaj škofijskih
duhovnikov, članov Duhovniške
družbe sv. Križa, ki so jim njihovi
škofje dali dovoljenje za prehod v to
prelaturo. Več mesecev so spoznavali
deželo, obiskovali njene kraje in
revne vasice, izgubljene med
gorskimi vrhovi ali razsejane po
visokih planotah. Na hrbtu jezdne
živali so se morali prebijati po poteh
med nebom in globokimi brezni, ki
so bile tako ozke, da bi jih vsak
napačen korak lahko pognal v



prepad. Podeljevali so zakramente:
krst, zakon, bolniško maziljenje.
Popravljali so propadajoče cerkve.
Spovedovali so in maševali. Vsi
tamkajšnji prebivalci niso razumeli
španščine, kajti mnogi so govorili
kečujski jezik, vendar to ni bila ovira
za pridiganje in izkazovanje tolažbe
tem ljudem. Na začetku je bilo še
posebej težko. Oče jih je v mislih
nenehno spremljal in bil željan
njihovih novic. Želel jim je pisati,
vendar ob takšnih in drugačnih
opravilih nikakor ni našel trenutka,
da bi to storil v miru. Nazadnje jim je
iz Pariza poslal nekaj odmerjenih in
gorečih vrstic:

Pariz, 30. januar 1958

Predragi Ignacio in vsi! Naj mi Jezus
obvaruje te sinove v Yauyosu.

Kako sem si želel, da bi vam pisal!
Vendar so vam najbrž že povedali, da
spričo bolezni in neodložljivega dela



skorajda nisem mogel spisati niti
majhne pisemske pole.

Vas imam še posebej v mislih:
priporočam vas Gospodu in
spodbujam še druge k molitvi za vas,
spremljam vas, in ko pomislim na
vas, me navdaja ponos.

Poznam težave, povezane s tem
oranjem ledine. Trudimo se, da bi
čim prej lahko tja prišli še drugi vaši
bratje, tako da vas bo poleg prelata
skupaj dvajset. Še naprej boste
deležni podpore in prepričan sem, da
bomo presegli vse cilje.

Bodite možje molitve, izpolnjujte mi
norme. Bodite vedno veseli in
optimistični. Jejte, počivajte,
pomagajte drug drugemu ter bodite v
nadnaravnem duhu pokorni svojemu
prelatu. Bodite iskreni, ohranjajte v
svojem življenju sveto navado
bratskega opomina. In ne pozabite,
da vas ta ubogi grešnik, ki je vaš oče,
vsak dan izroča Gospodu in naši



presveti Materi, sveti Mariji, kot
prvenec misijonskega dela, ki se bo
sedaj nadaljevalo v Nairobiju in v
Osaki. Brezmejno morje ljubezni!

Z vso dušo vas blagoslavlja, objema
in vas ima rad vaš oče

Mariano.[65]

Eden tistih prvih duhovnikov, ki so
prestali dokaj let apostolskega
garanja v Yauyosu, pričuje, da je oče
»tistemu koščku Cerkve posvečal
tolikšno skrb, da se je zdelo, kot da
nima drugih, pomembnejših
opravil«.[66] Bedel je nad njimi s svojo
molitvijo, jim pomagal z nasveti,
utiral jim je pot s pastoralnimi
pobudami ter jim nudil zavetje z
očetovsko ljubeznivostjo in
nežnostjo:

Stalno ste prisotni v moji molitvi, jim
je govoril, in želim vam pomagati, da
boste zmagovali v tisočerih drobnih



junaštvih, ki jih otrokom Boga v
njegovem Delu nikdar ne manjka.[67]

Kadar ga je ponoči mučila
nespečnost, je v domišljiji poletel k
njim. Skupaj z njimi je pešačil gor in
dol po hribih in dolinah ter
sodoživljal njihove napore …

Naj mi Jezus obvaruje te sinove v
Yauyosu, je pisal prelatu.

Predragi Ignacio! Tvoje pismo ob 2.
oktobru me je silno razveselilo.
Sledim vašim korakom, stalno vas
spremljam pri vašem duhovniškem
delu, pri vaših prigodah, ki vam jih
zavidam, v vaši navidezni
osamljenosti. Koliko molim za vas!
[…]

Rad bi se v miru srečal prav z vsakim
izmed teh sinov in z njimi
pokramljal. Upam, da mi bo Gospod
čim prej naklonil to veselje. Tudi
moje srce bije in moja pljuča dihajo
za Yauyos.[68]



Njegovo veliko hrepenenje je bilo, da
bi v trdi zemlji andskih gora videl
ukoreninjeno upanje mladih
poklicev, ki bi v prihodnosti
nadaljevali z delom duhovnikov,
poslanih iz Evrope. V ta namen je
prelatura potrebovala semenišče, v
katerem bi se vzgajali bodoči
duhovniki. Če bi se marljivo
osredotočili na ta cilj, bi čez dvajset
let lahko imeli prva mašniška
posvečenja.

Vsakokrat ko pride tvoje pismo, je
pisal monsinjorju Orbegozu, ga
večkrat preberem, kajti vaše novice
me zelo razveselijo. Kako se kaj
privajajo okolju tile sinovi, ki so
prispeli pred kratkim?

Vsak dan molim za vas in še posebej
prosim za te otroke, ki jih vzgajate.
Že sedaj sanjam o duhovniških
poklicih za Prelaturo Yauyos, ki bodo
izšli izmed tistih Indijančkov. To
najbrž ne bo lahko delo, vendar



vidim, da je zelo na mestu in
nazadnje tudi rodovitno za
prihodnost vere v teh deželah.

Imate dovolj počitka? Na vsak način
morate dovolj spati in jesti: drugačno
ravnanje ne more obroditi koristi,
niti duhovnih.

Izpolnjujte mi norme in bodite vedno
veseli, zadovoljni. Nikdar se ne čutite
osamljene, kajti vsi – consummati in
unum! – smo s srcem in s svojimi
molitvami navzoči v Yauyosu.[69]

In tako je tudi bilo, pripoveduje
prelat, namreč »sedaj, komaj
petindvajset let pozneje, je tista
dežela, ki je bila ustanovitelju tako
pri srcu v njegovi dnevni molitvi,
postala cerkveno ozemlje z zavidljivo
ureditvijo. Ima lastno bogoslovno
semenišče in dvajset staroselskih
duhovnikov ter prvovrstne
apostolske dejavnosti: radijsko
postajo, šole, kmetijska posestva,
učiteljsko šolo, delavnice in druge



iniciative, obenem pa med verniki
vlada visoka raven krščanskega
duha.«[70]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo 31. 5. 1954, št. 32; tudi 
Pogovori, št. 27.

[2] Rolf Thomas, Sum. 7686. Obstaja še
mnogo drugih socialnih dejavnosti,
ki pa so plod osebnega dela članov
Opus Dei v sodelovanju z drugimi
katoliškimi ali nekatoliškimi
državljani. Teh dejavnosti ne
imenujemo korporativne, saj Opus
Dei kot tak ne prevzema
odgovornosti za njihovo duhovno
usmeritev.

[3] Prim. Pismo 15. 8. 1953, št. 22; tudi 
Pogovori, št. 18.

https://opusdei.org/sl-si/article/1-duhovno-ocetovstvo
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[4] AGP, P01 1967, str. 17; prim. tudi 
Pogovori, št. 31.

[5] Pogovori, št. 82. Na področju
izobraževanja je oktobra 1951 v
Bilbau svoja vrata odprla šola
Gaztelueta, s čimer se je uresničil še
en ustanoviteljev načrt, povezan s
krščansko vzgojo. Ta šola je, tudi z
vidika izobraževanja staršev in
profesorjev, postala kraj sodelovanja
med vzgojitelji in dijaki, kjer je
vladalo domače vzdušje, temelječe
na človeških krepostih, kot so
iskrenost, zvestoba, tovarištvo in
veselje.

[6] Besede univerza ni bilo mogoče
uporabiti, ker takrat veljavna
zakonodaja ni dopuščala
ustanavljanja civilnih univerz, ki ne
bi bile državne. Zato je bil izbran
izraz studium generale oziroma 
splošni študij, s katerim so v
srednjem veku označevali



univerzitetne izobraževalne
ustanove.

[7] Enrique Delgado Gómez, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 122.

[8] Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, str. 18. Prvi rektor Studiuma
Generale je bil Ismael Sánchez Bella,
in sicer do februarja 1960; nasledil ga
je profesor José María Albareda
Herrera, za njim pa je junija 1966 to
nalogo prevzel profesor Francisco
Ponz. Prim. Pismo Joséju Maríi
Albaredi Herreri, EF-591205-1, in
Ismaelu Sánchezu Belli, EF-591205-2.

[9] Mario Lantini, PR, str. 599.

[10] Proračun za tisto akademsko leto
je znašal 238.700 pezet. Prim. Álvaro
del Portillo, Sum. 617.

[11] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
617; Ismael Sánchez Bella, RHF,
T-06305, str. 17; Amadeo de



Fuenmayor Champín, RHF, T-02769,
str. 8.

[12] Prvi dve leti študija sta bili skupni
za vse humanistične in družboslovne
programe.

[13] Poslovna šola IESE je delovala v
Barceloni in je bila pozneje
priključena Univerzi v Navari.

[14] Jožefmarija je imel zamisel o
ustanovitvi inštituta za cerkveno
pravo, ki bi učinkovito prispeval k
spodbujanju raziskovanja na tem
področju ter k izobraževanju
številnih duhovnikov v Španiji in
tudi laikov. Kot pojasnjuje Álvaro del
Portillo v pismu 8. maja 1958, je bil
takrat ustanoviteljev načrt naslednji:

»1) Ne ustanoviti fakultete za
cerkveno pravo, ampak
cerkvenopravni inštitut v okviru že
obstoječe Visoke pravne šole. Pozneje
bi ustanovili še več inštitutov – za
sholastično filozofijo, za teologijo, za



cerkveno zgodovino itd. – znotraj
ustreznih visokih šol Studiuma
Generale. Tako bo omogočeno
celovito katoliško izobraževanje
študentov, ki obiskujejo Studium
Generale, ta pa bo lahko postal
učinkovita katoliška univerza, odprta
tudi za duhovnike.

2) Inštitute bi seveda odpirali počasi,
korak za korakom. Samo
cerkvenopravni bi začel delovati
takoj.

3) Zaenkrat ne bi zaprosili za
ustanovitev, ampak za priključitev
tega cerkvenopravnega inštituta
kakšnemu papeškemu
ateneju« (izvirnik v: AGP, oddelek
Apostolska širitev, Univerza v Navari,
I/1, 9).

Odlok o priključitvi Inštituta za
cerkveno pravo Lateranski univerzi
je podpisal kardinal Pizzardo, prefekt
Kongregacije za semenišča in
univerze, dne 12. junija 1959



(izvirnik v: AGP, oddelek Apostolska
širitev, Univerza v Navari, I/1, 14, 2).

Po letu 1960, se pravi po pridobitvi
statusa univerze, je bilo
ustanovljenih še več izobraževalnih
centrov, na primer: Inštitut za
svobodne umetnosti (1960), Visoka
tehnična šola za industrijsko
inženirstvo (1962), Visoka šola za
socialno delo (1963), Filozofski
inštitut (1964), Visoka šola za
arhitekturo (1964), Biološke znanosti
(1964), Fakulteta za farmacijo (1964),
Fizika (1965), Mednarodni inštitut za
pedagoške vede (1965), Teološki
inštitut (1967), Šola za tehnično
industrijsko inženirstvo (1969),
Teološka fakulteta (1969) idr. Prim.
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, str. 49–50.

[15] Pismo iz Londona msgr.
Benjamínu de Arribi y Castru,
EF-590809-1. Na odgovore ni bilo
treba dolgo čakati. V vseh je bila



izražena hvaležnost za to služenje
Cerkvi: »Vse te nove dejavnosti Opus
Dei kažejo na čudovito vitalnost in
velikopotezno služenje Cerkvi, kar bo
gotovo razveselilo vsakogar, ki ljubi
Cerkev bolj kot svoje majhne
interese. Še danes bom pisal
kardinalu Pizzardu in mu izrazil
svoje zadovoljstvo« (seviljski
kardinal José María Bueno Monreal
ustanovitelju, 12. 8. 1959; izvirnik v:
AGP, oddelek Apostolska širitev,
Univerza v Navari, I/6, 33).

»Že prej sem bil prepričan o velikem
delu, ki ga med nami opravlja Opus
Dei […], ta velikanski korak pa v
meni vzbuja tiho občudovanje. Želel
bi se vam iskreno zahvaliti za
posebno naklonjenost, ki jo s tem
učinkovitim delom tukaj izkazujete
tej škofiji, tako da smo tudi mi
deležni sadov vašega
apostolata« (pamplonski nadškof,
msgr. Enrique Delgado Gómez, 28. 7.
1959; prav tam).



[16] Prim. Pismo monsinjorja Pedra
Cantera Cuadrada, škofa v Huelvi,
ustanovitelju, 17. 8. 1959; prim. prav
tam.

[17] 31. člen konkordata se je glasil:
»Sveta Cerkev lahko, skladno s
kanonom 1375 Zakonika cerkvenega
prava, svobodno uveljavlja svojo
pravico do ustanavljanja in vodenja
javnih šol katerekoli vrste in stopnje,
tudi za laike« (Acta Apostolicae Sedis,
XXXV, 1953, str. 648).

[18] V zvezi s posredovanjem
kardinala Domenica Tardinija prim.
Pismo seviljskemu kardinalu Joséju
Maríi Buenu Monrealu, EF-610317-1,
v katerem mu ustanovitelj pravi: 
Kardinal Tardini mi je povedal o
pripravljenosti Cerkve, da
Studium Generale Navara
povzdigne v univerzo.

O sekularnem značaju nove univerze
pravi msgr. Javier Echevarría: »Po
drugi strani so o sekularnem duhu te



ustanove pričale civilne fakultete ter
visoka raven njihove akademske
zahtevnosti in znanstvenega
raziskovanja, ki so ga izvajale« (Sum.
2202).

[19] Prim. Pismo monsinjorju
Giuseppeju Pizzardu, EF-600403-2. Ta
prošnja je bila podkrepljena s tremi
pomembnimi pismi, naslovljenimi na
Sveti sedež. Pamplonski nadškof
Enrique Delgado Gómez je svoje
pismo 25. 4. 1960 poslal kardinalu
Giuseppeju Pizzardu. Kot utemeljitev
za podelitev statusa univerze so med
drugim navedeni naslednji razlogi:
»dosežena zrelost te ustanove«;
»primernost same podelitve statusa,
kajti […] le malo verjetno je, da bi v
Španiji nastopile ugodnejše
okoliščine za sklepanje potrebnih
dogovorov s civilnimi oblastmi«;
»zagotovljen znanstveni ugled
profesorjev, doktrinalna
neoporečnost nauka ter
neprekinjenost celotne dejavnosti v



teku časa« (prav tam, kopija v: AGP,
oddelek Apostolska širitev, Univerza
v Navari, I/3, 13).

Prim. tudi Pismo, ki ga pamplonski
župan Miguel Javier Urmeneta
Ajarnaute pošilja nunciju, msgr.
Ildebrandu Antoniuttiju, 25. 4. 1960
(prav tam, I/3, 15); in Pismo Miguela
Gortarija Erree, podpredsednika
regionalne vlade, 9. 5. 1960 (prav
tam, I/3, 14).

[20] Odlok Kongregacije za semenišča
in univerze je izdal njen prefekt,
kardinal Pizzardo, 6. avgusta (Acta
Apostolicae Sedis, LII, 1960, str. 988–
990). Izvirnik odloka iste
kongregacije, s katerim je bil za
velikega kanclerja Univerze v Navari
imenovan msgr. Jožefmarija Escrivá
de Balaguer, je shranjen v: RHF,
D-15102.

[21] Dotlej je za bogoslužje v tej cerkvi
skrbela skupnost patrov
redemptoristov, ki so nunciju, msgr.



Ildebrandu Antoniuttiju, sporočili, da
v prihodnje ne bodo mogli več
službovati v baziliki. Nuncij pa ni
odnehal, dokler ni dosegel, da to
nalogo prevzamejo duhovniki Opus
Dei. Prim. César Ortiz-Echagüe
Rubio, Sum. 6852; Pismo msgr.
Ildebrandu Antoniuttiju,
EF-591031-1.

[22] Izvirnik dokumenta o imenovanju
v: RHF, D-11781. Pobudo je 5. aprila
1960 vložil predsednik ustanove 
Institución Fernando el Católico.
Prim. tudi Pismo Antoniu Zubiriju
Vidalu, EF-600531-1.

[23] Prošnji, ki jo je vložila Filozofska
fakulteta, je rektorat ugodil in
imenovanje je bilo odobreno 21.
aprila 1960. Ukaz Ministrstva za
izobraževanje v: Boletín Oficial del
Estado, št. 128 (28. 5. 1960).
Dokument o imenovanju v: RHF,
D-05206. Prim. tudi Pismo iz



Londona Juanu Cabreri Felipeju,
EF-600717-1.

[24] Naziv mu je mestna občina
podelila na seji dne 5. oktobra 1960
»v znamenje iskrenega občudovanja
in hvaležnosti« zaradi ustanovitve 
Studiuma Generale v Navari. Izvirnik
v: RHF, D-11716. Prim. Pismo iz
Madrida Miguelu Gortariju Errei,
EF-601019-2.

[25] Pismo iz Madrida, EF-601019-1.

[26] Prim. Universidad, 3–4 (1960),
Univerza v Zaragozi.

[27] Alejandro Cantero Fariña, RHF,
T-06308, str. 56; prim. tudi Pismo iz
Pariza monsinjorju Casimiru
Morcillu Gonzálezu, EF-601030-3; in
Florencio Sánchez Bella, RHF,
T-08250, str. 2.

[28] Prim. María del Carmen Sánchez
Merino, RHF, T-05132, str. 115; in
Blanca Fontán Suanzes, Sum. 6949.



[29] Prim. Javier Echevarría, Sum.
1898.

[30] Eden od škofov, navzočih na
slavnostni prireditvi, pripoveduje
drobno anekdoto: »Še vedno se
spominjam – kakor da bi to gledal
prav zdaj – osebne in prisrčne
Jožefmarijeve geste, ko je stopal na
čelu odličnega spremstva
univerzitetnih profesorjev in sem se
mu približal, da bi izrazil svoje
zadovoljstvo in veselje. Z rokami se
je prijel za glavo in mi po tiho dejal: 
Gospod škof! Sram me je! Kako me
je sram!« (Santos Moro Briz, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 253–254).

[31] Govor, Pamplona, 25. 10. 1960. 
Nuestro Tiempo, št. 78, 1960. O
ustanoviteljevih pogledih na
področje znanosti in izobraževanja:
Francisco Ponz Piedrafita: La
educación y el quehacer educativo en
las enseñanzas de Monseñor



Josemaría Escrivá de Balaguer, v: En
memoria de …, op. cit.

[32] Več let pozneje je ob
premišljevanju o tem dejal: 
Potrebno je, da univerza študente
vzgaja v miselnosti služenja,
služenja družbi, tako da si bodo s
svojim poklicnim delom in
državljanskim udejstvovanjem
prizadevali za skupno dobro
(Pogovori, št. 74). Ob neki drugi
priložnosti pa je povedal: Tega
našega sveta ne bodo rešili tisti, ki
skušajo otopiti življenje duha ter
vse omejiti na vprašanja
ekonomije ali gmotnega
blagostanja, marveč tisti ljudje, ki
imajo vero v Boga in v človekov
večni cilj (Govor, Pamplona, 9. 5.
1974, v: Josemaría Escrivá de
Balaguer y la Universidad, Univerza v
Navari, 1993, str. 108).

[33] Studium Generale Navara,
Zapisnik in letni proračun 1959/1960,



str. 5–6, arhiv Univerze v Navari.
Prim. Govor, Pamplona, 7. 10. 1972,
v: Josemaría Escrivá de Balaguer y …,
op. cit., str. 98. Prim. tudi Jezus
prihaja mimo, št. 10.

[34] Govor, Pamplona, 9. 5. 1974, v: 
Josemaría Escrivá de Balaguer y …,
op. cit., str. 106. Vsaka dejavnost,
vsaka iniciativa, vsako delo ali
naloga mora po ustanoviteljevem
mišljenju biti sol, nauk in kvas
apostolata; vse prej kot nevtralen in
brezokusen pristop. Leta 1963 je
pisal vikarju v Španijo:

Ravno so mi prinesli prvo številko
revije, ki jo izdajajo te moje hčere.
Iz več razlogov sem jo z
navdušenjem vzel v roke in bila mi
je všeč zunanja podoba, ilustracije
ali fotografije ali kakorkoli se
temu reče, vendar ti nemudoma
pišem, zato da jim v mojem imenu
poveš, da sem ob tem dobil vtis
imenitne jedi, toda brez okusa. 



Takšno publikacijo bi lahko izdala
tudi skupina nevernic. Ali ne bi
bilo mogoče s pomočjo ženske
prikupnosti izraziti še kaj več –
novice, komentarji, dober nauk! –,
kar bi človek prebral z užitkom in
bi se ga v duši dotaknilo? (Pismo
Florenciu Sánchezu Belli,
EF-630927-1). Šlo je za neko revijo, s
katero so se samostojno ukvarjale
nekatere članice Dela.

[35] Pismo 31. 5. 1954, št. 34. »Vedno
kadar je oče omenjal naše delo na
Univerzi v Navari,« pričuje Ismael
Sánchez Bella, »je poudarjal njen
apostolski značaj: Katoliška
univerza? je govoril. 
Apostolska!« (Ismael Sánchez Bella,
RHF, T-06305, str. 19). Ustanovitelj
nikakor ni želel »nevtralnega«
poučevanja (prim. Ignacio Celaya
Urrutia, Sum. 5905).

[36] Prim. Eduardo Ortiz de Landázuri,
RHF, T-00171, str. 1–2. Prim. tudi



Javier Echevarría, Sum. 2203; Álvaro
del Portillo, Sum. 708.

[37] Pismo monsinjorja Enriqueja
Delgada Gómeza, 25. 4. 1960; prim.
AGP, oddelek Apostolska širitev,
Univerza v Navari, I/3, 13.

[38] Potem ko je nunciatura 19. 11.
1960 poslala dopis, je Ministrstvo za
izobraževanje sestavilo posebno
komisijo za priznanje univerzitetnih
nazivov. S strani vlade ni bilo
nikakršne podpore. Maja 1961 je bil
osnutek sporazuma končan in nato
predložen v pregled rektorjem
španskih univerz in Državnemu
svetu. Ko so bila pogajanja
zaključena, je bil sporazum uradno
objavljen (Boletín Oficial de las Cortes
Españolas, 13. 4. 1962), da bi
pristojne osebe lahko podale svoje
pripombe na besedilo. Komisija za
zunanje zadeve je izdala ugodno
mnenje. Državni voditelj Franco je
10. 5. 1962 podpisal akt o ratifikaciji



in 19. 5. 1962 je bila v Vatikanu
izročitev ratifikacijskih listin.
Besedilo je bilo objavljeno v
uradnem listu (Boletín Oficial del
Estado, 20. 7. 1962). Ministrstvo za
izobraževanje je 8. 9. 1962 izdalo
odlok, s katerim je bil izvršen
sporazum o veljavnosti akademskih
nazivov. Prim. Amadeo de
Fuenmayor Champín, El Convenio
entre la Santa Sede y España sobre
Universidades de estudios civiles,
Pamplona 1966, str. 70–73.

[39] Kot primer lahko navedemo
mnenje, izdano s strani komisije
Ministrstva za izobraževanje, ki je
proučevala osnutek sporazuma iz
aprila 1962. Tam je zapisano, da ni
bil izbran »sistem popolne
univerzitetne svobode, ki bi bil enak
za vse. Uvedba tega v našo
zakonodajo bi pomenila radikalno
spremembo načel španskega
akademskega prava, katere končnih
posledic ni mogoče



predvideti« (Predlog komisije
Ministrstva za izobraževanje o
priznanju študijskih programov, ki se
izvajajo na Univerzi v Navari, 21. 5.
1961, Arhiv Univerze v Navari).

[40] Prim. Pisma monsinjorju Joséju
Maríi Buenu Monrealu, EF-601123-1
in EF-610317-1, ter monsinjorju
Marcelinu Olaechei Loizagi,
EF-611013-1.

[41] Pismo, EF-620407-1.

[42] Pismo, EF-640614-1. Kot pravi
ustanovitelj v tem pismu Pavlu VI., so
bile v sporazum vsiljene strožje
določbe in pogoji, kot pa so veljali za
obstoječe civilne univerze. Med temi
pogoji je bila zahteva, da mora 75 %
profesorjev Univerze v Navari imeti
tudi profesorski status na državnih
univerzah (prim. prav tam; tudi:
Álvaro del Portillo, PR, str. 781; César
Ortiz-Echagüe Rubio, Sum. 6844).



[43] Prim. Spominski zbornik Univerze
v Navari. V akademskem letu
1964/1965 je univerza imela 3.374
študentov, v letu 1992/1993 jih je bilo
12.420.

[44] Enrique Delgado Gómez, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 132. Ko je
msgr. Abilio del Campo y de la
Bárcena, škof v Calahorri, predlagal,
naj škofije gmotno prispevajo k
vzdrževanju univerze, če študenti iz
teh škofij študirajo na navarski
Teološki fakulteti ali na Fakulteti za
cerkveno pravo, mu je odgovoril: 
Moram povedati, da me nadvse
veseli tvoja čudovita
pripravljenost pomagati, vendar je
s statutarnim načelom določeno,
da se od škofij nikdar ne pridobiva
tovrstna pomoč. Vse, kar si
univerza in jaz sam želim od
častitih ordinarijev, je, da molijo
in spodbujajo k molitvi za sadove
razgledanosti in apostolata v
centrih za cerkvene študije



Univerze v Navari (Pismo iz
Madrida, EF-721020-1).

[45] Pismo monsinjorja Gastoneja
Mojaiskyja Perrellija, 6. 10. 1957,
izvirnik v: AGP, oddelek Apostolska
širitev, Kenija, I/1, 1.

[46] Prav tam. Cordialmente in Domino
– prisrčen pozdrav v Gospodu.

[47] Pismo monsinjorju Gastoneju
Mojaiskyju Perrelliju, EF-571104-1.

[48] Prim. Pismo članom Dela v
Mehiki, EF-581017-1.

[49] Prim. Pismo monsinjorju Johnu
Josephu McCarthyju, EF-591022-1.
Msgr. McCarthy je bil posvečen leta
1946 in povzdignjen na nadškofijski
sedež v Nairobiju leta 1953.

[50] Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6345. V zvezi s prispevanjem
simbolične vsote prim. XXI. poglavje,
6. Ustanovna karizma.



[51] Javier Echevarría, Sum. 2224.
Prim. tudi Pogovori, št. 71. V tistih
letih se je precej spreminjala sestava
prebivalstva te države, v kateri je ob
prehodu v neodvisnost živelo 50.000
Evropejcev, 200.000 Azijcev in več
kot 9 milijonov Afričanov.

Oče je sanjal o trenutku, ko bodo
prišli prvi kenijski člani in članice
Opus Dei, ki bodo postali orodje za
učinkovit razvoj našega
apostolskega dela v Afriki (Pismo
Pedru Casciaru Ramírezu,
EF-620203-1). In komaj so njegove
hčere prispele v Kenijo, jih je
ustanovitelj že spraševal: Kdaj bo
prišla prva? (Pismo članicam Dela v
Keniji, EF-620430-1).

[52] Prim. Teresa Acerbis, Sum. 4986;
Carmen Ramos García, Sum. 7370;
Blanca Fontán Suanzes, PM, l. 1082v.
Tudi Kianda College je deloval v
enakem krščanskem duhu kot
Strathmore.



[53] Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6345. »Kmalu zatem,« pripoveduje
msgr. Javier Echevarría, »se je začelo
apostolsko delo v Nigeriji z istimi
smernicami in istimi cilji: priti tja in
služiti vsem brez razlikovanja. Na
rahlo drugačen način so se tudi tam
ponovili izrazi spoštovanja in
zahvale za delo članov Opus Dei. V
tistem času je izbruhnila nigerijsko-
biafrska vojna. Čeprav je božji
služabnik [Jožefmarija] sprejemal
vse, kar bi Gospod odločil glede
življenja njegovih otrok, ga je seveda
skrbelo, da se jim ne bi kaj zgodilo,
ter je v ta namen veliko molil in
mnoge spodbujal k molitvi. Od svojih
sinov je prejel pismo v trenutku, ko
so bili iz države že izgnani člani vseh
katoliških ustanov. V njem so mu
sporočili, da so bile vladne oblasti do
njih nadvse spoštljive in naklonjene
ter so jih obravnavale kot državljane
te dežele, ker je bilo očitno, da niso
izvajali nikakršne rasne, verske ali
plemenske diskriminacije. Dodali so



tudi, da še naprej opravljajo svoje
delo, vsakdo na svojem mestu, ne da
bi utrpeli kakršnokoli
nadlegovanje« (Sum. 2225).

[54] Pismo 12. 12. 1952, št. 30.

[55] Pismo 19. 3. 1954, št. 35.

[56] Božji prijatelji, št. 273.

[57] Pismo, EF-561108-1.

[58] Konec leta 1956, preden so bila
uradno vzpostavljena misijonska
ozemlja, je ustanovitelj iz Lime prejel
novico, da se je španska Škofija
Majorka zavezala poslati svetne
duhovnike, ki bi prevzeli skrb nad
misijonom. Ustanovitelj je
nemudoma pisal monsinjorju
Antoniu Samoréju: Vedno smo
pripravljeni iti v Yauyos ali v
katerikoli kraj, ki nam ga določi
Sveti sedež, vendar si z vsem
spoštovanjem drznem predlagati,
da bi bilo morda bolje, da nas



pošljejo v takšne kraje, kjer ne bo
nihče mogel reči, da se vmešavamo
v apostolsko delo, ki ga tam že
opravljajo drugi škofijski
duhovniki iz Španije (Pismo,
EF-561229-1).

V enakem duhu je nagovoril
monsinjorja Francesca Lardoneja,
nuncija v Peruju od leta 1953: Bolelo
bi me, če bi v Španiji potem kdo
mislil, da poskušamo izriniti
majorško škofijo (Pismo,
EF-561231-1). Dejstvo pa je, da je
duhovnikov primanjkovalo in da je
bilo ozemlje silno obsežno. Prim.
Pismo monsinjorju Francescu
Lardoneju, EF-570125-1. Pred tem je
bil zadnji pastoralni obisk v tistih
krajih opravljen še v času sv. Toribia
iz Mongroveja (v 16. stoletju).

Prelatura Yauyos je zares izreden
primer (prim. Pismo Joséju de
Orbegozu y Telleríi, EF-570514-3). Ko
se je z msgr. Samoréjem pogovarjal o



prevzemu pastoralne oskrbe nad
misijonskimi ozemlji v Peruju, mu je
ustanovitelj povedal, da takšne
naloge pravzaprav niso cilj Opus Dei,
ki se običajno ne ukvarja s
cerkvenimi strukturami in
iniciativami. Pojasnil mu je, da bi
apostolsko delo v Yauyosu bilo
izjema, saj so duhovniki Dela svetni
duhovniki, so škofijski duhovniki v
škofiji, kjer živijo. Vendar je
ustanovitelj predlog takoj sprejel, ko
mu je msgr. Samoré povedal, da je
bila to papeževa izrecna želja (prim.
Javier Echevarría, Sum. 2384).
Apostolske dejavnosti, ki so jih v
perujskih pokrajinah Yauyos in
Cañete izvajali člani Opus Dei – npr.
kmetijska šola Valle Grande ali
center strokovnega usposabljanja
Condoray, namenjen ženskam s
podeželja –, pa so vsekakor bile
ustanove laiškega značaja.

[59] Pismo 16. 7. 1933, št. 15.



[60] Pismo članicam Dela, EF-561200-2.

[61] Prim. Pismo članom Regionalne
komisije v Španiji, EF-561122-1;
Pismo Manuelu Botasu Cuervu,
EF-561031-1; Pismo monsinjorju
Hugu Bressaneju de Araúju,
EF-561120-1, idr.

[62] Prim. Acta Apostolicae Sedis, XLIX
(1957), str. 307 in 881. Ko je Sveti
sedež ustanovil to prelaturo, je bil za
prelata imenovan msgr. Ignacio
María de Orbegozo y Goicoechea, ki
je svojo funkcijo nastopil 2. 10. 1957.

[63] Med razlogi za to, da se ozemlju
prelature priključi pokrajina Cañete,
je bila tudi možnost za gmotno
vzdrževanje območja, ki je bilo silno
revno, brez duhovnikov, brez
materialnih ali kakšnih drugih
sredstev. Priključitev pokrajine
Cañete je prinesla znatno pomoč.
Odlok, s katerim je Sveti sedež
spremenil meje cerkvenega območja,
je označen s 24. marcem 1962. Prim. 



Acta Apostolicae Sedis, LIV (1962), str.
735.

[64] Ignacio María de Orbegozo y
Goicoechea, Sum. 7277. Ko je bila
ozemeljska prelatura ustanovljena,
prelat skladno s cerkveno prakso še
ni bil škof (prim. Pismo Joséju de
Orbegozu y Telleríi, EF-570514-3).
Dne 25. januarja 1964 je msgr.
Orbegozo prejel škofovsko
posvečenje in postal naslovni škof
Ariassa; 26. aprila 1968 pa je bil
imenovan za škofa mesta Chiclayo.
Prim. Pismo Joséju de Orbegozu y
Telleríi, EF-631203-2, in Pismo msgr.
Ignaciu Maríi de Orbegozu y
Goicoechei, EF-640205-1.

[65] Pismo, EF-580130-1.

[66] Alfonso Fernández Galiana, RHF,
T-00161, str. 2.

[67] Pismo monsinjorju Ignaciu Maríi
de Orbegozu y Goicoechei in članom
Dela v Yauyosu, EF-590317-1.



[68] Pismo, EF-591014-1.

[69] Pismo, EF-600216-2.

[70] Ignacio María de Orbegozo y
Goicoechea, Sum. 7277.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/4-korporativne-dejavnosti/

(17. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/4-korporativne-dejavnosti/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-korporativne-dejavnosti/

	4. Korporativne dejavnosti

