
opusdei.org

4. Duhovniška
družba svetega Križa

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

7. Nov. 2020

↗ Nazaj na kazalo

Spomladi 1940, ko so se vsepovsod
pojavljala že znana nerazumevanja,
je imel ustanovitelj polno glavo
projektov, ki so bili, potem ko jih je
znova in znova pretehtaval v
meditaciji, že dodobra izdelani. V
tistem času sta v Madridu delovala

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


Študentski dom Jenner in center
Martínez Campos, v Valenciji center
Cubil, v Valladolidu pa Rincón in bili
so tik pred tem, da uredijo
stanovanje v Barceloni. Ta apostolska
širitev je bila izvedena v dvanajstih
mesecih po koncu vojne s skromno
ekipo, ki je štela kakšnih ducat mož,
in brez drugih sredstev razen svete
apostolske vneme, denarja namreč ni
bilo. Cena vsega tega je bilo
izčrpavajoče življenje brez predaha,
pri čemer je neprenehoma potoval
po škofijah osrednje in severne
Španije, kjer je na prošnjo škofov
pridigal na duhovnih vajah za
duhovnike.

Sredi tolikšne aktivnosti je kljub
sadovom, ki so se že kazali,
ustanovitelj postajal vse bolj
zaskrbljen ob pogledu na obzorje, ki
se je odpiralo pred njim. Pri
napredovanju svoje dejavnosti je
imel odprtih preveč front. Prestopil
je svoje meje. Nadaljevati s širjenjem



ni bilo priporočljivo, saj bi se celota
Dela lahko razdrobila. Nevarnosti se
je jasno zavedal, saj je v neki
zabeležki iz maja 1940, potem ko je
omenil veliko število nedavnih
apostolskih novosti, kakor bi se hotel
znebiti velikega bremena, dejal:

Moja velika skrb je ženska veja Dela.
Zatem »študijski dom« za naše in pa
bodoči duhovniki. In te, Domine,
speravi![1]

Ponovno to poudari julija 1940, ko
piše članom Dela v Madridu. Na
koncu pisma, takoj za podpisom, kot
da bi kaj pozabil, zapiše brez
kakršnegakoli dodatnega pojasnila: 
Dve ključni temi: one in duhovniki.
[2]

Šest let je potreboval, kot smo
ugotovili, da je razrešil temeljni
problem umestitve žensk v živo
zgradbo Dela. V nasprotnem primeru
razvoj ne bi bil mogoč. Namreč
prisotnost žensk, enako kot



navzočnost duhovnikov, je bila
bistvenega pomena za življenje Dela
oziroma za dinamičnost njegovega
razvoja. Spomnimo se na
Jožefmarijeve muke in polome pri
izobraževanju članic Dela v
tridesetih letih ter na razpustitev
prve skupine, do česar je prišlo
pozneje. Nekaj podobnega se je
zgodilo s skupino duhovnikov, s
katerimi se je obdal v tridesetih letih.
V obeh primerih je bil razlog isti:
niso uspeli usvojiti duha Opus Dei.
Nekaj čudovitega pri tem pa je – tako
v primeru žensk kot tudi duhovnikov
–, da se ustanova povrne k svojemu
rojstvu kakor reka, ki bi znova
poiskala svoj pristni in prvotni izvir.
Kakor da bi Bog, potem ko je svojega
služabnika preizkusil, ponudil
ustanovitelju novo, prazno stran, na
katero naj zapiše svojo zgodbo v
dokončni obliki.

Jožefmarija se je torej vrnil po isti
poti nazaj, prepričan, da je izhodišče



za ponovni začetek to: da bodo
duhovniki, inkardinirani v Opus Dei,
morali priti od znotraj, iz njegovih
lastnih vrst. Ne gre za to, da bi se na
začetku zmotil, temveč za to, da ima
Gospod svoja, za ljudi neizsledljiva
pota. Podobno kot so novi člani Dela
drug za drugim kapljali ob godovih
apostolov ali dan poprej, da bi
vzdrževali optimizem tega mladega
ustanovitelja, je bilo tudi v tem
primeru:

V prvih letih sem sprejel sodelovanje
nekaterih duhovnikov, ki so izrazili
željo, da bi se na neki način povezali
z Opus Dei. Kmalu mi je Gospod z vso
jasnostjo dal videti, da oni – sicer
dobri, celo izredno dobri možje –
niso bili poklicani za opravljanje
tistega poslanstva, o katerem sem
prej govoril. Zato sem v nekem
zgodnjem dokumentu odločil, da naj
se zaenkrat – pozneje bodo izvedeli,
do kdaj – omejijo na podeljevanje



zakramentov in na strogo cerkvena
opravila.[3]

V neki zabeležki proti koncu leta
1930 – ko je imel ob sebi le dva ali tri
laike in gospoda Norberta, drugega
kaplana Zavoda za bolne – je
Jožefmarija razmišljal o življenjskem
slogu duhovnikov Dela ter podal
temeljno in nepopustljivo določbo za
prihodnost: Člani duhovniki
morajo izhajati izmed laiških
članov.[4]K tej temi se ustanovitelj ni
več vračal; leta 1935 pa se je spričo
nerazumevanja in needinosti
nekaterih, ki so mu takrat sledili, od
njih počasi oddaljil.

Ko je torej Jožefmarija napravil
pregled svojega osebnega položaja, je
kot prvo ugotovil, da nima na
razpolago niti potrebnega časa niti
moči. Pastoralno delo mu je odnašalo
cele tedne in mesece. Opazil je še
drugo oviro, če jo lahko tako
imenujemo. Prošnje za vodenje



duhovnih vaj za duhovnike in
bogoslovce so naraščale, on pa jih je
nameraval omejiti; takšna je bila vsaj
njegova želja. A v resnici ga je
nazadnje vedno izdalo srce. Delati in
trpeti za svoje brate v duhovništvu je
bila ena izmed »prevladujočih
strasti« njegovega življenja.[5]

(Prevladujoča strast so bili v prvi
vrsti njegovi sinovi in hčere, ki so
prav tako potrebovali duhovno
oskrbo. Toda od kod naj vzame čas za
vse?)

V nekem pismu iz aprila 1940, ravno
iz časa, ko je Jožefmarija razmišljal,
katerih smernic naj se drži pri
razvoju Dela, so zapisane naslednje
vrstice, namenjene gospodu
Leopoldu: Prosijo me, naj pridigam
na duhovnih vajah za duhovnike v
Valenciji, v Ávili, v Leónu in
Pamploni. Ko bi mogel, bi zavrnil.
Potrebujejo me doma![6]



To, da »ga potrebujejo doma«, je bila
povsem upravičena, čeprav tiha
prošnja, da bi mu bilo dovoljeno
nekoliko skrčiti njegovo delovanje po
različnih španskih škofijah in bi se
mogel malo bolj posvetiti apostolatu
Dela. (Kmalu zatem je izbruhnila
umazana obrekovalska kampanja,
znana pod imenom »nasprotovanje
dobrih«, in gospodu Leopoldu se je
zdelo bolj preudarno, da se
ustanovitelj na prošnje škofov še
naprej odziva.)

Trenutno se je tega presežka dela
mogel lotiti samo na en način, in
sicer tako, da se opre na starejše v
Opus Dei, ki bi lahko sodelovali pri
dejavnostih apostolskega
izobraževanja in duhovnega vodenja.
[7] Prav v tistem obdobju leta 1940 je
ustanovitelj z daljnosežnim
pogledom nekega dne sklical svoje
starejše sinove in jim naznanil, da od
takrat naprej ne bo več vodil
izobraževalnih krožkov za študente,



temveč bodo to nalogo prevzeli oni.[8]

Prav tako leta 1940 so organizirali
dva študijska tedna za člane Dela,
prvega v marcu in drugega v
avgustu, tako da so izkoristili
velikonočne in poletne počitnice
stanovalcev v domu Jenner. Oče je
vsak dan zanje vodil meditacijo, jih
vzgajal z apostolskimi nasveti, se jim
pridružil pri klepetu v času oddiha
ter jim predaval o duhu Opus Dei.
Tudi Álvaro del Portillo, Isidoro
Zorzano, Ricardo Fernández
Vallespín, Juan Jiménez Vargas,
Pedro Casciaro in Paco Botella so
imeli govore o različnih vidikih duha
Dela.[9] A kljub vsem Jožefmarijevim
prizadevanjem, da bi starejši
sodelovali pri izobraževanju mlajših,
je nerazrešeno ostalo temeljno
vprašanje: kako v Delo vključiti
duhovnike.

Ne vedoč, kako najti dodaten čas, se
je odločil za korenit ukrep in
gospodu Leopoldu sporočil, da želi



odstopiti s položaja rektorja Sv.
Elizabete. Odgovor je bil negativen.
Poskusil je znova in gospod Leopoldo
ga je še enkrat zavrnil. Več let se je
moral Jožefmarija trdovratno boriti,
da bi premagal ljubeznivo upiranje
častitega gospoda madridskega
škofa.[10]

Brez dvoma so mu njegovi duhovni
otroci lahko veliko pomagali pri
apostolskih dejavnostih in pri
vodenju duš, saj je šlo za laiško delo,
vendar je prav tako očitno, da so
za njegovo polno uresničevanje
potrebni duhovniki. Brez
duhovnikov bi delo, s katerim so
začeli člani laiki Opus Dei, ostalo
nedokončano, saj se morajo
slednji neizogibno ustaviti, ko
pridejo do točke, ki jo običajno
imenujem zakramentalni zid,
podeljevanje zakramentov, ki je
pridržano duhovnikom.[11]



Da si ustvarimo predstavo o
takratnem stanju, je dovolj, če se
spomnimo, kaj je s kančkom
hudomušnosti dejal oče: da so se
njegovi otroci morali spovedovati pri
patru Naletelu, se pravi pri prvem,
na katerega so naleteli.[12] Pri
zakramentu spovedi so odpuščeni
grehi, obenem pa se tam izvaja tudi
duhovno vodstvo. Zaradi tega je oče –
ob popolni svobodi do izbire
spovednika – članom Dela živo
svetoval, naj hodijo k duhovnikom, ki
dobro poznajo njihovega duha.[13]

Potreba, ki jo je čutilo Delo, ni bila
začasna, temveč globoko
zakoreninjena v njegovi naravi.
Celotno Delo je hrepenelo po
duhovnikih, ki bi izhajali iz
njegovega lastnega naročja. Tiho je
vzdihovalo po njih, kakor izsušena
zemlja hlepi po dežju z neba. Imeti
na razpolago nekaj teh duhovnikov v
Opus Dei je bilo bistvenega pomena
za njegovo notranjo zgradbo in za



njegov razvoj. Oni bi prinesli večjo
povezanost med dejavnostmi Dela in
okrepili notranjo edinost Opus Dei.
Brez njih bi laiki ne mogli v polnosti
vršiti apostolata, ki ga je od njih
pričakoval Bog. Kot povzetek
nekaterih razlogov in utemeljitev,
zakaj je Delo potrebovalo duhovnike,
je ustanovitelj zapisal:

Tudi duhovniki so potrebni za
duhovno oskrbo članov Dela: za
podeljevanje zakramentov, za
sodelovanje z direktorji laiki pri
vodenju duš, za zagotavljanje
globoke teološke izobrazbe drugim
članom Opus Dei ter – to je
temeljnega pomena za sam ustroj
Dela – za opravljanje nekaterih
vodstvenih funkcij.[14]

Goreča želja po duhovnikih, ki jo je
ustanovitelj nosil v globini svoje
duše, morda prvikrat izpod njegova
peresa pride na plan v zabeležki z
dne 1. julija 1940, zapisani nad



avilskim obzidjem. (Kadar je prihajal
v Ávilo, ga je msgr. Santos Moro
gostil v škofijskem dvorcu tik ob
mestnem obzidju; in Jožefmarija se je
ponašal s tem, da je svoja pisma
označil z besedami: V Ávili, nad
njenim zidovjem.)[15]

Prvikrat ustanovitelj ubesedi molitev,
ki je kakor iztrgan vzdihljaj upanja,
počivajoč na straneh zvezka njegovih
Zapiskov:

V Ávili, mestu svetnikov, nad njenim
zidovjem, 1. julija 1940. Spet sem v
tej škofijski palači. Danes začnem z
duhovnimi vajami za duhovnike. Ko
bi jih le znali dobro izkoristiti: na
prvem mestu jaz! […] Moj Bog, vžgi
Álvarovo srce, da bo svet duhovnik!
[16]

Podoben vzdih srečamo v neki drugi,
davni zabeležki iz novembra 1930, ko
sanjajoč o vernikih Dela, izmed
katerih bodo nekoč izšli duhovniki,



zapiše: Kako sijajne božje može
vidim v njih![17]

Od negotovosti prvih prizadevanj in
upanja na tri njegove sinove, ki so se
pripravljali na duhovništvo, je
preteklo nič manj kot deset let
molitve in mrtvičenja. In potrebna
bodo še nadaljnja štiri do njihovega
posvečenja v letu 1944.[18] Leta in leta
prošenj in vztrajnih prizadevanj (ki
bi jih prav lahko postavili na raven
Herkulovih del v duhovnem smislu).
Po pravici je ta duhovnik na osnovi
svoje molitve zahteval »priznanje
očetovstva«:

Toliko let sem z zaupanjem in
hrepenenjem molil za vaše brate, ki
bodo posvečeni, in za tiste, ki bodo
njihovim korakom sledili pozneje;
toliko sem premolil, da lahko trdim,
da so vsi duhovniki Opus Dei sinovi
moje molitve.[19]

Tolikšno napetost duše je treba
pripisati izključno ustanoviteljevi



notranji gorečnosti, ne pa temu, da bi
njegovi sinovi morali premagati
kakršenkoli zadržek. Podatki, ki
zaznamujejo zgodovino teh prvih
klicev v duhovništvo, izstopajo po
svoji preprostosti. Ustanovitelj je res
pogosto poudarjal, da duhovništvo ni
nekakšna »krona« poklicanosti v
Delu. Nasprotno, zaradi njihove
popolne razpoložljivosti za
apostolske naloge in zaradi
izobrazbe, ki so je deležni, je mogoče
reči, da vsi numerariji izpolnjujejo
pogoje, potrebne za duhovništvo, in
so pripravljeni prejeti mašniško
posvečenje, če to od njih hoče
Gospod in če jih oče povabi k
služenju Cerkvi in Delu na ta način.
Prvi, ki ga je Jožefmarija povabil, je
bil Álvaro del Portillo – potem ko ga
je spomnil na njegovo svobodo
odločitve in v njegovi duši spodbudil
željo po služenju:

Če si pripravljen, mu je dejal, če si to
želiš in nimaš zadržkov, bom uredil,



kar je potrebno, da boš s polno
svobodo posvečen v duhovnika; in v
duhovništvo te ne kličem zato, ker bi
ti bil boljši, ampak zato, da bi drugim
služil.[20]

Skupaj z Álvarom del Portillem sta se
pripravljala še dva, in sicer José
María Hernández Garnica (Chiqui) in
José Luis Múzquiz. Chiqui je bil
inženir rudarstva, druga dva pa
gradbena inženirja.[21] Oče je bedel
nad njimi in med njegovimi sklepi, ki
jih je sprejel novembra 1941,
najdemo naslednje besede:

Moliti, trpeti in delati brez predaha,
dokler v Delu ne postanejo
resničnost duhovniki, ki jih v njem
hoče Jezus. O tem moram govoriti z
našim gospodom madridskim
škofom, ki je moj oče.[22]

Zadeva, o kateri se je bilo treba
pogovoriti z gospodom škofom, je
bilo vprašanje bogoslovnega študija,
ki je običajno potekal znotraj



uradnih učnih centrov, ponavadi v
škofijskih semeniščih ali na papeških
univerzah. Glede na okoliščine
študentov, njihovo starost in
opravljen civilni študij, je bilo
odločeno, da bodo poslušali
predavanja zasebnih profesorjev v
centru Diego de León, njihov
študijski vodja pa bo gospod José
María Bueno Monreal, ki je bil že od
leta 1927 profesor cerkvenega prava
in moralne teologije v madridskem
semenišču.[23]

Do spomladi 1942 so študentje po
mnenju študijskega vodje že »dosegli
zelo dobro raven in bi lahko šli
opravljat izpite«. Vsled tega je
Jožefmarija gospodu Leopoldu
naznanil, da so pripravljeni na izpite
iz filozofskih predmetov, ki ustrezajo
prvima dvema letnikoma študija, ter
mu predlagal: Morda je primerno,
da fantje neposredno vas
zaprosijo za pripustitev k
opravljanju izpitov in da vi za te



izpite imenujete komisijo,
neodvisno od semenišča; zapisnik
te komisije pa bi veljal kot potrdilo
o opravljenem preizkusu znanja.
[24]

Izpraševanci so bili silno zadovoljni
nad sijajnim rezultatom: dobili so
oceno meritissimus na vseh
področjih, kar je Jožefmarija brž
sporočil gospodu škofu.[25] Tem trem
njegovim sinovom je bila omogočena
najboljša možna izobrazba, saj je bila
ustanoviteljeva želja, da začrtajo
zgledno pot na tisoče duhovnikom, ki
bodo prišli za njimi. To pa iz več
razlogov, ki jih je povzemal takole:

Že ko sem na posvečenje pripravljal
prve duhovnike Dela, sem z njihovo
filozofsko in teološko izobrazbo – če
je to mogoče – pretiraval zaradi
mnogih razlogov. Drugi razlog: da bi
ugajal Bogu. Tretji: ker so na nas
počivali nadvse naklonjeni pogledi
številnih ljudi in nismo mogli



razočarati tistih duš. Četrti: ker nas
nekateri niso marali in so iskali
priložnost za napad. Nadalje tudi
zato, ker sem v poklicnem življenju
od svojih otrok vselej zahteval
najboljšo izobrazbo in ne bi mogel
potem popuščati pri verskem
izobraževanju. In prvi razlog (glede
na to, da lahko jaz vsak trenutek
umrem, sem razmišljal sam pri sebi):
ker bom za to, kar sem storil, moral
odgovarjati Bogu in ker si goreče
želim rešiti svojo dušo.[26]

V enem od prejšnjih poglavij smo
govorili o izbranosti Jožefmarijevih
čustev. V njegovem življenjskem
slogu pa je prihajala do izraza še
druga oblika velikodušnosti. Ni se
ustavil pri tem, kar bi kdo drug štel
kot zadostno ali pravično mero. Ni
mu bilo dovolj izpolniti obveznost.
Vedno je dodal še kaj povrhu. Ni se
zadovoljil z dobrohotnimi uslugami.
Svoje služenje je pospremil z
elegantno gesto in nasmehom, ne da



bi za to pričakoval zahvalo. Na
duhovnem področju je takšnega
ravnanja učil svoje otroke. Pri
opravljanju nalog naj ne bodo
zadovoljni z nečim, kar je srednje
dobro in pravično. Vse, celo
najneznatnejša opravila, naj vršijo s
človeško popolnostjo, z obilico dobre
volje in s širino ljubezni. Tako bo na
primer dodatek preprostega
smehljaja spremenil mrtvičenje ali
katerokoli drugo, sicer pusto
prizadevanje v askezo z nasmehom,
[27] ki je evangeljska askeza.[28] Na
enak način se je pri vzgajanju prvih
duhovnikov trudil, da bi jim
zagotovil ne le dobro izobrazbo,
marveč najboljšo možno izobrazbo.

Ta življenjski slog, ki tegobe tega
sveta z nasmehom na ustnicah
prihrani zase, da bi bližnjemu
napravil pot prijetnejšo, nam
razodeva nadnaravno uglajenost
duha, ki ga je utelešal ustanovitelj.
Pribitek molitve in mrtvičenja, ki je



spremljal vsako njegovo dejanje, je
bil način, kako njegovim sinovom in
hčeram dati zgled duha, ki naj
postane del njihovega življenja. To
velikodušno predanost je v zgodnjih
dokumentih Opus Dei zaobjel z
izrazom askeza z nasmehom:

»Člani so pri svojem apostolskem
življenju vedri in veseli, predani
molitvi in mrtvičenju. Da pa bi
njihova askeza bila zares askeza z
nasmehom, morajo še posebej gojiti
sveto veselje, ki izhaja iz
velikodušnosti v popolni izročenosti
služenju Cerkvi.«[29]

S škofovim dovoljenjem je učiteljski
zbor sestavil iz najuglednejših
duhovnikov in redovnikov, ki jih je
mogel najti v Madridu. Na voljo je
imel dva profesorja rimskega
Angelicuma, dva učitelja iz
madridskega semenišča, enega
predavatelja na Centralni univerzi …
[30]



Jožefmarija je hotel, tako pravi
študijski vodja Bueno Monreal, da
predmete opravljajo »na isti ravni in
tako temeljito, kot so se posvečali
svojemu civilnemu študiju – vsak od
njih je imel dva doktorata –, in tako
so drugo za drugo obdelali
bogoslovne discipline«.[31] Vse to
odseva njegovo ljubezen do Cerkve
in njegovo čutečo skrb do Dela.
Ljubezen učinkovitega služenja.
Široko ljubezen, ki je zaobjemala vse
njegove otroke brez izjeme. Kajti tega
skrbnega izobraževanja bodo
pozneje deležni vsi, brez
razlikovanja med laiki in duhovniki,
saj v Delu ni različnih kategorij
članov in tudi duhovniki ne
sestavljajo nekakšnega posebnega
razreda.[32]

Na posameznih ustanoviteljevih
lističih iz prvih časov sta ohranjeni
dve misli, ki imata veliko skupnega s
to temo. Ena od njiju se glasi:



Duhovniško izobraževanje … v tem
mora zares biti Opus Dei!

In še druga: Duhovništvo se prejme v
trenutku posvečenja, duhovniško
izobraževanje pa …[33]

Izobraževanje je vseživljenjski posel.
Kajti življenje je napredovanje, in
kdor se ustavi, hitro zaostane ter
naposled konča v obcestnem jarku.[34]

Za izobrazbo, ki jo je ustanovitelj
hotel zagotoviti svojim hčeram in
sinovom, je značilno to, da se prilega
sekularnemu položaju vernikov Opus
Dei. Morala je torej biti združljiva s
poklicnim delom, ki so ga opravljali v
civilni družbi.[35] Pastoralno vzgojo
teh treh kandidatov za prejem
zakramenta svetega reda je
neposredno prevzel oče, ki jih je
prizadevno uvajal v duhovniške
kreposti. Kar pa zadeva študij, so se v
teoloških znanostih izobraževali ne v
semenišču, temveč v Centru za
cerkvene študije Duhovniške družbe



svetega Križa, ki je imel sedež v hiši
Diego de León in je bil uradno odprt
decembra 1943.[36]

* * *

S sedanjega zornega kota je potek
institucionalnega razvoja Opus Dei,
njegovo cerkvenopravno
popotovanje, videti kakor
dolgotrajna pot, polna ovinkov in
ostrih zavojev.[37] Pot, ki jo je moral
prehoditi ustanovitelj, tako kot mu je
Bog dajal razumeti. Nekateri odseki
so bili razsvetljeni z lučjo božjih
navdihov, v drugih pa se je steza že
na prvem ovinku izgubila v temi.
Vendar je šel dalje, vedno je z vero
hodil naprej. S takšno prispodobo bi
lahko opisali, kar se mu je dogajalo v
tistem času.[38]

Sredi tridesetih let, ko je ustanovitelj
preudarjal o cerkvenopravnem
ustroju Dela in vnaprej razmišljal,
kako bi našel rešitev za duhovnike, ki
naj bi bili vključeni v Opus Dei, je



zadevo prepustil rokam božje
previdnosti z besedami: Bog bo dal
razsvetljenje ob svojem času.[39] Ob
svojem času, ko bo Bog hotel, bo
uresničil ustanovno karizmo, ki jo je
že na začetku predvidel glede
duhovnikov. O tem vprašanju ni več
razmišljal vse do leta 1940 in je
mirno ter z veliko vere sledil svoji
zamisli o posvečenju treh članov
Dela. Res je potreboval obilo vere, saj
se je znašel v slepi ulici. Nameraval
je doseči nič manj kot to, da se bodoči
duhovniki posvetijo izključno
služenju Delu, se pravi njegovim
specifičnim apostolskim
dejavnostim. Toda tisto upanje, da
mu bodo kmalu, čim bodo posvečeni,
popolnoma na razpolago, se je
razblinilo ob trčenju s
cerkvenopravnimi določbami.
Namreč Zakonik cerkvenega prava je
določal, da je za dopustnost
kateregakoli duhovniškega
posvečenja in za poznejše izvajanje
duhovniške službe neizogibno



potreben naslov, za katerega je
kandidat posvečen. Zahteva po 
naslovu je bil tudi način, kako
klerikom doživljenjsko zagotoviti
potrebna sredstva za vzdrževanje in
dostojno življenje, kot se za
duhovniški stan spodobi.[40]

Duhovniki so mogli prejeti
posvečenje z zelo različnimi naslovi.
Na kratko povedano pa je bil njihov
učinek naslednji: bodisi vključitev v
kakšno obliko redovništva (v red,
redovno kongregacijo ipd.) bodisi
včlenitev – inkardinacija – v kakšno
škofijo, s čimer je duhovnik v večji ali
manjši meri postal odvisen od
krajevnega škofa. Spričo sekularnega
značaja, ki ga je Bog hotel za Opus
Dei, je prvi tip naslovov zavrgel kot
popolnoma neustreznega za naravo
Dela.[41] Glede skupine naslovov,
predvidenih za svetne klerike, kar je
pomenilo inkardinacijo v kakšno
škofijo, pa je prav tako bilo očitno, da
to ni bila rešitev. Apostolske



dejavnosti Opus Dei so že takrat
segale onkraj mejá ene škofije;
njegovi duhovniki bi torej
potrebovali svobodo delovanja in
gibanja. Po drugi strani pa, če bi bili
podrejeni krajevnemu ordinariju –
škofom posameznih škofij –, potem
ne bi mogli biti istočasno popolnoma
na razpolago za potrebe Dela.[42]

Če bi se torej Jožefmarija hotel
predajati malodušju, bi bilo dovolj,
da v mislih preleti svoje lastne
izkušnje: strašne težave, s katerimi se
je srečeval, ko je že delal v Madridu,
inkardiniran pa je bil še v Zaragozi;
nenehne prošnje za obnavljanje
dovoljenj ter njegov nestabilen in
tvegan položaj izvenškofijskega
duhovnika v španski prestolnici. Vse
to je povzročilo, da se je v tistem
obdobju svojega življenja v Madridu
počutil »kot kokoš v tujem kurniku«.
[43]



Kot razumen mož, ki se ne zanaša na
lastno mnenje, se je Jožefmarija o
vprašanju naslovov posvetoval s
strokovnjaki za cerkveno pravo. V
nekem trenutku je optimistično celo
verjel, da je našel odgovor. Ko pa je
rešitev pobliže proučil, se je izkazala
kot neuporabna.[44] Sestanki z
madridskim škofom o tej zadevi so
bili pogosti. Na tistih dolgotrajnih
zasedanjih sta si gospod Leopoldo in
Jožefmarija razbijala glavo in
nazadnje vselej ostala praznih rok.[45]

Naposled je z iskanjem rešitev na
področju naslovov prenehal, saj 
Zakonik ni ponujal drugih razen teh,
ki so bile že pregledane in zavrnjene.
A za ustanovitelja prenehati ni
pomenilo predati se ali proglasiti
stvar za nedosegljivo, temveč vneto
lotiti se dela in molitve. Kakor da bi
bil problem že rešen, je nadaljeval s
teološkim izobraževanjem svojih
treh bodočih duhovnikov in s



predavanji njihovega sijajnega
profesorskega zbora:

Čas je tekel. Molili smo. Tisti, ki so se
pripravljali, da bodo posvečeni kot
prvi duhovniki Dela, so nadvse
poglobljeno študirali in v to vlagali
vse svoje navdušenje. In nekega dne
…[46]

V zgodnjih jutranjih urah 14.
februarja 1943 je šel Jožefmarija
maševat v center svojih hčera na
Ulici Jorge Manrique. Pobožno in
zbrano so spremljale mašo, duhovnik
pa je bil med sveto daritvijo
zatopljen v Boga. Takoj po maši je
vzel svojo žepno beležnico in na
strani z datumom nedelja, 14.
februar, sv. Valentin, zapisal:

V tej hiši naših deklet, pri sv. maši:
Societas Sacerdotalis Sanctae Crucis;
zatem pa je napravil majhno risbo
(skico kroga s križem v sredini).[47]



Ko je bila zahvala po maši končana,
je šel oče v spodnje nadstropje, prosil
za kos papirja ter se zaprl v majhno
sprejemnico, medtem ko so ga
njegove hčere čakale v veži.

»Čez nekaj minut,« pripoveduje
Encarnita, »se je vidno ganjen znova
prikazal v veži. Poglejte, nam je
dejal in nam pokazal listič, na
katerega je narisal krožnico, znotraj
pa križ v posebnem razmerju. To bo
pečat Dela. Pečat, ne grb, nam je
pojasnil. Opus Dei nima grbov.
Predstavlja svet, nam je povedal
zatem, in v osrčje sveta postavljen
Križ.«[48]

Naslednji dan se je oče odpravil v El
Escorial, nedaleč od Madrida, kjer so
se Álvaro del Portillo, José María
Hernández Garnica in José Luis
Múzquiz učili za izpite iz teologije.
Moral je premagati svojo precejšnjo
zadržanost, da je Álvaru del Portillu
povedal o milosti, ki jo je od Gospoda



prejel prejšnji dan pri maši: to je bila
cerkvenopravna rešitev za
duhovnike Dela, ime družbe, ki naj se
vzpostavi, in celo pečat.[49] Hitro je
bilo treba pripraviti potrebne
dokumente in Álvaro del Portillo je
dobil nalogo, da gre v Rim ter tam
pridobi odobritev Duhovniške
družbe svetega Križa, ki jo je Gospod
v grobih potezah pokazal
ustanovitelju 14. februarja, na dan
zahvale, saj je bila takrat obletnica še
nekega drugega znamenitega
dogodka: 14. februarja 1930, dneva,
ko mu je Gospod dal vedeti, da mora
apostolat Opus Dei razširiti tudi med
ženske.

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

https://opusdei.org/sl-si/article/5-isidorova-smrt-nihil-obstat-svetega-sedeza/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


[1] Zapiski, št. 1610, 8. 5. 1940. In te,
Domine, speravi – Gospod, vate
zaupam.

[2] Pismo iz Ávile Álvaru del Portillu
in članom Dela v Madridu,
EF-400704-1.

[3] Pismo 14. 2. 1944, št. 9. V istem
pismu ustanovitelj brez podajanja
podrobnosti o tistih duhovnikih
zapiše:

Kljub temu pa, ker nikakor niso
doumeli, kaj je Gospod od nas
hotel, zlasti glede specifičnega
apostolata ženske sekcije – dva ali
trije od njih so postali kakor moja
trnova krona, saj so povzročali
zablode in širili zmedo –, sem
moral kmalu odkloniti njihovo
pomoč. Odtlej sem občasno
poklical druge duhovnike, ki niso
imeli nobene vezi z Delom, da bi
naše domače spovedovali in
obhajali nekatere liturgične
obrede, dokler ne bi našli ustrezne



rešitve za to pomembno potrebo
(prav tam, št. 9).

Dokument, ki ga omenja, je Navodilo,
9. 1. 1935, št. 59, v katerem piše: 
Duhovniki naj se zaenkrat –
pozneje bom povedal, do kdaj –
omejijo na podeljevanje
zakramentov in na strogo
cerkvena opravila.

[4] Zapiski, št. 138, 26. 12. 1930. O
bodočih duhovnikih, ki naj izhajajo
izmed laikov Dela, govori posredno
tudi v: Zapiski, št. 101, november
1930, in št. 867, 9. 11. 1932.

[5] Iz Pamplone je škofu Leopoldu Eiju
y Garayu pisal: Mislim, da tukaj ne
bom končal z delom pred 5.
julijem. Lepa žetev. Veselje je
gledati, s kakšno prizadevnostjo
opravljajo duhovne vaje ti sveti
navarski duhovniki. Če mi Gospod
ne bi tako izrecno pokazal druge
poti, bi najraje ne počel ničesar
drugega, kot da delam in trpim in



molim za svoje brate svetne
duhovnike …, ki so moja druga
prevladujoča strast (Pismo,
EF-410625-1).

[6] Pismo iz Madrida, EF-400423-1.
Prim. tudi Zapiski, št. 1618, 4. 8. 1940.

[7] Prim. José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, str. 120.

[8] Prim. prav tam, str. 118.

[9] Ta dva študijska tedna – pozneje so
jim rekli delovni tedni – sta potekala
od 17. do 24. marca 1940 in od 10. do
18. avgusta istega leta. Več o tem:
prim. Álvaro del Portillo, PR, str. 932;
Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con …, op. cit., str. 47–50;
Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, str. 104.

[10] Svojemu škofu je večkrat ponudil
odstop s svojega položaja, zato da bi
mogel več časa posvetiti Delu.
Decembra 1945 je še kar vztrajal:



Predragi gospod škof!

Ob različnih priložnostih sem vam
izrazil svojo željo, da odstopim kot
rektor Kraljevega zavoda sv.
Elizabete. Danes svojemu škofu še
enkrat spoštljivo podajam izjavo,
da želim z mesecem januarjem
odstopiti, in ga na vso moč prosim,
naj jo sprejme: kateremu drugemu
duhovniku bo prišla prav ta
služba, ki prinaša sicer skromen
zaslužek, vendar pa je po tradiciji
ugledna (Pismo iz Madrida,
EF-451204-1).

Dva tedna pozneje, ko mu je gospod
Leopoldo s težkim srcem končno dal
dovoljenje, je kot rektor podal svoj
odstop predsedniku Sveta za
narodno dediščino:

Imam vam čast sporočiti, da
potem ko sem premagal ljubeznivo
upiranje častitega gospoda
madridskega škofa, z njegovim
dovoljenjem, zaradi zdravstvenih



razlogov in svojih številnih
duhovniških obveznosti odstopam
s položaja rektorja Kraljevega
zavoda sv. Elizabete s prvim
januarjem prihodnjega leta 1946.

Naj vas Bog obvaruje še mnogo let.

Madrid, 19. december 1945

Rektor

(Arhiv Sveta za narodno dediščino –
Kraljevi zavodi – Zavod sv. Elizabete
– Osebna mapa – Oddelek 182/21).

Namestnik upravnika Sveta za
narodno dediščino mu je 17. 4. 1946 z
uradnim dopisom sporočil, da je
njegov odstop sprejet in da »v imenu
tega Sveta ter v svojem lastnem
imenu globoko obžaluje izgubo
dragocenega sodelovanja in
brezhibnega služenja, ki ste ga vi
vršili do današnjega dne« (prav tam).

[11] Pismo 14. 2. 1944, št. 9.



[12] Prim. Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, str. 47.

[13] Da bi svojim duhovnim otrokom
omogočil spoved, se je Jožefmarija v
prvi polovici štiridesetih let obrnil na
nekatere duhovnike ali redovnike,
svoje znance, ter jim predstavil duha
in navade Dela, da bi mogli v
spovednici nuditi ustrezno duhovno
oskrbo članom. Med drugimi so ti
spovedniki bili: José López Ortiz v
Madridu, Ramón Roquer Vilarrasa in
Sebastián Cirac Estopañán v
Barceloni, Eladio España Navarro in
Antonio Rodilla Zanón v Valenciji,
Eliodoro Gil Rivera v Leónu, Daniel
Llorente Federico in stolni
penitenciarij v Valladolidu idr. Prim.
María Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, str. 3; José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, str. 25;
Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con …, op. cit., str. 58–59;
Pismo iz Valencije Joséju Maríi
Bulartu Ferrándizu, EF-411220-1, idr.



[14] Pismo 14. 2. 1944, št. 9. Duhovniki
niso bili zgolj pomoč pri dejavnostih
skupine laikov, marveč so bili tako
duhovniki kot laiki – v organskem
sodelovanju – enako bistveni, kot so
tudi v Cerkvi. Dejansko je
ustanovitelj na Delo od vsega začetka
gledal kot na delež božjega ljudstva,
kot na delček Cerkve.

[15] Ob priložnosti, ki jo omenjamo, se
je Jožefmarija po prihodu v mesto
nastanil pri msgr. Santosu Moru,
potem pa je odšel v semenišče, kjer je
vodil duhovne vaje. Zato 4. julija
1940 v pismu Álvaru del Portillu in
drugim članom Dela v Madridu
pravi:

Naj Jezus obvaruje moje sinove.

Tokrat na vrhu pisma ne morem
ponosno (?) zapisati »nad
zidovjem«, namreč pišem vam iz
semenišča (Pismo iz Ávile,
EF-400704-1).



[16] Zapiski, št. 1616.

[17] Zapiski, št. 101, november 1930.

[18] V neki katarini, datirani z 9.
novembrom 1932, piše, da morajo
člani Opus Dei gojiti veliko
zanimanje za sveto liturgijo Cerkve 
in vsak izmed njih mora še posebej
moliti ter se mrtvičiti za nove
duhovnike ob kvatrah in kadar
bodo naši prejeli zakrament
svetega reda (Zapiski, št. 867).

[19] Pismo 8. 8. 1956, št. 5.

[20] Álvaro del Portillo, PR, str. 958.

[21] Z vso preprostostjo pripoveduje
José Luis Múzquiz, kako ga je
poklical k duhovništvu: »Spominjam
se, s kakšno ljubeznivostjo me je oče
v svoji sobi v Študentskem domu
Jenner 6 vprašal, ali bi želel postati
duhovnik. Sin moj, mi je rekel oče, bi
hotel postati duhovnik? ‘Da, oče, z
veseljem,’ sem mu odgovoril. Dobro,



potem se dogovôri z Álvarom glede
študija« (José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, str. 32).

V pismu članom Dela pa je
ustanovitelj leta 1945 dejal: Molíte
za to, da doma nihče ne bi čutil
kakršnekoli prisile, da bi stopil v
duhovništvo; istočasno pa tudi za
to, da bi vedno bilo dovolj takih, ki
slišijo žvižg Pastirja, ki jih kliče –
božjo prisilo, nežno in ljubeznivo
(Pismo 2. 2. 1945, št. 22).

[22] Zapiski, št. 1854, 9. 11. 1941.

[23] José María Bueno Monreal je
ustanovitelja spoznal leta 1927 ali
1928 na Pravni fakulteti. Sodeloval je
pri pripravi gradiva za odobritev
Dela v obliki pobožne zveze, kot smo
že videli. Bil je študijski vodja prvim
trem članom Opus Dei, ki so prejeli
duhovniško posvečenje. Konec leta
1945 je postal škof v mestu Jaca,
pozneje pa v Vitorii. Leta 1954 je bil
imenovan za nadškofa koadjutorja



Sevilje in štiri leta pozneje
povzdignjen v kardinala. Umrl je leta
1987.

[24] Pismo iz Madrida, EF-420517-1.

[25] Prim. Pismo iz Madrida,
EF-420607-1.

[26] Pismo 8. 8. 1956, št. 13. Prim. José
Luis Múzquiz, RHF, T-04678/1, str. 24.

[27] José Luis Múzquiz de Miguel, RHF,
T-04678/1, str. 136; in Pot, št. 657–661.

[28] Prim. Mt 6,16-18.

[29] De Spiritu Operis Dei, št. 16. To je
eden od dokumentov, ki jih je leta
1941 izročil madridskemu škofu za
namene škofijske odobritve. Prim.
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
str. 98–112.

[30] »Med njimi,« poroča msgr. Álvaro
del Portillo, »sta bila dva
dominikanca, profesorja na
Angelicumu v Rimu, ki tam zaradi



svetovne vojne nista mogla
poučevati: to sta bila pater Muñiz, ki
nam je predaval dogmatično
teologijo, in pater Severino Álvarez,
profesor cerkvenega prava. Pater
Celada OP, ki je dolga leta deloval na
Bibličnem inštitutu v Jeruzalemu, je
bil naš profesor Svetega pisma.
Izmed teh profesorjev so bili nekateri
pozneje povzdignjeni v škofovsko
službo in José María Bueno, ki nas je
poučeval moralno teologijo, je postal
kardinal. Pater José López Ortiz,
pozneje vojaški nadškof, nas je učil
zgodovino Cerkve. Učiteljskemu
zboru, ki ga je izbral za nas, so
pripadali še gospod Máximo
Yurramendi, pozneje škof v kraju
Ciudad Rodrigo, gospod Joaquín
Blázquez, direktor nekega teološkega
inštituta v Španiji, in pater Permuy
CMF. Študirali smo zelo
intenzivno« (Álvaro del Portillo, PR,
str. 958).



Prim. tudi José María Bueno
Monreal, v: Testimonios …, op. cit.,
str. 17; in José María García
Lahiguera, tedanji spiritual
madridskega semenišča, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 162; Pismo
iz Madrida škofu Leopoldu Eiju y
Garayu, EF-420517-1; in Pismo iz
Madrida članom Dela v Rimu,
EF-440301-1.

[31] José María Bueno Monreal, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 17.

[32] Msgr. López Ortiz, predavatelj na
Univerzi v Madridu in takratni
profesor bodočih duhovnikov,
pričuje: »Oče mi je o tistih treh svojih
sinovih, ki so se pripravljali na
posvečenje, govoril z ogromnim
navdušenjem, z velikim upanjem.
Tako kot o vseh drugih stvareh mi je
tudi o tej temi govoril s popolno vero
in prepričanjem. Rekel mi je, da vsi
člani Opus Dei za opravljanje
učinkovitega apostolata pri svojem



delu morajo biti izobraženi na
podoben način kot duhovniki, čeprav
ogromna večina ne bo prejela
duhovniškega posvečenja, ker to ni
njihov poklic. Vsi bodo imeli to
izobrazbo in on, oziroma njegov
naslednik, bo k duhovništvu poklical
tiste, ki se mu bodo zdeli primerni,
pri čemer bo spoštoval svobodo
vsakega posameznika, da ta klic
sprejme. Da so tisti prvi trije takrat
začeli študirati teologijo, torej ni bilo
nekaj izrednega, kajti sčasoma bo v
Delu povsem običajno, da morajo vsi
člani pridobiti ustrezno versko-
doktrinalno izobrazbo. Zato naj bi
nemudoma začeli s študijem tudi
drugi in za njimi še drugi, brez
prekinitve, kot se je tudi dejansko
zgodilo. O vsem tem mi je govoril kot
o nečem, kar je pripadalo
apostolskemu bistvu Dela in kar je
zato na jasen način prihajalo od
Boga« (José López Ortiz, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 232–233).



[33] RHF, AVF-0079, februar 1944.

[34] Vaše izobraževanje se nikoli ne
konča: vse svoje življenje boste
imeli potrebo po tem, da s čudovito
ponižnostjo izpopolnjujete svojo
osebnostno, duhovno, versko-
doktrinalno, apostolsko in
strokovno izobrazbo (Pismo 6. 5.
1945, št. 19).

[35] To je eden od razlogov, zakaj 
izobraževanje z bivanjem v
»internatu« ni mogoče za člane
Dela, saj morajo ti od začetka
svoje poklicanosti živeti vse
duhovniške kreposti ravno v svetu
(prav tam, št. 20).

[36] Otvoritev Centra za cerkvene
študije Duhovniške družbe sv. Križa s
sedežem v hiši Diego de León (Ulica
Lagasca 116), ki je že nekaj časa
deloval kot študijski center, je bila
sporočena madridskemu škofu dne
10. decembra 1943, se pravi dva dni
po izdaji odloka o vzpostavitvi



Duhovniške družbe sv. Križa (prim.
RHF, D-15140).

[37] V zvezi z institucionalnim
razvojem Opus Dei prim. Amadeo de
Fuenmayoret al., op. cit., passim.

[38] Prispodoba, ki jo v zvezi s tem
procesom uporablja ustanovitelj, je
precej podobna: Naš iter iuridicum 
se v očeh ljudi zdi ovinkast. Toda
čez čas se bo pokazalo, da je bilo to
nenehno napredovanje pred
božjim obličjem (Pismo 29. 12.
1947/14. 2. 1966, št. 163).

[39] Prim. Zapiski, št. 60, 16. 6. 1930.

[40] Prim. Zakonik cerkvenega prava
1917, kanona 974 in 979.

[41] Prim. Pismo 6. 5. 1945, št. 11.

[42] Ko je pregledal seznam naslovov
za posvečenje, ki so bili predvideni v 
Zakoniku cerkvenega prava iz leta
1917, je ustanovitelj razmišljal o



razlogih, zakaj teh naslovov ni mogel
uporabiti:

Nobeden od naslovov, predvidenih
za svetne duhovnike, ni ustrezal
našemu primeru. Naslov beneficii 
ni bil dober, ker pred prejemom
svetih redov zahteva dodelitev v
dobrodelno službo; pa tudi
preostali naslovi, ki jih dopušča
Zakonik, niso bili uporabni.
Naslov servitii dioecesis in
missionis ni bil ustrezen, ker je od
duhovniškega kandidata zahteval
obljubo, da se posveti službovanju
v določeni škofiji ali na
misijonskem ozemlju; prav tako ni
bil primeren naslov patrimonii
oziroma pensionis, za katerega je
potrebno posedovati premoženje,
ki bi zadostovalo za doživljenjsko
vzdrževanje. Naslova paupertatis
inmensae communis pa tudi nista
bila sprejemljiva, ker sta
namenjena izključno redovnikom
(Pismo 14. 2. 1944, št. 16).



[43] Prim. Álvaro del Portillo, PR, str.
346.

[44] Junija 1941 se je v Pamploni
posvetoval z monsinjorjem
Marcelinom Olaecheo. Tudi tokrat je
zmotno mislil, da je prišel do rešitve. 
V miru sem se s tem gospodom
škofom, piše, pogovoril o problemu
naših duhovnikov in jasno se vidi,
katera je praktična, takojšnja in
kanonična rešitev, hvala Bogu
(Pismo iz Pamplone članom Dela v
Madridu, EF-410603-2).

[45] Ponujali so mi različne rešitve,
vse slabe. Še najboljšo mi je
predlagal gospod Leopoldo:
vzpostaviti kaplanije, da bi
duhovniki na neki način pripadali
Opus Dei. Toda to bi pomenilo
ogromen strošek, ki si ga nismo
mogli privoščiti, pa tudi na ta
način ne bi ničesar rešili (Pismo 29.
12. 1947/14. 2. 1966, št. 159; prim. 
Zakonik cerkvenega prava 1917,



kanon 128). Drugi kanonist, s
katerim se je posvetoval brez uspeha,
je bil José María Bueno Monreal
(prim. Álvaro del Portillo, Sum. 540).

[46] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
159.

[47] Ohranjen je listič iz njegove
beležnice z zapiskom in risbo: RHF,
D-15077. Ko je narisal pečat Dela, je
ustanovitelj očitno imel v mislih
ravno površino, krog, v katerega je
vrisan križ. Na izvorni skici pa je šest
ali sedem črt: nekatere so negotove,
druge zlomljene; nekatere kratke,
druge pa napravljene z eno potezo v
sklenjeni krožnici. Tako nenavadne
sunke in drhtenje peresa bi lahko
povzročilo kakšno nerazložljivo in
silovito čustvo; a tudi to hipotezo je
treba zavreči, saj tega ni opaziti v
križu in tudi ne v pisavi zabeležke, ki
je trdna, normalna ter se drži jasnih
in pravilnih povezav in razmikov.
Vse kaže, da pri tisti prvi risbi gre za



upodobitev križa znotraj zemeljske
oble.

[48] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, str. 45; prim. tudi Narcisa
González Guzmán, RHF, T-04989, str.
7. Leta pozneje poda ustanovitelj
skopo pripombo o dogodku tistega
dne:

14. februarja 1943, ko sem maševal
v hiši svojih hčera na Ulici Jorge
Manrique, po obhajilu – rešitev, ki
sem jo iskal (!): Duhovniška
družba svetega Križa. Jezus je hotel
svojo zgradbo okronati s svojim
presvetim Križem.

Dobro se spominjam, da sem
narisal skico pečata – celó to je
prišlo! – in jo izročil Álvaru (Pismo
29. 12. 1947/14. 2. 1966, št. 159).

[49] Álvaro del Portillo, Sum. 540 in
541.

Andrés Vázquez de Prada



© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/4-duhovniska-druzba-
svetega-kriza/ (8. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/4-duhovniska-druzba-svetega-kriza/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-duhovniska-druzba-svetega-kriza/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-duhovniska-druzba-svetega-kriza/

	​4. Duhovniška družba svetega Križa

