opusdei.org

4. Duhovniska
druzba svetega Kriza

Ustanovitelj Opus Dei —
Zivljenjepis sv. JoZefmarija
Escrivaja.

7. Nov. 2020

7 Nazaj na kazalo

Spomladi 1940, ko so se vsepovsod
pojavljala Ze znana nerazumevanja,
je imel ustanovitelj polno glavo
projektov, ki so bili, potem ko jih je
znova in znova pretehtaval v
meditaciji, Ze dodobra izdelani. V
tistem Casu sta v Madridu delovala


https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/

Studentski dom Jenner in center
Martinez Campos, v Valenciji center
Cubil, v Valladolidu pa Rincon in bili
so tik pred tem, da uredijo
stanovanje v Barceloni. Ta apostolska
Siritev je bila izvedena v dvanajstih
mesecih po koncu vojne s skromno
ekipo, ki je Stela kakSnih ducat moz,
in brez drugih sredstev razen svete
apostolske vneme, denarja namrec ni
bilo. Cena vsega tega je bilo
izCrpavajoCe Zivljenje brez predaha,
pri Cemer je neprenehoma potoval
po Skofijah osrednje in severne
Spanije, kjer je na prosnjo $kofov
pridigal na duhovnih vajah za
duhovnike.

Sredi tolikSne aktivnosti je kljub
sadovom, ki so se Ze kazali,
ustanovitelj postajal vse bolj
zaskrbljen ob pogledu na obzorje, ki
se je odpiralo pred njim. Pri
napredovanju svoje dejavnosti je
imel odprtih prevec front. Prestopil
je svoje meje. Nadaljevati s Sirjenjem



ni bilo priporocljivo, saj bi se celota
Dela lahko razdrobila. Nevarnosti se
je jasno zavedal, saj je v neki
zabelezki iz maja 1940, potem ko je
omenil veliko Stevilo nedavnih
apostolskih novosti, kakor bi se hotel
znebiti velikega bremena, dejal:

Moja velika skrb je Zenska veja Dela.
Zatem »Studijski dom« za naSe in pa
bodoci duhovniki. In te, Domine,
speravi!'™

Ponovno to poudari julija 1940, ko
piSe ¢lanom Dela v Madridu. Na
koncu pisma, takoj za podpisom, kot
da bi kaj pozabil, zapiSe brez
kakrSnegakoli dodatnega pojasnila:
Dve kljucni temi: one in duhovniki.
2]

Sest let je potreboval, kot smo
ugotovili, da je razresil temeljni
problem umestitve Zensk v Zivo
zgradbo Dela. V nasprotnem primeru
razvoj ne bi bil mogoc¢. Namrec
prisotnost Zensk, enako kot



navzocnost duhovnikov, je bila
bistvenega pomena za Zivljenje Dela
oziroma za dinamicnost njegovega
razvoja. Spomnimo se na
Jozefmarijeve muke in polome pri
izobraZevanju Clanic Dela v
tridesetih letih ter na razpustitev
prve skupine, do Cesar je prislo
pozneje. Nekaj podobnega se je
zgodilo s skupino duhovnikov, s
katerimi se je obdal v tridesetih letih.
V obeh primerih je bil razlog isti:
niso uspeli usvojiti duha Opus Dei.
Nekaj ¢cudovitega pri tem pa je — tako
v primeru Zensk kot tudi duhovnikov
-, da se ustanova povrne k svojemu
rojstvu kakor reka, ki bi znova
poiskala svoj pristni in prvotni izvir.
Kakor da bi Bog, potem ko je svojega
sluzabnika preizkusil, ponudil
ustanovitelju novo, prazno stran, na
katero naj zapiSe svojo zgodbo v
dokoncni obliki.

JoZefmarija se je torej vrnil po isti
poti nazaj, preprican, da je izhodiSce



za ponovni zacetek to: da bodo
duhovniki, inkardinirani v Opus Dei,
morali priti od znotraj, iz njegovih
lastnih vrst. Ne gre za to, da bi se na
zacCetku zmotil, temvec za to, da ima
Gospod svoja, za ljudi neizsledljiva
pota. Podobno kot so novi Clani Dela
drug za drugim kapljali ob godovih
apostolov ali dan poprej, da bi
vzdrZevali optimizem tega mladega
ustanovitelja, je bilo tudi v tem
primeru:

V prvih letih sem sprejel sodelovanje
nekaterih duhovnikov, ki so izrazili
Zeljo, da bi se na neki nacin povezali
z Opus Dei. Kmalu mi je Gospod z vso
jasnostjo dal videti, da oni - sicer
dobri, celo izredno dobri mozje —
niso bili poklicani za opravljanje
tistega poslanstva, o katerem sem
prej govoril. Zato sem v nekem
zgodnjem dokumentu odlocil, da naj
se zaenkrat — pozneje bodo izvedeli,
do kdaj — omejijo na podeljevanje



zakramentov in na strogo cerkvena
opravila.si

V neki zabelezki proti koncu leta
1930 - ko je imel ob sebi le dva ali tri
laike in gospoda Norberta, drugega
kaplana Zavoda za bolne - je
Jozefmarija razmisljal o Zivljenjskem
slogu duhovnikov Dela ter podal
temeljno in nepopustljivo dolocbo za
prihodnost: Clani duhovniki
morajo izhajati izmed laiskih
Clanov.K tej temi se ustanovitelj ni
vec vracal; leta 1935 pa se je sprico
nerazumevanja in needinosti
nekaterih, ki so mu takrat sledili, od
njih pocasi oddaljil.

Ko je torej JoZefmarija napravil
pregled svojega osebnega polozaja, je
kot prvo ugotovil, da nima na
razpolago niti potrebnega Casa niti
moci. Pastoralno delo mu je odnasalo
cele tedne in mesece. Opazil je Se
drugo oviro, Ce jo lahko tako
imenujemo. Prosnje za vodenje



duhovnih vaj za duhovnike in
bogoslovce so narascale, on pa jih je
nameraval omejiti; takSna je bila vsaj
njegova Zelja. A v resnici ga je
nazadnje vedno izdalo srce. Delati in
trpeti za svoje brate v duhovniStvu je
bila ena izmed »prevladujocCih
strasti« njegovega Zivljenja.”
(Prevladujoca strast so bili v prvi
vrsti njegovi sinovi in hcere, ki so
prav tako potrebovali duhovno
oskrbo. Toda od kod naj vzame cas za
vse?)

V nekem pismu iz aprila 1940, ravno
iz Casa, ko je JoZefmarija razmisljal,
katerih smernic naj se drZi pri
razvoju Dela, so zapisane naslednje
vrstice, namenjene gospodu
Leopoldu: Prosijo me, naj pridigam
na duhovnih vajah za duhovnike v
Valenciji, v Avili, v Leénu in
Pamploni. Ko bi mogel, bi zavrnil.
Potrebujejo me doma!



To, da »ga potrebujejo domac, je bila
povsem upravicena, Ceprav tiha
prosnja, da bi mu bilo dovoljeno
nekoliko skrciti njegovo delovanje po
razlicnih Spanskih skofijah in bi se
mogel malo bolj posvetiti apostolatu
Dela. (Kmalu zatem je izbruhnila
umazana obrekovalska kampanja,
znana pod imenom »nasprotovanje
dobrih«, in gospodu Leopoldu se je
zdelo bolj preudarno, da se
ustanovitelj na prosnje Skofov Se
naprej odziva.)

Trenutno se je tega presezka dela
mogel lotiti samo na en nacin, in
sicer tako, da se opre na starejSe v
Opus Dej, ki bi lahko sodelovali pri
dejavnostih apostolskega
izobraZevanja in duhovnega vodenja.
" prav v tistem obdobju leta 1940 je
ustanovitelj z daljnoseznim
pogledom nekega dne sklical svoje
starejSe sinove in jim naznanil, da od
takrat naprej ne bo vec vodil
izobrazevalnih krozkov za Studente,



temvec bodo to nalogo prevzeli oni.®
Prav tako leta 1940 so organizirali
dva Studijska tedna za Clane Dela,
prvega v marcu in drugega v
avgustu, tako da so izkoristili
velikonocne in poletne pocitnice
stanovalcev v domu Jenner. Oce je
vsak dan zanje vodil meditacijo, jih
vzgajal z apostolskimi nasveti, se jim
pridruzil pri klepetu v ¢asu oddiha
ter jim predaval o duhu Opus Dei.
Tudi Alvaro del Portillo, Isidoro
Zorzano, Ricardo Ferndndez
Vallespin, Juan Jiménez Vargas,
Pedro Casciaro in Paco Botella so
imeli govore o razli¢nih vidikih duha
Dela.”™ A Kkljub vsem JoZefmarijevim
prizadevanjem, da bi starejsi
sodelovali pri izobraZevanju mlajSih,
je nerazreSeno ostalo temeljno
vprasanje: kako v Delo vkljuciti
duhovnike.

Ne vedod, kako najti dodaten cas, se
je odlocil za korenit ukrep in
gospodu Leopoldu sporocil, da Zeli



odstopiti s poloZaja rektorja Sv.
Elizabete. Odgovor je bil negativen.
Poskusil je znova in gospod Leopoldo
ga je Se enkrat zavrnil. Vec let se je
moral JoZefmarija trdovratno boriti,
da bi premagal ljubeznivo upiranje
castitega gospoda madridskega
Skofa."

Brez dvoma so mu njegovi duhovni
otroci lahko veliko pomagali pri
apostolskih dejavnostih in pri
vodenju dus, saj je Slo za laiSko delo,
vendar je prav tako ocitno, da so
za njegovo polno uresnicevanje
potrebni duhovniki. Brez
duhovnikov bi delo, s katerim so
zaceli ¢lani laiki Opus Dei, ostalo
nedokoncano, saj se morajo
slednji neizogibno ustaviti, ko
pridejo do tocke, ki jo obic¢ajno
imenujem zakramentalni zid,
podeljevanje zakramentov, ki je
pridrZano duhovnikom.1;



Da si ustvarimo predstavo o
takratnem stanju, je dovolj, Ce se
spomnimo, kaj je s kanckom
hudomusnosti dejal oce: da so se
njegovi otroci morali spovedovati pri
patru Naletelu, se pravi pri prvem,
na katerega so naleteli."” Pri
zakramentu spovedi so odpusceni
grehi, obenem pa se tam izvaja tudi
duhovno vodstvo. Zaradi tega je oCe —
ob popolni svobodi do izbire
spovednika - ¢lanom Dela Zivo
svetoval, naj hodijo k duhovnikom, ki
dobro poznajo njihovega duha.™

Potreba, ki jo je Cutilo Delo, ni bila
zaCasna, temvec globoko
zakoreninjena v njegovi naravi.
Celotno Delo je hrepenelo po
duhovnikih, ki bi izhajali iz
njegovega lastnega narocja. Tiho je
vzdihovalo po njih, kakor izsuSena
zemlja hlepi po deZju z neba. Imeti
na razpolago nekaj teh duhovnikov v
Opus Deli je bilo bistvenega pomena
za njegovo notranjo zgradbo in za



njegov razvoj. Oni bi prinesli vecjo
povezanost med dejavnostmi Dela in
okrepili notranjo edinost Opus Dei.
Brez njih bi laiki ne mogli v polnosti
vrSiti apostolata, ki ga je od njih
pricakoval Bog. Kot povzetek
nekaterih razlogov in utemeljitev,
zakaj je Delo potrebovalo duhovnike,
je ustanovitelj zapisal:

Tudi duhovniki so potrebni za
duhovno oskrbo ¢lanov Dela: za
podeljevanje zakramentov, za
sodelovanje z direktorji laiki pri
vodenju dus, za zagotavljanje
globoke teoloske izobrazbe drugim
Clanom Opus Dei ter - to je
temeljnega pomena za sam ustroj
Dela - za opravljanje nekaterih
vodstvenih funkcij.pas

Goreca Zelja po duhovnikih, ki jo je
ustanovitelj nosil v globini svoje
duSe, morda prvikrat izpod njegova
peresa pride na plan v zabelezki z
dne 1. julija 1940, zapisani nad



avilskim obzidjem. (Kadar je prihajal
v Avilo, ga je msgr. Santos Moro
gostil v skofijskem dvorcu tik ob
mestnem obzidju; in JoZefmarija se je
ponasal s tem, da je svoja pisma
oznacil z besedami: V Avili, nad
njenim zidovjem.)™

Prvikrat ustanovitelj ubesedi molitev,
ki je kakor iztrgan vzdihljaj upanja,
pocivajoC na straneh zvezka njegovih
Zapiskov:

V Avili, mestu svetnikov, nad njenim
zidovjem, 1. julija 1940. Spet sem v
tej Skofijski palaci. Danes zacnem z
duhovnimi vajami za duhovnike. Ko
bi jih le znali dobro izkoristiti: na
prvem mestu jaz! [...] Moj Bog, vZgi
Alvarovo srce, da bo svet duhovnik!

[16]

Podoben vzdih srecamo v neki drugi,
davni zabelezki iz novembra 1930, ko
sanjajoc o vernikih Dela, izmed
katerih bodo nekoc izSli duhovniki,



zapiSe: Kako sijajne boZje moze
vidim v njih!n7

Od negotovosti prvih prizadevanj in
upanja na tri njegove sinove, ki so se
pripravljali na duhovnistvo, je
preteklo ni¢ manj kot deset let
molitve in mrtvi¢enja. In potrebna
bodo Se nadaljnja Stiri do njihovega
posvecenja v letu 1944."® Leta in leta
proSenj in vztrajnih prizadevanj (ki
bi jih prav lahko postavili na raven
Herkulovih del v duhovnem smislu).
Po pravici je ta duhovnik na osnovi
svoje molitve zahteval »priznanje
oCetovstva«:

Toliko let sem z zaupanjem in
hrepenenjem molil za vasSe brate, ki
bodo posveceni, in za tiste, ki bodo
njihovim korakom sledili pozneje;
toliko sem premolil, da lahko trdim,
da so vsi duhovniki Opus Dei sinovi
moje molitve."

TolikSno napetost duse je treba
pripisati izklju¢no ustanoviteljevi



notranji gorecnosti, ne pa temu, da bi
njegovi sinovi morali premagati
kakrsenkoli zadrZzek. Podatki, ki
zaznamujejo zgodovino teh prvih
klicev v duhovnistvo, izstopajo po
svoji preprostosti. Ustanovitelj je res
pogosto poudarjal, da duhovnistvo ni
nekaks$na »krona« poklicanosti v
Delu. Nasprotno, zaradi njihove
popolne razpoloZljivosti za
apostolske naloge in zaradi
izobrazbe, ki so je deleZni, je mogoce
reci, da vsi numerariji izpolnjujejo
pogoje, potrebne za duhovnistvo, in
So pripravljeni prejeti masnisko
posvecenje, Ce to od njih hoce
Gospod in Ce jih oCe povabi k
sluzenju Cerkvi in Delu na ta nacin.
Prvi, ki ga je JoZefmarija povabil, je
bil Alvaro del Portillo — potem ko ga
je spomnil na njegovo svobodo
odlocitve in v njegovi dusi spodbudil
Zeljo po sluzenju:

Ce si pripravljen, mu je dejal, e si to
ZeliS in nima$ zadrzkov, bom uredil,



kar je potrebno, da bos s polno
svobodo posvecen v duhovnika; in v
duhovnistvo te ne klicem zato, ker bi
ti bil boljsi, ampak zato, da bi drugim
sluZil.zo)

Skupaj z Alvarom del Portillem sta se
pripravljala Se dva, in sicer José
Maria Hernandez Garnica (Chiqui) in
José Luis Muzquiz. Chiqui je bil
inZenir rudarstva, druga dva pa
gradbena inZenirja.”" Oce je bedel
nad njimi in med njegovimi sklepi, ki
jih je sprejel novembra 1941,
najdemo naslednje besede:

Moliti, trpeti in delati brez predaha,
dokler v Delu ne postanejo
resni¢nost duhovniki, ki jih v njem
hoce Jezus. O tem moram govoriti z
nasim gospodom madridskim
Skofom, ki je moj oCe.[z2

Zadeva, o kateri se je bilo treba
pogovoriti z gospodom Skofom, je
bilo vprasSanje bogoslovnega Studija,
ki je obiCajno potekal znotraj



uradnih u¢nih centrov, ponavadi v
Skofijskih semeniScih ali na papeSkih
univerzah. Glede na okolisCine
Studentov, njihovo starost in
opravljen civilni Studij, je bilo
odloCeno, da bodo poslusali
predavanja zasebnih profesorjev v
centru Diego de Ledn, njihov
Studijski vodja pa bo gospod José
Maria Bueno Monreal, ki je bil Ze od
leta 1927 profesor cerkvenega prava
in moralne teologije v madridskem
semeniscu.”

Do spomladi 1942 so Studentje po
mnenju Studijskega vodje Ze »dosegli
zelo dobro raven in bi lahko Sli
opravljat izpite«. Vsled tega je
JoZefmarija gospodu Leopoldu
naznanil, da so pripravljeni na izpite
iz filozofskih predmetov, ki ustrezajo
prvima dvema letnikoma Studija, ter
mu predlagal: Morda je primerno,
da fantje neposredno vas
zaprosijo za pripustitev k
opravljanju izpitov in da vi za te



izpite imenujete komisijo,
neodvisno od semenisSc¢a; zapisnik
te komisije pa bi veljal kot potrdilo
o opravljenem preizkusu znanja.
[24]

IzpraSevanci so bili silno zadovoljni
nad sijajnim rezultatom: dobili so
oceno meritissimus na vseh
podrocjih, kar je JoZefmarija brz
sporocil gospodu $kofu.” Tem trem
njegovim sinovom je bila omogocena
najboljSa mozna izobrazba, saj je bila
ustanoviteljeva Zelja, da zacrtajo
zgledno pot na tisoCe duhovnikom, ki
bodo prisli za njimi. To pa iz vec
razlogov, ki jih je povzemal takole:

Ze ko sem na posvecenje pripravljal
prve duhovnike Dela, sem z njihovo
filozofsko in teoloSko izobrazbo - Ce
je to mogoce — pretiraval zaradi
mnogih razlogov. Drugi razlog: da bi
ugajal Bogu. Tretji: ker so na nas
pocivali nadvse naklonjeni pogledi
Stevilnih ljudi in nismo mogli



razoCarati tistih dus. Cetrti: ker nas
nekateri niso marali in so iskali
priloZnost za napad. Nadalje tudi
zato, ker sem v poklicnem Zivljenju
od svojih otrok vselej zahteval
najboljsSo izobrazbo in ne bi mogel
potem popuscati pri verskem
izobraZevanju. In prvi razlog (glede
na to, da lahko jaz vsak trenutek
umrem, sem razmisljal sam pri sebi):
ker bom za to, kar sem storil, moral
odgovarjati Bogu in ker si gorece
Zelim reSiti svojo dus$o.ze

V enem od prejsSnjih poglavij smo
govorili o izbranosti Jozefmarijevih
Custev. V njegovem Zivljenjskem
slogu pa je prihajala do izraza Se
druga oblika velikodu$nosti. Ni se
ustavil pri tem, kar bi kdo drug Stel
kot zadostno ali pravi¢no mero. Ni
mu bilo dovolj izpolniti obveznost.
Vedno je dodal Se kaj povrhu. Ni se
zadovoljil z dobrohotnimi uslugami.
Svoje sluZenje je pospremil z
elegantno gesto in nasmehom, ne da



bi za to pricakoval zahvalo. Na
duhovnem podrocju je takSnega
ravnanja ucil svoje otroke. Pri
opravljanju nalog naj ne bodo
zadovoljni z ne¢im, kar je srednje
dobro in pravicno. Vse, celo
najneznatnejSa opravila, naj vrsijo s
CloveSko popolnostjo, z obilico dobre
volje in s Sirino ljubezni. Tako bo na
primer dodatek preprostega
smehljaja spremenil mrtvicenje ali
katerokoli drugo, sicer pusto
prizadevanje v askezo z nasmehom,
“7 ki je evangeljska askeza.”® Na
enak nacin se je pri vzgajanju prvih
duhovnikov trudil, da bi jim
zagotovil ne le dobro izobrazbo,
marvec najboljSo mozno izobrazbho.

Ta Zivljenjski slog, ki tegobe tega
sveta z nasmehom na ustnicah
prihrani zase, da bi bliZznjemu
napravil pot prijetnejSo, nam
razodeva nadnaravno uglajenost
duha, ki ga je utelesal ustanovitelj.
Pribitek molitve in mrtvicenja, ki je



spremljal vsako njegovo dejanje, je
bil nacin, kako njegovim sinovom in
hceram dati zgled duha, ki naj
postane del njihovega Zivljenja. To
velikodusno predanost je v zgodnjih
dokumentih Opus Dei zaobjel z
izrazom askeza z nasmehom:

»Clani so pri svojem apostolskem
Zivljenju vedri in veseli, predani
molitvi in mrtvicenju. Da pa bi
njihova askeza bila zares askeza z
nasmehom, morajo Se posebej gojiti
sveto veselje, ki izhaja iz
velikoduSnosti v popolni izroCenosti
sluZenju Cerkvi.«*”

S Skofovim dovoljenjem je uciteljski
zbor sestavil iz najuglednejsih
duhovnikov in redovnikov, ki jih je
mogel najti v Madridu. Na voljo je
imel dva profesorja rimskega
Angelicuma, dva ucitelja iz
madridskega semenisSca, enega

predavatelja na Centralni univerzi ...
(301



JozZefmarija je hotel, tako pravi
Studijski vodja Bueno Monreal, da
predmete opravljajo »na isti ravni in
tako temeljito, kot so se posvecali
svojemu civilnemu Studiju - vsak od
njih je imel dva doktorata —, in tako
so drugo za drugo obdelali
bogoslovne discipline«.”" Vse to
odseva njegovo ljubezen do Cerkve
in njegovo cuteco skrb do Dela.
Ljubezen ucinkovitega sluZenja.
Siroko ljubezen, ki je zaobjemala vse
njegove otroke brez izjeme. Kajti tega
skrbnega izobrazevanja bodo
pozneje delezni vsi, brez
razlikovanja med laiki in duhovniki,
saj v Delu ni razli¢nih kategorij
Clanov in tudi duhovniki ne
sestavljajo nekakSnega posebnega
razreda.

Na posameznih ustanoviteljevih
listiCih iz prvih Casov sta ohranjeni
dve misli, ki imata veliko skupnega s
to temo. Ena od njiju se glasi:



Duhovnisko izobraZevanje ... v tem
mora zares biti Opus Dei!

In Se druga: Duhovnistvo se prejme v
trenutku posvecenja, duhovnisko
izobrazevanje pa ...ss|

IzobraZevanje je vseZivljenjski posel.
Kajti Zivljenje je napredovanje, in
kdor se ustavi, hitro zaostane ter
naposled konca v obcestnem jarku.
Za izobrazbo, Ki jo je ustanovitelj
hotel zagotoviti svojim hceram in
sinovom, je znacilno to, da se prilega
sekularnemu poloZaju vernikov Opus
Dei. Morala je torej biti zdruzljiva s
poklicnim delom, ki so ga opravljali v
civilni druzbi.® Pastoralno vzgojo
teh treh kandidatov za prejem
zakramenta svetega reda je
neposredno prevzel oCe, ki jih je
prizadevno uvajal v duhovniske
kreposti. Kar pa zadeva Studij, so se v
teoloSkih znanostih izobrazevali ne v
semeniscu, temvec v Centru za
cerkvene Studije DuhovniSke druzbe

[34]



svetega KrizZa, ki je imel sedeZ v hisi
Diego de Leon in je bil uradno odprt
decembra 1943.5

* %k ok

S sedanjega zornega kota je potek
institucionalnega razvoja Opus Dej,
njegovo cerkvenopravno
popotovanje, videti kakor
dolgotrajna pot, polna ovinkov in
ostrih zavojev.®” Pot, ki jo je moral
prehoditi ustanovitelj, tako kot mu je
Bog dajal razumeti. Nekateri odseki
so bili razsvetljeni z lucjo bozjih
navdihov, v drugih pa se je steza Ze
na prvem ovinku izgubila v temi.
Vendar je Sel dalje, vedno je z vero
hodil naprej. S takSno prispodobo bi
lahko opisali, kar se mu je dogajalo v
tistem casu.”™

Sredi tridesetih let, ko je ustanovitelj
preudarjal o cerkvenopravnem
ustroju Dela in vnaprej razmisljal,
kako bi naSel reSitev za duhovnike, ki
naj bi bili vklju€eni v Opus Dei, je



zadevo prepustil rokam bozje
previdnosti z besedami: Bog bo dal
razsvetljenje ob svojem ¢asu.ss Ob
svojem Casu, ko bo Bog hotel, bo
uresnicil ustanovno karizmo, ki jo je
Ze na zacCetku predvidel glede
duhovnikov. O tem vprasanju ni vec
razmiSljal vse do leta 1940 in je
mirno ter z veliko vere sledil svoji
zamisli o posveCenju treh Clanov
Dela. Res je potreboval obilo vere, saj
se je znaSel v slepi ulici. Nameraval
je doseci ni¢ manj kot to, da se bodoci
duhovniki posvetijo izklju¢no
sluzenju Delu, se pravi njegovim
specificnim apostolskim
dejavnostim. Toda tisto upanje, da
mu bodo kmalu, ¢im bodo posveceni,
popolnoma na razpolago, se je
razblinilo ob tréenju s
cerkvenopravnimi dolo¢bami.
Namrec Zakonik cerkvenega prava je
dolocal, da je za dopustnost
kateregakoli duhovniSkega
posvecCenja in za poznejSe izvajanje
duhovniske sluzbe neizogibno



potreben naslov, za katerega je
kandidat posvecen. Zahteva po
naslovu je bil tudi nacin, kako
klerikom doZivljenjsko zagotoviti
potrebna sredstva za vzdrzevanje in
dostojno Zivljenje, kot se za
duhovniski stan spodobi.”*”

Duhovniki so mogli prejeti
posvecenje z zelo razlicnimi naslovi.
Na kratko povedano pa je bil njihov
ucinek naslednji: bodisi vkljucitev v
kaksno obliko redovnistva (v red,
redovno kongregacijo ipd.) bodisi
vClenitev — inkardinacija — v kakSno
Skofijo, s ¢imer je duhovnik v vecji ali
manjsi meri postal odvisen od
krajevnega Skofa. Sprico sekularnega
znacaja, ki ga je Bog hotel za Opus
Dei, je prvi tip naslovov zavrgel kot
popolnoma neustreznega za naravo
Dela."" Glede skupine naslovov,
predvidenih za svetne klerike, kar je
pomenilo inkardinacijo v kaksno
Skofijo, pa je prav tako bilo ocitno, da
to ni bila resitev. Apostolske



dejavnosti Opus Dei so Ze takrat
segale onkraj meja ene Skofije;
njegovi duhovniki bi torej
potrebovali svobodo delovanja in
gibanja. Po drugi strani pa, Ce bi bili
podrejeni krajevnemu ordinariju —
Skofom posameznih Skofij —, potem
ne bi mogli biti isto¢asno popolnoma
na razpolago za potrebe Dela.pqz

Ce bi se torej JoZefmarija hotel
predajati malodusju, bi bilo dovolj,
da v mislih preleti svoje lastne
izkuSnje: strasne teZave, s katerimi se
je srecCeval, ko je Ze delal v Madridu,
inkardiniran pa je bil Se v Zaragozi;
nenehne prosnje za obnavljanje
dovoljenj ter njegov nestabilen in
tvegan poloZaj izvenskofijskega
duhovnika v Spanski prestolnici. Vse
to je povzrocilo, da se je v tistem
obdobju svojega Zivljenja v Madridu

pocutil »kot kokoS$ v tujem kurniku.
[431



Kot razumen moz, ki se ne zanasa na
lastno mnenje, se je JoZzefmarija o
vprasanju naslovov posvetoval s
strokovnjaki za cerkveno pravo. V
nekem trenutku je optimisti¢no celo
verjel, da je naSel odgovor. Ko pa je
reSitev poblize proucil, se je izkazala
kot neuporabna.*! Sestanki z
madridskim Skofom o tej zadevi so
bili pogosti. Na tistih dolgotrajnih
zasedanjih sta si gospod Leopoldo in
JoZefmarija razbijala glavo in
nazadnje vselej ostala praznih rok."”

Naposled je z iskanjem reSitev na
podrocju naslovov prenehal, saj
Zakonik ni ponujal drugih razen teh,
ki so bile Ze pregledane in zavrnjene.
A za ustanovitelja prenehati ni
pomenilo predati se ali proglasiti
stvar za nedosegljivo, temvec vneto
lotiti se dela in molitve. Kakor da bi
bil problem Ze reSen, je nadaljeval s
teoloSkim izobrazevanjem svojih
treh bodocih duhovnikov in s



predavanji njihovega sijajnega
profesorskega zbora:

Cas je tekel. Molili smo. Tisti, ki so se
pripravljali, da bodo posveceni kot
prvi duhovniki Dela, so nadvse
poglobljeno Studirali in v to vlagali
vse svoje navdusSenje. In nekega dne

...[46]

V zgodnjih jutranjih urah 14.
februarja 1943 je Sel JoZefmarija
masevat v center svojih hcera na
Ulici Jorge Manrique. PoboZno in
zbrano so spremljale maso, duhovnik
pa je bil med sveto daritvijo
zatopljen v Boga. Takoj po masi je
vzel svojo Zepno beleZnico in na
strani z datumom nedelja, 14.
februar, sv. Valentin, zapisal:

V tej hisi naSih deklet, pri sv. masi:
Societas Sacerdotalis Sanctae Crucis;
zatem pa je napravil majhno risbo
(skico kroga s krizem v sredini).”*”



Ko je bila zahvala po masi koncana,
je Sel oCe v spodnje nadstropje, prosil
za kos papirja ter se zaprl v majhno
sprejemnico, medtem ko so ga
njegove hcere cakale v veZzi.

»Cez nekaj minut,« pripoveduje
Encarnita, »se je vidno ganjen znova
prikazal v veZi. Poglejte, nam je
dejal in nam pokazal listi¢, na
katerega je narisal kroznico, znotraj
pa kriz v posebnem razmerju. To bo
pecat Dela. Pecat, ne grb, nam je
pojasnil. Opus Dei nima grbov.
Predstavlja svet, nam je povedal
zatem, in v osrcje sveta postavljen
Kriz.«"*®

Naslednji dan se je oCe odpravil v E1
Escorial, nedale¢ od Madrida, kjer so
se Alvaro del Portillo, José Maria
Hernandez Garnica in José Luis
Muzquiz ucili za izpite iz teologije.
Moral je premagati svojo precejsnjo
zadrZanost, da je Alvaru del Portillu
povedal o milosti, ki jo je od Gospoda



prejel prejsnji dan pri masi: to je bila
cerkvenopravna reSitev za
duhovnike Dela, ime druZbe, ki naj se
vzpostavi, in celo pecat."” Hitro je
bilo treba pripraviti potrebne
dokumente in Alvaro del Portillo je
dobil nalogo, da gre v Rim ter tam
pridobi odobritev Duhovniske
druzbe svetega Kriza, ki jo je Gospod
v grobih potezah pokazal
ustanovitelju 14. februarja, na dan
zahvale, saj je bila takrat obletnica Se
nekega drugega znamenitega
dogodka: 14. februarja 1930, dneva,
ko mu je Gospod dal vedeti, da mora
apostolat Opus Dei razsiriti tudi med
Zenske.

7 Naslednje poglavje

2 Nazaj na kazalo



https://opusdei.org/sl-si/article/5-isidorova-smrt-nihil-obstat-svetega-sedeza/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/

M Zapiski, §t. 1610, 8. 5. 1940. In te,
Domine, speravi — Gospod, vate
zaupam.

21 pismo iz Avile Alvaru del Portillu
in ¢lanom Dela v Madridu,
EF-400704-1.

®I Pismo 14. 2. 1944, §t. 9. V istem
pismu ustanovitelj brez podajanja
podrobnosti o tistih duhovnikih
zapiSe:

Kljub temu pa, ker nikakor niso
doumeli, kaj je Gospod od nas
hotel, zlasti glede specificnega
apostolata Zenske sekcije — dva ali
trije od njih so postali kakor moja
trnova krona, saj so povzrocali
zablode in Sirili zmedo -, sem
moral kmalu odkloniti njihovo
pomoc¢. Odtlej sem obcasno
poklical druge duhovnike, ki niso
imeli nobene vezi z Delom, da bi
nase domace spovedovali in
obhajali nekatere liturgicne
obrede, dokler ne bi nasli ustrezne



resitve za to pomembno potrebo
(prav tam, st. 9).

Dokument, ki ga omenja, je Navodilo,
9.1.1935, §t. 59, v katerem pise:
Duhovniki naj se zaenkrat -
pozneje bom povedal, do kdaj -
omejijo na podeljevanje
zakramentov in na strogo
cerkvena opravila.

" Zapiski, §t. 138, 26. 12. 1930. 0
bodocih duhovnikih, ki naj izhajajo
izmed laikov Dela, govori posredno
tudi v: Zapiski, st. 101, november
1930, in 8t. 867, 9. 11. 1932.

11z Pamplone je $kofu Leopoldu Eiju
y Garayu pisal: Mislim, da tukaj ne
bom koncal z delom pred 5.
julijem. Lepa Zetev. Veselje je
gledati, s kaksno prizadevnostjo
opravljajo duhovne vaje ti sveti
navarski duhovniki. Ce mi Gospod
ne bi tako izrecno pokazal druge
poti, bi najraje ne pocel nicesar
drugega, kot da delam in trpim in



molim za svoje brate svetne
duhovnike ..., ki so moja druga
prevladujoca strast (Pismo,
EF-410625-1).

6] pismo iz Madrida, EF-400423-1.
Prim. tudi Zapiski, St. 1618, 4. 8. 1940.

"' Prim. José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, str. 120.

" prim. prav tam, str. 118.

®'Ta dva Studijska tedna — pozneje so
jim rekli delovni tedni - sta potekala
od 17. do 24. marca 1940 in od 10. do
18. avgusta istega leta. VecC o tem:
prim. Alvaro del Portillo, PR, str. 932;
Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con ..., op. cit., str. 47-50;
Francisco Botella Raduan, RHF,
T-00159/1, str. 104.

1% Syojemu $kofu je veckrat ponudil
odstop s svojega poloZaja, zato da bi
mogel vec Casa posvetiti Delu.
Decembra 1945 je Se kar vztrajal:



Predragi gospod skof!

Ob razli¢nih priloZnostih sem vam
izrazil svojo Zeljo, da odstopim kot
rektor Kraljevega zavoda sv.
Elizabete. Danes svojemu Skofu Se
enkrat spostljivo podajam izjavo,
da Zelim z mesecem januarjem
odstopiti, in ga na vso moc¢ prosim,
naj jo sprejme: kateremu drugemu
duhovniku bo prisla prav ta
sluzba, ki prinasa sicer skromen
zasluzek, vendar pa je po tradiciji
ugledna (Pismo iz Madrida,
EF-451204-1).

Dva tedna pozneje, ko mu je gospod
Leopoldo s tezkim srcem kon¢no dal
dovoljenje, je kot rektor podal svoj
odstop predsedniku Sveta za
narodno dedis¢ino:

Imam vam ¢ast sporociti, da
potem ko sem premagal ljubeznivo
upiranje castitega gospoda
madridskega skofa, z njegovim
dovoljenjem, zaradi zdravstvenih



razlogov in svojih Stevilnih
duhovniskih obveznosti odstopam
s poloZaja rektorja Kraljevega
zavoda sv. Elizabete s prvim
januarjem prihodnjega leta 1946.

Naj vas Bog obvaruje Se mnogo let.
Madrid, 19. december 1945
Rektor

(Arhiv Sveta za narodno dedis¢ino -
Kraljevi zavodi - Zavod sv. Elizabete
— Osebna mapa — Oddelek 182/21).

Namestnik upravnika Sveta za
narodno dediS¢ino mu je 17. 4. 1946 z
uradnim dopisom sporocil, da je
njegov odstop sprejet in da »v imenu
tega Sveta ter v svojem lastnem
imenu globoko obZaluje izgubo
dragocenega sodelovanja in
brezhibnega sluzenja, ki ste ga vi
vrsili do danasSnjega dne« (prav tam).

M1 pismo 14. 2. 1944, &t. 9.



12 prim. Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, str. 47.

™ Da bi svojim duhovnim otrokom
omogocil spoved, se je JoZzefmarija v
prvi polovici Stiridesetih let obrnil na
nekatere duhovnike ali redovnike,
svoje znance, ter jim predstavil duha
in navade Dela, da bi mogli v
spovednici nuditi ustrezno duhovno
oskrbo ¢lanom. Med drugimi so ti
spovedniki bili: José Lopez Ortiz v
Madridu, Ramén Roquer Vilarrasa in
Sebastian Cirac Estopafidn v
Barceloni, Eladio Espafia Navarro in
Antonio Rodilla Zanon v Valenciji,
Eliodoro Gil Rivera v Le6nu, Daniel
Llorente Federico in stolni
penitenciarij v Valladolidu idr. Prim.
Maria Dolores Fisac Serna, RHF,
T-04956, str. 3; José Luis Muzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, str. 25;
Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con ..., op. cit., str. 58-59;
Pismo iz Valencije Joséju Marii
Bulartu Ferrandizu, EF-411220-1, idr.



"4 pismo 14. 2. 1944, §t. 9. Duhovniki
niso bili zgolj pomoc pri dejavnostih
skupine laikov, marvec so bili tako
duhovniki kot laiki — v organskem
sodelovanju - enako bistveni, kot so
tudi v Cerkvi. Dejansko je
ustanovitelj na Delo od vsega zacCetka
gledal kot na delez bozjega ljudstva,
kot na delcek Cerkve.

"5 Ob priloZnosti, ki jo omenjamo, se
je JoZefmarija po prihodu v mesto
nastanil pri msgr. Santosu Moru,
potem pa je odSel v semenisSce, kjer je
vodil duhovne vaje. Zato 4. julija
1940 v pismu Alvaru del Portillu in
drugim ¢lanom Dela v Madridu
pravi:

Naj Jezus obvaruje moje sinove.

Tokrat na vrhu pisma ne morem
ponosno (?) zapisati »nad
zidovjem«, namrec piSem vam iz
semeniscéa (Pismo iz Avile,
EF-400704-1).



18 Zapiski, t. 1616.
U7 Zapiski, §t. 101, november 1930.

181y neki katarini, datirani z 9.
novembrom 1932, piSe, da morajo
Clani Opus Dei gojiti veliko
zanimanje za sveto liturgijo Cerkve
in vsak izmed njih mora Se posebej
moliti ter se mrtviciti za nove
duhovnike ob kvatrah in kadar
bodo nasi prejeli zakrament
svetega reda (Zapiski, St. 867).

19 pismo 8. 8. 1956, §t. 5.
201 Alvaro del Portillo, PR, str. 958.

117 vso preprostostjo pripoveduje
José Luis Muzquiz, kako ga je
poklical k duhovniStvu: »Spominjam
se, s kaksSno ljubeznivostjo me je oCe
v svoji sobi v Studentskem domu
Jenner 6 vprasal, ali bi Zelel postati
duhovnik. Sin moj, mi je rekel oce, bi
hotel postati duhovnik? ‘Da, oCe, z
veseljem,” sem mu odgovoril. Dobro,



potem se dogovéri z Alvarom glede
Studija« (José Luis Muzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, str. 32).

V pismu ¢lanom Dela pa je
ustanovitelj leta 1945 dejal: Molite
za to, da doma nihce ne bi cutil
kakrsnekoli prisile, da bi stopil v
duhovnistvo; istocasno pa tudi za
to, da bi vedno bilo dovolj takih, ki
sliSijo ZviZg Pastirja, ki jih klice -
boZjo prisilo, nezno in ljubeznivo
(Pismo 2. 2. 1945, §t. 22).

2 Zapiski, §t. 1854, 9. 11. 1941.

31 10sé¢ Maria Bueno Monreal je

ustanovitelja spoznal leta 1927 ali
1928 na Pravni fakulteti. Sodeloval je
pri pripravi gradiva za odobritev
Dela v obliki pobozZne zveze, kot smo
Ze videli. Bil je Studijski vodja prvim
trem clanom Opus Dei, ki so prejeli
duhovnisko posvecenje. Konec leta
1945 je postal Skof v mestu Jaca,
pozneje pa v Vitorii. Leta 1954 je bil
imenovan za nadskofa koadjutorja



Sevilje in Stiri leta pozneje
povzdignjen v kardinala. Umrl je leta
1987.

241 pismo iz Madrida, EF-420517-1.

3 prim. Pismo iz Madrida,
EF-420607-1.

% pismo 8. 8. 1956, §t. 13. Prim. José
Luis Muzquiz, RHF, T-04678/1, str. 24.

7 José Luis Muzquiz de Miguel, RHF,
T-04678/1, str. 136; in Pot, St. 657-661.

281 prim. Mt 6,16-18.

9 De Spiritu Operis Dei, $t. 16. To je
eden od dokumentov, ki jih je leta
1941 izrocil madridskemu Skofu za
namene Skofijske odobritve. Prim.
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
str. 98-112.

', Med njimi,« poro¢a msgr. Alvaro

del Portillo, »sta bila dva
dominikanca, profesorja na
Angelicumu v Rimu, ki tam zaradi



svetovne vojne nista mogla
poucevati: to sta bila pater Mufiiz, ki
nam je predaval dogmati¢no
teologijo, in pater Severino Alvarez,
profesor cerkvenega prava. Pater
Celada OP, ki je dolga leta deloval na
Biblicnem inStitutu v Jeruzalemu, je
bil nas profesor Svetega pisma.
Izmed teh profesorjev so bili nekateri
pozneje povzdignjeni v Skofovsko
sluzbo in José Maria Bueno, ki nas je
pouceval moralno teologijo, je postal
kardinal. Pater José Lopez Ortiz,
pozneje vojaski nadSkof, nas je ucil
zgodovino Cerkve. Uciteljskemu
zboru, ki ga je izbral za nas, so
pripadali Se gospod Maximo
Yurramendi, pozneje Skof v kraju
Ciudad Rodrigo, gospod Joaquin
Blazquez, direktor nekega teoloskega
instituta v Spaniji, in pater Permuy
CMF. Studirali smo zelo

intenzivno« (Alvaro del Portillo, PR,
str. 958).



Prim. tudi José Maria Bueno
Monreal, v: Testimonios ..., op. cit.,
str. 17; in José Maria Garcia
Lahiguera, tedanji spiritual
madridskega semenisca, v:
Testimonios ..., op. cit., str. 162; Pismo
iz Madrida Skofu Leopoldu Eijuy
Garayu, EF-420517-1; in Pismo iz
Madrida ¢lanom Dela v Rimu,
EF-440301-1.

31 José Maria Bueno Monreal, v:
Testimonios ..., op. cit., str. 17.

132 Msgr. Lopez Ortiz, predavatelj na
Univerzi v Madridu in takratni
profesor bodocih duhovnikov,
pric¢uje: »OCe mi je o tistih treh svojih
sinovih, ki so se pripravljali na
posvecenje, govoril z ogromnim
navduSenjem, z velikim upanjem.
Tako kot o vseh drugih stvareh mi je
tudi o tej temi govoril s popolno vero
in prepri¢anjem. Rekel mi je, da vsi
Clani Opus Dei za opravljanje
ucCinkovitega apostolata pri svojem



delu morajo biti izobrazeni na
podoben nacin kot duhovniki, Ceprav
ogromna vecina ne bo prejela
duhovniSkega posvecenja, ker to ni
njihov poklic. Vsi bodo imeli to
izobrazbo in on, oziroma njegov
naslednik, bo k duhovnistvu poklical
tiste, ki se mu bodo zdeli primerni,
pri Cemer bo spostoval svobodo
vsakega posameznika, da ta klic
sprejme. Da so tisti prvi trije takrat
zaceli Studirati teologijo, torej ni bilo
nekaj izrednega, kajti scasoma bo v
Delu povsem obicajno, da morajo vsi
Clani pridobiti ustrezno versko-
doktrinalno izobrazbo. Zato naj bi
nemudoma zaceli s Studijem tudi
drugi in za njimi Se drugi, brez
prekinitve, kot se je tudi dejansko
zgodilo. O vsem tem mi je govoril kot
0 neCem, kar je pripadalo
apostolskemu bistvu Dela in kar je
zato na jasen nacin prihajalo od
Boga« (José Lopez Ortiz, v:
Testimonios ..., op. cit., str. 232-233).



331 RHF, AVF-0079, februar 1944.

34 Vase izobraZevanje se nikoli ne
konca: vse svoje Zivljenje boste
imeli potrebo po tem, da s ¢udovito
ponizZnostjo izpopolnjujete svojo
osebnostno, duhovno, versko-
doktrinalno, apostolsko in
strokovno izobrazbo (Pismo 6. 5.
1945, §t. 19).

31 To je eden od razlogov, zakaj
izobraZevanje z bivanjem v
»internatu« ni mogoce za clane
Dela, saj morajo ti od zacetka
svoje poklicanosti Ziveti vse
duhovniske kreposti ravno v svetu
(prav tam, st. 20).

B¢ Otvoritev Centra za cerkvene
Studije DuhovniSke druzbe sv. Kriza s
sedezem v hiSi Diego de Leon (Ulica
Lagasca 116), ki je Ze nekaj Casa
deloval kot Studijski center, je bila
sporocena madridskemu Skofu dne
10. decembra 1943, se pravi dva dni
po izdaji odloka o vzpostavitvi



DuhovniSke druzbe sv. Kriza (prim.
RHF, D-15140).

B7y zvezi z institucionalnim
razvojem Opus Dei prim. Amadeo de
Fuenmayoret al., op. cit., passim.

% prispodoba, ki jo v zvezi s tem
procesom uporablja ustanovitelj, je
precej podobna: Nas iter iuridicum
se v ocCeh ljudi zdi ovinkast. Toda
Cez ¢as se bo pokazalo, da je bilo to
nenehno napredovanje pred
bozZjim obli¢jem (Pismo 29. 12.
1947/14. 2. 1966, $t. 163).

39 prim. Zapiski, $t. 60, 16. 6. 1930.

9 prim. Zakonik cerkvenega prava
1917, kanona 974 in 979.

U1 prim. Pismo 6. 5. 1945, §t. 11.

2l Ko je pregledal seznam naslovov
za posvecenje, ki so bili predvideni v
Zakoniku cerkvenega prava iz leta
1917, je ustanovitelj razmisljal o



razlogih, zakaj teh naslovov ni mogel
uporabiti:

Nobeden od naslovov, predvidenih
za svetne duhovnike, ni ustrezal
nasSemu primeru. Naslov beneficii
ni bil dober, ker pred prejemom
svetih redov zahteva dodelitev v
dobrodelno sluzbo; pa tudi
preostali naslovi, ki jih dopusca
Zakonik, niso bili uporabni.
Naslov servitii dioecesis in
missionis ni bil ustrezen, ker je od
duhovniskega kandidata zahteval
obljubo, da se posveti sluzbovanju
v doloceni skofiji ali na
misijonskem ozemlju; prav tako ni
bil primeren naslov patrimonii
oziroma pensionis, za katerega je
potrebno posedovati premoZenje,
ki bi zadostovalo za doZivljenjsko
vzdrZevanje. Naslova paupertatis
inmensae communis pa tudi nista
bila sprejemljiva, ker sta
namenjena izklju¢no redovnikom
(Pismo 14. 2. 1944, st. 16).



431 prim. Alvaro del Portillo, PR, str.
346.

“4 Tunija 1941 se je v Pamploni
posvetoval z monsinjorjem
Marcelinom Olaecheo. Tudi tokrat je
zmotno mislil, da je priSel do reSitve.
V miru sem se s tem gospodom
Skofom, piSe, pogovoril o problemu
nasSih duhovnikov in jasno se vidi,
katera je prakticna, takojsnja in
kanonicna resitev, hvala Bogu
(Pismo iz Pamplone ¢lanom Dela v
Madridu, EF-410603-2).

! ponujali so mi razli¢ne resitve,
vse slabe. Se najbolj$o mi je
predlagal gospod Leopoldo:
vzpostaviti kaplanije, da bi
duhovniki na neki nacin pripadali
Opus Dei. Toda to bi pomenilo
ogromen strosek, ki si ga nismo
mogli privosciti, pa tudi na ta
nacin ne bi nicesar resili (Pismo 29.
12. 1947/14. 2. 1966, §t. 159; prim.
Zakonik cerkvenega prava 1917,



kanon 128). Drugi kanonist, s
katerim se je posvetoval brez uspeha,
je bil José Maria Bueno Monreal
(prim. Alvaro del Portillo, Sum. 540).

181 pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, t.
159.

“7I Ohranjen je listi¢ iz njegove
beleZnice z zapiskom in risbo: RHF,
D-15077. Ko je narisal pecat Dela, je
ustanovitelj oCitno imel v mislih
ravno povrsino, krog, v katerega je
vrisan KkriZ. Na izvorni skici pa je Sest
ali sedem Crt: nekatere so negotove,
druge zlomljene; nekatere kratke,
druge pa napravljene z eno potezo v
sklenjeni kroznici. Tako nenavadne
sunke in drhtenje peresa bi lahko
povzrocilo kakSno nerazloZljivo in
silovito Custvo; a tudi to hipotezo je
treba zavreci, saj tega ni opaziti v
krizu in tudi ne v pisavi zabelezke, ki
je trdna, normalna ter se drZi jasnih
in pravilnih povezav in razmikov.
Vse kaZze, da pri tisti prvi risbi gre za



upodobitev kriza znotraj zemeljske
oble.

3 Encarnacién Ortega Pardo, RHF,
T-05074, str. 45; prim. tudi Narcisa
Gonzalez Guzman, RHF, T-04989, str.
7. Leta pozneje poda ustanovitelj
skopo pripombo o dogodku tistega
dne:

14. februarja 1943, ko sem maseval
v hisi svojih héera na Ulici Jorge
Manrique, po obhajilu - resitev, ki
sem jo iskal (!): Duhovniska
druzba svetega KriZa. Jezus je hotel
svojo zgradbo okronati s svojim
presvetim KriZem.

Dobro se spominjam, da sem
narisal skico pecata - celo to je
prislo! — in jo izrocil Alvaru (Pismo
29.12. 1947/14. 2. 1966, §t. 159).

491 Alvaro del Portillo, Sum. 540 in
541.

Andrés Vazquez de Prada



© Fundacion Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/4-duhovniska-druzba-
svetega-kriza/ (8. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/4-duhovniska-druzba-svetega-kriza/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-duhovniska-druzba-svetega-kriza/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-duhovniska-druzba-svetega-kriza/

	​4. Duhovniška družba svetega Križa

