
opusdei.org

4. Duhovne vaje ob
sv. Janezu od Križa

Ustanovitelj Opus Dei —
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

2. Maj. 2018

↗ Nazaj na kazalo

Ko bi vi vedeli, kako si želim
samote! je 8. aprila 1932 pisal Joséju
Pouu de Foxáju. Toda med ni
ustvarjen za oslova usta in moram
se zadovoljiti z življenjem v
gibanju in vrvežu, ko ves dan
poplesujem sem in tja.

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


Blagoslovljena, ljubljena bodi
božja Volja.[1]

Njegovo življenje je bilo neustavljiva
gonja. Maša, cerkvena opravila,
spovedovanje redovnic in faranov
pri Sv. Elizabeti; nato še
spovedovanje redovnic in priprava
deklic na prvo obhajilo v bližnji Šoli
Marijinega vnebovzetja; pa
obiskovanje bolnišnic; govori ter
duhovno vodenje mladih in
duhovnikov …[2] To naporno
posvečanje pastoralnemu delu mu ni
prinašalo gmotnih koristi, zato je
treba omenjenim aktivnostim dodati
predavanja na Akademiji Cicuéndez
in zasebne učne ure na domu. Tem
dejavnostim se ni bilo mogoče
odreči. Pastoralnim zato, ker je to
zahtevala njegova duša;
profesorskim pa zato, ker so bile
potrebne za njegovo vzdrževanje
oziroma vsaj za vzdrževanje
preostalih članov družine.



Želja po samoti, po kateri vzdihuje v
omenjenem pismu, mu je bila včasih
v skušnjavo, kadar sta mu utrujenost
in hudič namigovala, da ne bi bilo
slabo, če bi se predal bolj
umirjenemu življenju brez pritiska
apostolskega garanja, kot je razvidno
iz neke katarine:

Znova mi na uho šepeta skušnjava,
da bi živel mirno in krepostno
življenje, zdaj ne več kot pater X ali
kot brat Nihče, temveč kot neznan
župnik najbolj odmaknjene
podeželske župnije, brez velikih
bojev in velikih idealov, ki zahtevajo
takojšnje ukrepanje …[3]

Da bi zavrnil te skušnjave po
drugačnem življenju, ki so ga
napadale okrog aprila 1932, je kaplan
izkoriščal mogočno prošnjo
nedolžnih duš. Ob dneh, ko je
pripravljal deklice na prvo obhajilo,
jih je prosil, naj skupaj z njim zmolijo
eno zdravamarijo za svetnika po



sili.[4] (So tiste nežne duše razumele
izraz svetnik po sili?) Vendar pa je
bil nagib za omenjeno pismo Pouu de
Foxáju povsem drug. Če Bog ne bo
ukrepal, mu sporoča Jožefmarija, 
bom moral junija v Zaragozo, da
opravi izpit eden od sinov družine
Guevara.[5]

Njegov spovednik ga je pozval, naj si
pred potovanjem kupi nov klobuk in
talar (njegova oblačila so morala biti
v res klavrnem stanju). Kupil si je
tudi nov zvezek, saj je nameraval
katarine zapisovati kot dnevnik.[6]

Ko se je 13. junija vrnil v Madrid, je
bil zvezek še čisto prazen. Zapisal ni
niti ene same katarine, je pa svojim
domačim poslal več kratkih pisem.[7]

Poletje 1932 je bilo živahno. Samote,
po kateri je hrepenel, ni mogel najti.
Dne 10. avgusta je v Madridu prišlo
do dezorganizirane vstaje, pri kateri
je sodelovalo nekaj vojaških oficirjev
in nekatere monarhistične skupine



študentov. Vlada in oborožene sile so
bile obveščene, zato je bil upor
kmalu zatrt in vzpostavljen mir.
Vpleteni so končali v zaporu. José
Manuel Doménech, eden od
Jožefmarijevih spremljevalcev, ki so
ob nedeljah z njim obiskovali
Splošno bolnišnico, pripoveduje o
svoji usodi: »Skupaj z drugimi
madridskimi študenti sem sodeloval
pri dogodkih 10. avgusta. Zgodaj
zjutraj smo oboroženi šli zavzet
stavbo Pošte. Večino od nas so
aretirali in poslali v zapor Modelo,
najprej v oddelek za politične
zapornike, pozneje pa v samice pod
strogim jetniškim režimom.«[8] V
zaporu je končal tudi Adolfo Gómez,
tisti, ki je bil povezan z godom sv.
Janeza ante portam latinam, eden
izmed mladincev, ki so ponoči stražili
samostane in cerkve pred požari in
napadi.

V Zapiskih, pripadajočih tistemu
datumu, beremo:



God sv. Lovrenca, 10. 8. ’932: Danes
zjutraj ob petih so me prebudili
streli, prave salve in ropotanje
mitraljezov. Šel sem v cerkev sv.
Elizabete oblečen kot laik. Naš Adolfo
je zaprt – to je velika duša, ki razume
ideal in se zna zanj žrtvovati. Gospod
nam ga obvaruj.[9]

Istega dne, desetega, je uspel
izvedeti, kje je bil Adolfo, vendar ga
niso pustili k njemu. Prebil je več dni
mučnega čakanja, ne da bi mogel
govoriti z zapornikom. Nazadnje mu
je uspelo do njega spraviti nekaj
tolažilnih vrstic:

Predvečer sv. Jerneja – 23. 8. ’32:
Adolfu smo začeli pošiljati nekaj
stvari. Vsak dan grem v zapor.
Mislim, da ga bom danes – tja bom
šel z njegovo materjo – lahko videl. O
tej zadevi ne bom več pisal.[10]

Mladi duhovnik se je v zaporu
Modelo pojavil v talarju, »čeprav je
obiskovanje jetnikov pomenilo



izpostavljanje in tveganje, da ga
začnejo preganjati«, pravi José
Antonio Palacios, eden izmed zaprtih
študentov.[11] Jožefmarija se je z
nekaterimi od tistih razvnetih
mladeničev spoprijateljil. Z njimi je
kramljal v govorilnici za politične
zapornike, kar je bil dolg hodnik,
pregrajen po celi dolžini z debelimi,
za pest razmaknjenimi rešetkami.
Priporočal jim je veselje in dobro
voljo. Govoril jim je o Mariji in o
nadnaravnem pogledu na delo, da ne
bi zapadli v brezdelje in bi še naprej
Gospodu izročali nekaj ur svojega
študija. V takšnih okoliščinah se tisti
razburjeni študentje za knjige niso
kaj dosti menili. A duhovnik jih je
nagovarjal na tako prepričljiv način –
se spominja José Antonio –, da »sem z
namenom izkoristiti čas začel
poučevati in ponavljati francoščino«.
[12]

Nekega dne je José Manuel
Doménech iz svoje celice zaslišal, da



kličejo njegovo ime. Ko je odprl
okence, mu je paznik izročil ovojnico
z naslednjim posvetilom:

Beata Mater et intacta Virgo, gloriosa
Regina Mundi, intercede pro hispanis
ad Dominum

Za: José M. Doménech, z ljubeznijo

Madrid, avgust ’932

José M. Escrivá.[13]

Notri je bila knjižica »Mali oficij
Device Marije«. »Name je globok vtis
napravila očetova ljubezen in
njegova skrb za moje notranje
življenje,« bo povedal José Manuel;
»on je vedel, da sem poznal in molil
Mali oficij.«[14] Meseca septembra je
Jožefmarija izgubil sled za mnogimi
izmed teh mladih. Večji del političnih
zapornikov je bil deportiran v Afriko,
vendar kljub temu ni prenehal
obiskovati tistih, ki so ostali v zaporu
Modelo.



Vse poletje je duhovnik neznansko
hrepenel po samoti, po duhovnih
vajah. Dva meseca po tem, ko zaradi
tega potoži svojemu prijatelju Pouu
de Foxáju, lahko v nekem zapisku
prvega junija znova preberemo:

Potrebujem samoto. Vzdihujem po
dolgem umiku, da bi se pogovarjal z
Bogom, daleč od vsega. Če On to
hoče, mi bo že priskrbel priložnost.
Tam se bo usedlo vse tisto, kar kipi
znotraj mene; in Jezus bo gotovo
izpopolnil pomembne detajle za
svoje Delo.[15]

Končno so se septembra stvari
uredile. Z odobritvijo provinciala
karmeličanov se je odločil, da opravi
enotedenske duhovne vaje v Segovii,
v samostanu, kjer počiva telo sv.
Janeza od Križa. Drugega oktobra je
zapisal:

Praznik svetih angelov varuhov,
predvečer sv. Male Terezije, 1932:
Štiri leta! Tudi Gospod me je hotel na



to spomniti, tako da nam je poslal en
ženski poklic […]. Jutri grem v
Segovio, na vaje ob sv. Janezu od
Križa. Prosil sem, beračil sem za
veliko molitve. Bomo videli.[16]

V samostan bosonogih karmeličanov
v Segovii je prispel v ponedeljek, 3.
oktobra 1932. Nemudoma se je lotil
priprave načrta za duhovne vaje, ki
jih je nameraval opraviti v popolni
osami, kot je bila njegova navada,
brez poslušanja kakršnihkoli
nagovorov ali pridig. Njegova celica
je imela »prelepo številko«, 33, ki ga
je dvojno spominjala na osebe Svete
Trojice, in pa napis, ki se je glasil: 
Gloriatio. Et in timore Dei sit tibi
gloriatio. Eccl. 9, 23. (Ob tem so mu v
spomin prišli težki trenutki, skozi
katere je šel oktobra prejšnjega leta,
ko mu je sredi zrenja njegovega
božjega otroštva Gospod v umu zastrl
pravilno razumevanje tega, kaj
pomeni timor Domini. Preveč očitno



je šlo za opomnik s strani Gospoda,
da bi to moglo biti naključje.)[17]

Potek svojih duhovnih vaj je
prilagodil zahtevnemu
samostanskemu urniku. Vstajal je ob
četrt do petih; ob pol šestih je imel
eno uro meditacije; nato sveto mašo;
ob osmih zajtrk; ob pol desetih še eno
uro meditacije. Ob pol dvanajstih
kosilo. Popoldne še dve enourni
meditaciji, rožni venec in branje. Ob
četrt čez šest: večerja, spraševanje in
spokorni bič. Ob desetih, potem ko je
zmolil preces, je legel k počitku.[18]

Samostan je imel s pročelja
veličasten razgled. Nad drevoredom,
ki se je spuščal do rečnega obrežja, se
je vzpenjalo koničasto predgorje, iz
katerega je izstopal na skalni pečini
sezidan grad. Jožefmarija je bil
prepričan, da bo Gospod z njim
dobro ravnal, saj je bil v hiši njegove
Matere, v Karmelu. In nenadoma se
je v njem zbudil daljni spomin iz



Logroña, spomin na bosonoge
karmeličanske redovnike na snegu.
[19] Tako se je nekoč začela njegova
zgodba; in sedaj je bil tam, v
karmeličanskem samostanu, na
samem z Bogom.

* * *

Zapiski iz prvih dni njegovih
duhovnih vaj so skopi. Že nekaj
vrstic nakaže, kakšen je bil tok
njegovih misli.

Prvi dan. Bog je moj Oče. – In ne
morem izstopiti iz te misli […]. Jaz
sem od Boga … in Bog je zame.

Drugi dan. – O Domine!, tuus sum
ego, salvum me fac! – Et a te
nunquam separari permittas! –
Gospod, sploh ni tako enostavno
postati svet! – Prav zares verjamem,
da ti je Terezija dejala: »Zato imaš
tako malo prijateljev.«



Tretji dan, četrtek. Ne ganejo me niti
premišljevanje o teži greha niti
pogled na večne kazni, ki jih je
zaslužil in jih zasluži […]. Tako sem
hladen. Kvečjemu mi uspe to zadevo
pustiti ob strani in zaklicati svojemu
Bogu: Ljubim te, ker si dober. Revež
sem …, kaznuj me, vendar daj, da te
bom vsak dan bolj ljubil.[20]

S tistega tretjega dne, 6. oktobra, je
tale zapis:

Danes sem v kapeli sv. Janeza od
Križa (tam vsak dan prebijem nekaj
časa spremljane samote) videl, da
bomo na začetku duhovniških in
vseh drugih srečanj, pri katerih se bo
govorilo o B. d., zmolili naslednjo
molitev […]: 1) Veni Sancte Spiritus.
2) Sancte Michaël, ora pro nobis. –
Sancte Gabriel, ora pro nobis. –
Sancte Raphaël, ora pro nobis. 3) In
nomine Patris, et Filii et Spiritus
Sancti. Amen. 4) Sancta Maria, Sedes
Sapientiae, ora pro nobis.[21]



Poseben pomen teh besed bi ostal
neopažen, če ne bi obstajala še druga
avtobiografska pričevanja, ki jih
potrjujejo in dopolnjujejo, kot na
primer zapis iz leta 1941:

Dolgo časa sem v molitvi prebil v
kapeli, kjer so shranjeni posmrtni
ostanki sv. Janeza od Križa. In tam, v
tisti kapeli, sem imel notranji vzgib,
da sem se prvikrat obrnil k trem
nadangelom in trem apostolom –
katere vsi člani Dela vsak dan pri
naši molitvi preces prosimo za
njihovo posredovanje – ter jih od
tistega trenutka imel za zavetnike
treh del, ki sestavljajo Opus Dei.[22]

S tem nadnaravnim vzgibom je bil,
kot bo opisano pozneje, določen
ustroj Dela in njegova apostolska
organiziranost. V petek, četrti dan
duhovnih vaj, so nastale sledeče
misli:

Kraljestvo Jezusa Kristusa. To je
prava stvar zame! […].



Osliček! Zdaj ni več garjav osliček
[…]. Iz tega, kar je od ubožca ostalo,
izdelujejo bobne: vojaške bobne in
pastirske bobne ter piščali. Tako so
ostanki Jezusovega oslička služili za
oznanjanje vélike vojne za božjo
slavo ter za vesoljno in dejansko
kraljevanje Kristusa, mojega
Gospoda …, pa za prepevanje
razvnetih kitic, pesmic pastirjev v
Betlehemu, Detetu, ki se je rodilo, da
bi umrlo zame! […]

Začutil sem, kakor bi mi v notranjosti
nekdo rekel: »Pojdi no, saj si hinavec
… Samo čas zabijaš, ko se ukvarjaš …
s praznimi besedami.« V tistem
trenutku pa mi je ob pogledu na
segovijski grad na misel prišlo nekaj
bedastega, kar bom tudi povedal: ta v
nebo zarezana palača – zdi se kakor
iz lepenke – vpijoče prosi za nekaj
svinčenih vojačkov, da bi se z njimi
igralo dete, sin velikanov. Okleval
sem: Ali sem tudi prej izgovarjal



brezpomenske besede? In jasno sem
doumel: Ne, to je bila molitev.[23]

Na duhovnih vajah se je držal
osebnega programa, samostojno,
vendar ne po lastni muhavosti. Pater
Sánchez mu je kot usmeritev dal
okviren vsebinski načrt. Poleg tega
naj bi spovednik pozneje prebral vse,
kar bi si v tistih dneh zapisal. (Na
tem mestu naj se za trenutek
ustavim, nam izrecno pojasni, da bo
pri branju mojih beležk moj pater
Sánchez videl, kako je z mano: še
vedno sem mrzel kot led, izvzemši
nekaj bliskov gorečnosti.)[24]

V nedeljo je meditiral o sveti čistosti: 
sveta čistost – ponižnost mesa[25]; in
se odločil na koncu duhovnih vaj po
Marijinih rokah obnoviti duhovniško
zavezanost zvestobi iz ljubezni. Nato
se je lotil izpraševanja o svoji
nenavezanosti; in sklenil je biti
velikodušnejši ter vse prepustiti
Gospodovemu varstvu.[26] Nakar je



podal izjavo o uklonitvi svoje volje: 
Odločen sem vselej ubogati svojega
duhovnega očeta. Enako tudi svoje
nadrejene po hierarhiji.[27]

Od julija 1930 ga je spovedoval pater
Valentín Sánchez Ruiz, razen nekaj
tednov, ko se je dobri jezuit skrival
zaradi uveljavitve odloka, s katerim
je bila razpuščena Družba Jezusova.
Že od samega začetka je bilo med
njima sámo po sebi umevno, da
ustanovitveno poslanstvo in vodenje
Dela nista predmet duhovnega
vodenja, ki ga je pričakoval od
svojega spovednika. Njegov
spovednik ni bil vodja Božjega dela,
temveč duhovnikov vodja. (O
duhovnem vodstvu patra Sáncheza je
Jožefmarija zapisal: Z Delom ni imel
nikakršne povezave, ker mu nikoli
nisem pustil, da bi v to posegal ali
podajal svoje mnenje.)[28]

Pod to predpostavko z vso
preprostostjo izjavi: Vse zadeve



svoje duše – ne da bi si karkoli
pridržal – sem posredoval in jih
vedno bom posredoval svojemu
duhovnemu voditelju.[29] Ob vsem
tem je v ozadju tega trdnega
ravnanja mogoče uganiti, kako zelo
težko mu je bilo razgaliti svojo dušo
glede zadev, ki bi ga v tujih očeh
lahko povzdigovale.

God sv. Marka, 25. 4. ’32: Danes
zjutraj sem bil pri mojem patru
Sánchezu. Odločen sem bil, da mu
povem o tem, kar se je zgodilo
dvajsetega – občutil sem določen
odpor ali sramežljivost. Bilo mi je
težko, vendar sem mu povedal.[30]

Kar pravi v zvezi z omenjenim
dogodkom, ni bilo neupravičeno.
Nekaj dni pred tem se je zvečer pred
počitkom priporočil sv. Jožefu in
dušam v vicah, do katerih je gojil
posebno pobožnost, da bi ga
prebudile četrt pred šesto uro.
(Moral se je zateči k njim, saj ga je



poleg spanca prevzemala tudi
izčrpanost.) In tule je katarina o tem
pripetljaju:

Danes zjutraj – tako kot vedno, kadar
za to ponižno prosim, ne glede na to,
ob kateri uri grem spat – sem se
prebudil iz globokega spanca, kakor
da bi me nekdo poklical, in bil sem
prepričan, da je čas, da vstanem.
Dejansko je bila ura četrt do šestih.
Včeraj zvečer sem, kar je prav tako
moja navada, Gospoda prosil, naj mi
da moči, da premagam lenobo, ko se
zbudim, kajti – to priznam v lastno
sramoto – silno težko mi je izpolniti
nekaj tako majhnega in precejkrat se
zgodi, da kljub tistemu
nadnaravnemu klicu ostanem še
nekaj časa v postelji. Danes, ko sem
videl, koliko je ura, sem začel moliti,
boril sem se … in ostal pod odejo. Ko
je moja budilka (ki je že nekaj časa
pokvarjena) kazala četrt čez šest, sem
končno vstal in v skrajnem ponižanju
padel na obraz, priznal svojo krivdo



– Serviam! –, se oblekel in pričel s
svojo meditacijo. Torej, med pol
sedmo in četrt do sedmih sem videl,
kako je bilo kar precej časa obličje
moje Marije Poljubov navdano z
veseljem, z radostjo. Dobro sem
pogledal: zdelo se mi je, da se
smehlja, ker je name tako delovalo,
vendar se ustnice niso premikale.
Povsem mirno sem svoji Materi
izrekel mnogo laskavih besed.[31]

Ni bilo prvikrat, da se mu dogajajo
takšne reči. Trudil se je, da jim ne bi
pripisoval teže. Upiralo se mu je, da
bi z lahkoto priznaval izredne
stvari. Potem ko je preveril, ali je šlo
za vpliv čutov, se je moral pred
dokazi ukloniti.

(Lotil sem se preverjanja, piše, ali je
šlo za vpliv z moje strani, kajti
izrednih stvari ne priznavam z
lahkoto. Zaman: ko sem jaz skušal
pozitivno vplivati nase in hotel
doseči, da se nasmehne, je obraz



moje Marije Poljubov ostal v
svečeniški resnosti, ki jo odraža ta
revni kipec.)[32]

Mali kipec Marije Poljubov, Sancta
osculorum Virgo, je v resnici počel
osupljive reči: Skratka to, da je
moja Gospa, sv. Marija, […] svoje
dete pobožala.[33]

Duhovni oskrbovanec patra
Sáncheza je v sebi zamolčal številna
drobna ponižanja, zaradi katerih je
napredoval na poti potrpežljivosti.
Zares ga je bolelo in mu celo
povzročalo solze, da je moral po
opravljenih predavanjih ali obisku
pri bolnikih z vso naglico, kot da mu
gori za petami, hiteti v Chamartín,
kjer je jezuitski pater prebival po
požaru na Rožni ulici. Vprašal je po
njem in nemalokrat mu je vratar
prinesel sporočilo, naj pride kdaj
drugič. Se mar njegov spovednik ni
zavedal, da mu je primanjkovalo
časa za pot do tega kraja zunaj



mesta? Prav tako ni bilo na mestu, da
mu govori, kako je moral iti peš in se
podati na pohod po tistih zakotnih
predelih, ker ni premogel nekaj
ubogih centov za tramvaj.[34]

Pater Sánchez je bil dober dušni
voditelj in Jožefmarija mu je bil zelo
hvaležen, ker je celo od neprijetnega
čakanja v Chamartínu imel gotovo
korist.[35] VZapiskih in v dopisovanju
najdemo tu in tam kakšno diskretno
pohvalo njegovemu spovedniku.
Nekaj je tudi opazk, kot so tiste o
neuspešnih čakanjih in obiskih, ki
smo jih že omenili in ki njegovemu
spovedniku najbrž niso bile najbolj
povšeči, vendar jih je zapisoval celo
vedoč, da jih bo dotični prebiral.
Kakorkoli že, ta posebni vidik
njegovega odnosa do spovednika je
bil nekaj drugotnega in
anekdotičnega. Bistveno, je poudarjal
ustanovitelj, je bilo izpolniti Voljo
Boga, ki je bila glede njegovega
Dela povsem jasno razodeta.[36]



V zadnjih dneh duhovnih vaj v
Segovii je premišljeval o
Gospodovem trpljenju in vstajenju,
kar ni minilo brez objestnosti hudiča
– krastavca –, ki se ga je lotil v noči z
nedelje na ponedeljek:

Sinoči je hudič, ki spuščen blodi po
moji celici, znova razburkal pretekle
stvari. Težko mi je bilo. In danes
zjutraj prav tako. To ti izročam, moj
Bog, kot zadoščevanje. Vendar sem
šibak, ničesar ne zmorem, nič ne
veljam; ne zapuščaj me. Užaloščen
sem se pogovoril z mojim očetom,
Janezom od Križa: Tako ravnaš z
menoj v svoji hiši? Le kako dopuščaš,
da krastavec trpinči tvoje goste?
Mislil sem, da si bolj gostoljuben …[37]

* * *

Na duhovne vaje si je prinesel nekaj
vprašanj, ki so mu ležala na vesti in
so zahtevala čimprejšnji odgovor, saj
so zadevala njegovo posvečanje Delu.
Prvo, ki si ga je zastavil, je bilo v



zvezi z njegovim študijem: Moram
opraviti doktorat iz civilnega
prava in teologije?[38] Zaradi večje
jasnosti pri izpraševanju je uporabil
sistem zapisovanja in številčenja
razlogov za in proti. Iz njih pa je
prišel do sklepa, da v letu 1933 odda
tezo iz prava in pridobi doktorat iz
teologije.[39]

Nato je prešel k drugemu vprašanju: 
Bi bilo dobro, da se potegujem na
primer za kakšno profesorsko
mesto na univerzi? Zadevo je moral
sam pri sebi že dodobra pretehtati,
ko zapiše: Razlogi za: Iskreno
rečeno jih ne vidim. Ni pa jih videl,
ker je bil trdno prepričan, da Bog
tega ne potrebuje za izgradnjo Dela: 
Če bi jaz, po premisleku o tem, kar
je na prvem mestu, iskal civilno
zaposlitev, bi to pomenilo dvomiti
o D. – ki je na zemlji moj cilj.[40]

Videti je bilo, da vse govori proti
profesuri. Tudi če bi se usmeril v



kanonsko pravo, v predmet, na
katerem je delal v svojih zadnjih letih
poučevanja v Zaragozi in Madridu, bi
priprava na to zahtevala veliko let in
veliko študija. Vse to še brez
upoštevanja finančnega izračuna.
Namreč kako naj bi medtem
vzdrževal družino?

Proti so bili tudi zelo tehtni
nadnaravni razlogi. Ukvarjanje s
profesorsko dejavnostjo je pomenilo
krasti čas Božjemu delu. Njegova
poklicanost je od njega zahtevala
popolno razpoložljivost: Biti samo in
izključno – ter vedno – to:
duhovnik, oče, voditelj duš, skrit,
še živ pokopan iz Ljubezni.[41]

Za konec je prihranil najkočljivejši
problem, saj je šlo za posel, v
katerega so bile vpletene še druge
osebe. Šlo je za družino, mojo
družino. Gospod Norberto mu je v
zvezi s tem vprašanjem izročil zapis,
da bi lahko o njem meditiral.



Jožefmarija je šel zadevo premislit
pred tabernakelj: Poglejmo, kaj
pravi Jezus![42] Kot trdi Jožefmarija,
se je Norbertov zapis vprašanja
loteval zelo po božje. To pomeni
tako, da je predstavljal izključno
nadnaravne razloge, neovrgljive,
vendar na neki način razčlovečene,
saj so v njegovem konkretnem
primeru od njega zahtevali, da se
znebi vsakršne navezanosti na svojo
rodno družino.

Kot osnovo svoje analize je
Jožefmarija pred vsak drugi
premislek postavil pristop, ki je
zadevo obravnaval po božje, in se
kakor ob pregledu čete vedro
sprehodil skozi dejstva in razloge, ki
so poganjali razvoj njegovega
življenja in življenja njegove družine.
Pred njim so počasi defilirale misli
brez popravkov in olepšav: žrtve
njegovih staršev, da bi mu po
propadu družinskega premoženja
omogočili dobro izobrazbo; upi, ki so



jih vanj polagali, in »pozitivni
finančni predsodek« ob odločitvi za
duhovništvo; poslabšanje domačega
gmotnega položaja, ko je zavrnil
cerkveno funkcijo zaradi zvestobe
neki božanski norosti.[43] Tako je
prišel do zaključka, da je »praktičen
način«, kako zaščiti njegovo družino,
v tem, da delovanje prepusti
Gospodu:

Božje reči se morajo vršiti po božje.
Jaz sem božji, hočem biti božji. Ko
bom takšen v resnici, bo On – v
trenutku – tole uredil in nagradil
mojo vero in ljubezen ter molčečo in
prav nič kratko daritev moje matere,
brata in sestre. Pustimo, naj deluje
Gospod.[44]

Pred koncem duhovnih vaj si je
začrtal minimalni program
duhovnega življenja, ki je obsegal
različne pobožnosti: brevir; eno uro
molitve zjutraj in eno uro zvečer; pol
ure zahvale po maši; molitev svetega



rožnega venca s podoživljanjem
prizorov; spraševanja vesti opoldne
in zvečer; obisk Najsvetejšega;
molitev preces Božjega dela; branje
Nove zaveze in še kakšne druge
duhovne knjige. Temu programu je
priložil še list s Sklepi, kot na primer,
ne zanemarjati drobnih stvari,
klicati k mojemu angelu varuhu,
pridobiti resno in skromno
zunanjo držo itd. Vse to pa so
spremljala nova telesna mrtvičenja:
dnevni spokorni pas, trikrat na teden
spanje na tleh in en dan tedensko
absolutni post, celo brez kruha in
vode.

Nazadnje, preden je odšel iz Segovie,
je opravil ponovno izrecno potrditev
svoje vere v nadnaravni izvor Dela
ter tako utrdil svoje odločno
prizadevanje za izročitev:

Za konec: čutim, da četudi bi Bog
dopustil, da pri podvigu ostanem
sam, četudi bi ostal brez časti in



reven – bolj kot sem sedaj – ter bolan
…, ne bom podvomil niti o
božanskosti Dela niti o njegovem
uresničenju! In potrjujem svoje
prepričanje, da je zanesljivo sredstvo
za izvrševanje Jezusove Volje, prej
kot delovanje in ukrepanje,
naslednje: moliti, moliti in moliti;
zadoščevati, zadoščevati in
zadoščevati.[45]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] P 28, 8. 4. 1932.

[2] Prim. Zapiski, št. 691, z dne 10.
aprila, kjer pravi: V teh dneh
pripravljam na prvo obhajilo
deklice v Šoli sv. Elizabete.

[3] Prav tam, št. 402.

https://opusdei.org/sl-si/article/5-delo-svetega-rafaela/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


[4] Prav tam, št. 710.

[5] P 28, 8. 4. 1932.

[6] Zapiski, št. 748.

[7] Mogoče je, da je družina Escrivá
trpela kakšno stisko, zaradi katere je
bil Jožefmarija nemiren. Prim. P 30,
7. 6. 1932 sl.

[8] José Manuel Doménech, AGP, RHF,
T-00872.

Zgodovina druge španske republike
je bila burna. Poleti 1932 je še naprej
prihajalo do javnih nemirov,
zločinskih napadov na cerkve in
posameznike, do patriotskih
napetosti v zvezi s katalonsko
avtonomijo in do nekaterih
separatističnih gibanj, čemur je treba
dodati še brezposelnost in težek
ekonomski položaj v državi.

V takšnih okoliščinah je bila
zasnovana zarota s strani nekaterih



monarhističnih elementov ob
sodelovanju nekaterih vojakov,
nezadovoljnih z reformami vojske, ki
jih je izvajala republikanska vlada.

Za upor je bil določen 10. avgust ob
štirih zjutraj. Načrtovano je bilo, da
se vstaja izvede v Sevilji in v
Madridu. Ni bila dobro organizirana
niti ni imela veliko pristašev. Poleg
tega je vlada že meseca julija vedela
za zaroto.

10. avgusta je vstajo sprožil general
Sanjurjo v Sevilji, vendar mu
garnizije po drugih mestih niso
sledile. Kar zadeva vstajo v Madridu,
je bila hitro in zlahka zadušena.

[9] Zapiski, št. 800.

[10] Prav tam, št. 814.

[11] José Antonio Palacios, AGP, RHF,
T-02750, str. 1.

[12] Prav tam, št. 3.



[13] José Manuel Doménech, AGP, RHF,
T-00872.

[14] Prav tam. Poleg kazni, ki so jih
naložili vojaškim in civilnim
vstajnikom, so z razlastitvijo odvzeli
podeželska posestva tistim, ki so
sodelovali ali bili domnevno vpleteni
v zaroto proti režimu; nadalje je bil
sprejet tudi ukrep, da se v Villo
Cisneros v nekdanji Španski Sahari
deportira 145 vpletenih ali
osumljenih, med katerimi je bil tudi
José Manuel Doménech. Prevoz
jetnikov je šel iz Madrida v Cádiz, od
koder so bili z ladjo poslani proti
Afriki 22. septembra 1932. Ostali
osumljenci ali domnevni sokrivci so
kot politični zaporniki ostali v
madridskem zaporu Modelo.

[15] Zapiski, št. 746.

[16] Prim. Zapiski, št. 838. Dne 12.
septembra 1932 je šel Jožefmarija v
samostan karmeličanov v Madridu
oddat prošnjo za sprejem v



karmeličanski tretji red. Dve stvari
(poleg Ljubezni) me spodbujata, da
postanem karmeličanski
tretjerednik: želja, da bi še bolj
obvezal k posredovanju svojo
Brezmadežno Mater, zdaj, ko se
čutim šibkejšega kot kdajkoli; in
to, da priskrbim molitve »mojim
dobrim prijateljicam, vernim
dušam v vicah« (prav tam, št. 823).
Datum vstopa v tretji red, kot
odgovor na prošnjo, je bil 2. oktober
1932 (prim. prav tam, št. 838).

[17] Prim. prav tam, št. 1635–1636;
prim. Jesús Álvarez Gazapo, Sum.
4347; Giovanni Udaondo, Sum. 5080.

[18] Prim. Zapiski, št. 1634.

[19] Prim. prav tam, št. 1637.

[20] Prav tam, št. 1637–1640.

[21] Prav tam, št. 1642.



[22] Navodilo 8. 12. 1941, št. 9. O
nadangelih, zavetnikih Dela, prim. 
prav tam, op. 1211; Javier Echevarría,
Sum. 2645; Mario Lantini, Sum. 3587;
Joaquín Alonso, Sum. 4616; Carmen
Ramos, Sum. 7361.

[23] Zapiski, št. 1644, 1646 in 1648.

[24] Prav tam, št. 1655.

[25] Prim. prav tam, št. 1658.

[26] Prim. prav tam, št. 1660.

[27] Prav tam, št. 1661.

[28] Nadalje pojasnjuje ustanovitelj: P.
Sánchez mi je večkrat dal
razumeti (četudi mi tega ni rekel),
da je on voditelj moje duše, ne pa
voditelj B. d. In kristalno jasno
razumem, da tako mora biti (prav
tam, št. 565). Ista misel se ponovi še v
drugi katarini: To sem že povedal
na drugih mestih: P. Sánchez je
voditelj moje duše, ni pa voditelj



Dela. Zaradi tega je njegovo
mnenje zelo spoštovanja vredno;
še več, vselej se bom zelo nagibal k
temu, da ga sprejmem, četudi se
mu nisem obvezan podvreči (prav
tam, št. 784). O patru Sánchezu je v
nekem pismu leta 1947 zapisal: 
Nikakršne povezave ni imel z
Delom, ker mu nikdar nisem
pustil, da bi v to posegal ali
podajal svoje mnenje. V jasni luči
mi je bilo od Boga dano razumeti,
da v tem nisem mogel popuščati
niti dopustiti, da bi drugi
izvrševali tisto, kar je Gospod
hotel od mene (Pismo 29. 12.
1947/14. 2. 1966, št. 20).

[29] Nato dodaja razloge, ki ga
nagibajo k takšnemu ravnanju: ker k
temu čuti nadnaravno spodbudo, ker
to zahteva življenje duhovnega
otroštva in ker na ta način ne bo
nikoli mogoče, da bi bil v zmoti
(Zapiski, št. 560). V trenutkih dvoma,
nemiru ali kadar mora sprejeti



odločitev, ki zadeva njegovo dušo, se
vselej posvetuje s svojim voditeljem.

Nemudoma sem šel k mojemu p.
Sánchezu, da bi mu povedal o
stanju svoje duše, zapiše 12. maja
1932 (prav tam, št. 719). Šel sem k p.
Sánchezu, razkril sem mu stanje
svoje duše: danes sem trpel in
včeraj prav tako. Moj oče Sánchez
je bil zares oče (prav tam, št. 744).

[30] Prav tam, št. 708.

[31] Prav tam, št. 701.

[32] Prav tam, št. 702.

[33] Prav tam, št. 702.

[34] V neki katarini iz novembra 1931
nam opiše enega od teh pripetljajev.
Peš je šel do Chamartína, da bi se
srečal s patrom Sánchezom: Po
dolgem čakanju je dol prišel sluga
in mi rezko dejal: »Pater pravi, da
ima veliko dela.« – Torej se ne



morem srečati z njim? sem
vprašal. »Jasno,« mi je odgovoril
fantič.

Obstal sem kot okamenel. Brž sem
to izročil Jezusu kljub svojemu
razvnetemu napuhu, poskušal sem
se zaposliti s takšnimi mislimi:
Pater S. je preveč potrpežljiv do
mene! Nadležnež sem. Sicer pa,
četudi ne bi bil tako zaposlen, ti
takšni udarci zelo dobro denejo,
José María (Zapiski, št. 379; prim.
tudi št. 1757).

Ob neki priložnosti je bil Jožefmarija
povabljen na kosilo v generalno hišo
Družbe Jezusove v Rimu; ko je
pripovedoval o teh spominih, je
jezuitski brat, ki je stregel pri mizi,
naenkrat prekinil pogovor s temi
besedami: »Tega se jaz zelo dobro
spominjam, ker sem bil velikokrat jaz
tisti, ki sem vam moral priti povedat,
da vas p. Valentín Sánchez ne more



sprejeti« (Javier Echevarría, Sum.
2063).

[35] Prim. Zapiski, št. 1757.

[36] Prav tam, št. 1661. O sposobnostih
svojega duhovnega voditelja in o
odnosu, ki ga je bil deležen s strani
patra Sáncheza, piše ustanovitelj: 
Kolikšno milost za vodenje mu je
Gospod podelil! (P 20, 14. 8. 1931).

V pismu z dne 29. 12. 1947/14. 12.
1966 pa pravi: Zame je skrbel tako,
kot bi moral zame skrbeti dober
duhovnik; velikokrat je z menoj
ravnal trdo in ta trdota je vredna
hvale (Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966,
št. 20).

V poročilu, ki ga je sestavil na
duhovnih vajah leta 1934 z
namenom, da bi ga prebral p.
Sánchez, pravi: Zanimanje, ki ste ga
vi vselej izkazovali do Božjega dela
in do moje duše, me navdaja s
hvaležnostjo. Zaradi tega, oče moj,



vas imam v Jezusu Kristusu zelo
rad: vsak dan za vas molim in
vsak dan vas dvakrat priporočim
intra missam (Zapiski, št. 1791).

[37] Prav tam, št. 1665. Videti je, da sta
se v zadnjem času hudičev bes in
objestnost okrepila. Ustanovitelj te
teme ne izpostavlja niti o dogodku ne
podaja drugih podrobnosti. Prim.
tudi prav tam, št. 719, 720, 721, 739 in
743.

[38] Prav tam, št. 1676. Možno je, da je
junija 1932 v Zaragozi govoril s
Pouom de Foxájem, ki ga je najbrž
spodbudil k študiju (prim. P 28, 8. 4.
1932, in Zapiski, št. 780).

[39] Prav tam, št. 1678.

Srž problema je bila njegova
revščina, ki mu je že onemogočila, da
bi doktoriral iz teologije po
zaključenih akademskih obveznostih
na papeški univerzi v Zaragozi:



Nimam denarja. To s seboj prinaša
dvojno posledico: a) da mi zaradi
dela – včasih tudi pretiranega –, s
katerim moram vzdrževati svoj
dom, ne ostaja niti časa niti volje
za neposredno ukvarjanje s tema
doktoratoma; in b) da četudi bi
čas imel, ni mogoče pristopiti k
tem akademskim dejavnostim, ker
ni denarja (prav tam, št. 1676).

[40] Prav tam, št. 1680–1681.

[41] Prav tam, št. 1679.

[42] Prav tam, št. 1686.

[43] Prim. prav tam, št. 1688.

[44] Prav tam, št. 1689.

[45] Prav tam, št. 1699.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/4-duhovne-vaje-ob-sv-
janezu-od-kriza/ (23. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/4-duhovne-vaje-ob-sv-janezu-od-kriza/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-duhovne-vaje-ob-sv-janezu-od-kriza/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-duhovne-vaje-ob-sv-janezu-od-kriza/

	​4. Duhovne vaje ob sv. Janezu od Križa

