
opusdei.org

4. »Boj iz ljubezni
vse do poslednjega
trenutka«

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

V Zasebnih zapiskih najdemo neko
osamelo zabeležko. Verjetno je
nastala 31. decembra 1932. Vsebuje
nekaj misli o življenju in minevanju
časa. Brez dvoma gre za osnutek

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


kakšne meditacije ali govora. Takole
pravi:

1932. Konec leta. Zaključek leta je
priložnost za resen in koristen
razmislek, ki je ne želimo zanemariti.

Tukaj smo začasno … kakor komet …
kakor reka … Nas to ne prepriča?
Izginilo je eno leto življenja! Še eno
leto več? Eno leto manj![1]

Ti ne povsem dokončani stavki, te
razdrobljene besede nam govorijo o
minljivosti življenja, o njegovem
bežnem in neponovljivem toku, kar
je nekaj obče znanega in resničnega.
Nato sledijo misli o krhkosti
zemeljskega življenja in o končnem
trenutku, ko nam bo mesena obleka
odvzeta. Tako namreč življenje teče:
kakor v galopu skozi čas. Življenje je
potovanje. Vsi brez izjeme bomo
prispeli do postaje smrti:

Poglejte, kako se bliža konec: kakor
valovi drug za drugim dosežejo



obalo, kakor listje polagoma odpada
z drevesa … Nekateri prej, potem ta
in oni … in vi in jaz. – Naša
domovina: nebesa.[2]

Dokaj let je oče že imel za seboj, ko je
pod noč 31. decembra 1971 potopljen
v Boga premišljeval o toku
zgodovine. Ne o viharnih dogodkih
ustanove, marveč o položaju, v
katerem se je takrat znašla Cerkev.
Videti je bil utrujen, zelo utrujen. 
Niso leta. Mislim, da je ljubezen,[3]

je dejal svojim sinovom iz
Generalnega sveta, ki so ga v tišini
poslušali.

Bila je veličastna noč. Tja do Villeje
bilo slišati božične pesmi, ki so jih
študentje Rimskega kolegija
prepevali v dnevni sobi na drugi
strani vrta. Oče je kakor v
samogovoru počasi spregovoril. V
nekaj besedah je skušal zaobjeti
občutja iztekajočega se leta. Prav
tistega dne si je zabeležil neko misel.



Zapisal si je stavek, ki je povzemal
njegovo razmišljanje. Segel je v žep
po beležnico in ga prebral: To je
naša usoda na zemlji: boj iz
ljubezni vse do poslednjega
trenutka. Deo gratias![4]

Nato jim je govoril o svojem trpljenju
in o ljubezni do svete Cerkve, ki je
prestajala dolgo obdobje preizkušenj.
To je imel v mislih, ko jim je rekel: 
Ob tem ne moremo biti brezbrižni.
Odrekli smo se zemeljski ljubezni,
da bi reševali duše. Zato imamo
večjo dolžnost in večjo pravico![5]

Na hitro je preletel leto 1971. Živo je
imel pred očmi napore zadnjih let in
tudi njihov vzrok. In ne da bi se
prepuščal malodušju, je sklenil začeti
novo življenje, čisto in v velikodušni
daritvi izročeno Gospodu.
Pravzaprav ni šlo za spremembo
življenja. Prej za vnovično potrditev
njegovega hrepenenja po služenju.
Tega ni počel, ker je bil ravno na



pragu novega leta, ampak ker je vsak
dan enako dober za služenje Bogu.
Kot jim je dejal, je vse življenje znova
začenjal, krpal raztrganine svojega
notranjega življenja, obujal kesanje
ter se skrušen prepuščal božjim
rokam kakor izgubljeni sin ob vrnitvi
v očetovo hišo. Kajti na neki način je
človeško življenje stalno vračanje
v hišo našega Očeta. Vračanje s
pomočjo kesanja.[6]

Tistega 31. decembra je torej opravil
splošno spoved in se namenil začeti
novo življenje v služenju Cerkvi.
Tako je tisto reklo »novo leto – novo
življenje« preoblikoval v svoje geslo
za leto 1972: Novo leto – nov boj.
Leto dni je malo časa za
spreminjanje sveta. Toda oče ni bil
črnogled. Ni razmišljal zgolj o
minevanju časa. Dober namen za
napredovanje v notranjem življenju
bo s podporo milosti tistim
dvanajstim mesecem dal nadnaravno
plodovitost:



Čas je zaklad, ki odhaja, ki beži, ki
nam polzi med prsti kakor voda po
visokih skalah. Včerajšnji dan je že
minil in današnji mineva. Jutrišnji
dan bo kmalu postal včerajšnji.
Človeško življenje je res kratko. Toda
koliko se v tem kratkem razdobju
lahko naredi iz ljubezni do Boga![7]

Cerkev je potrebovala zveste otroke,
ki bi popravili zmote nezvestih.
Posvetil se je torej nalogi, da v duše
svojih hčera in sinov ter vseh, ki jih
je srečeval, vsadi ljubezen do Cerkve
in obveznost zadoščevati za številne
žalitve, ki jih je bila deležna. Po tej
poti se bodo približali svetosti. Če ne
drugega, se bodo duhovno borili za
premagovanje pomanjkljivosti in
izboljšanje življenja; kajti, kot je
pojasnjeval oče, svetost je v tem, da
imamo napake in se proti njim
borimo, toda napake bomo imeli
vse do smrti.[8]



Zanesel se je na podporo svojih hčera
in sinov. Celotno Delo je spodbudil k
odločnemu prizadevanju v
notranjem življenju in naposled leto
zaključil s tem, da je obhodil španska
in portugalska mesta ter se posvečal
množičnim katehezam.

* * *

Napočil je prvi januar 1972 in oče,
pripravljen, da se že navsezgodaj
požene v bitko, je svojim sinovom iz
Rimskega kolegija pri srečanju
naznanil misel iz zabeležke, ki jo je
prejšnji večer prebral članom
Generalnega sveta: To je naša usoda
na zemlji: boj iz ljubezni vse do
poslednjega trenutka. Deo gratias!
Bodril jih je in poudarjal potrebo po
tem, da se znova lotijo notranjega
boja, ter jim v spomin priklical
svetopisemske besede: »Človekovo
življenje na zemlji je tlaka.«[9] Po
zakramentu birme kristjani
postanejo milites Christi. Naj vas ne



bo sram, da ste Kristusovi vojaki,
ljudje, ki se morajo boriti![10]

Vi, otroci moji, se boste vedno borili
in tudi jaz si bom prizadeval, da bi se
boril vse do zadnjega trenutka
svojega življenja. Če se ne borimo,
pomeni, da nam ne gre dobro. Na
zemlji se ne moremo nikdar
prepustiti tisti brezskrbnosti
udobnežev, ki se zanemarijo, ker se
zanašajo na varno bodočnost.
Bodočnost vseh nas je negotova v
smislu, da lahko postanemo izdajalci
našega Gospoda, našega poklica in
vere.[11]

Morali se bodo boriti, da ne bi
zapadli v sužnost greha in bi dosegli
mir, kar je posledica vojne, ki jo
kristjan mora bojevati proti vsemu,
kar v njegovem življenju ni od
Boga: proti napuhu, čutnosti,
sebičnosti, površinskosti,
ozkosrčnosti.[12]



Kadar je vodil meditacijo ali imel
klepet s svojimi otroki, pri pogovorih
in duhovnem svetovanju, je oče te
misli postavljal v ospredje. O boju je
pridigal in boj je od njih zahteval v
notranjem življenju.

V začetku leta 1972, ko se je bližal 9.
januar, njegov rojstni dan, je oče v
šali vztrajno ponavljal, kako bo vsak
čas dopolnil »sedem let«, češ da ničla
pač ne šteje. Šala je bila kakor
spomin na kristjanovo večno
duhovno mladost in na duhovno
otroštvo, ki se ga je bil naučil že pred
časom. Z jasnim zavedanjem, ki ga
daje božja bližina, je govoril: 
Jožefmarija: toliko let, toliko
oslovskih rigov.[13] Člani
Generalnega sveta so mu podarili
visoki relief iz belega marmorja. Na
njem je bil upodobljen dobri Pastir z
izgubljeno ali poškodovano ovco na
ramenih, s psom, torbo in pastirsko
palico. Na podnožju je Álvaro dodal
posvetilne besede: »9. januar 1972 –



našemu očetu ob sedmem desetletju
njegovega rojstva. Z vso
ljubeznijo.«[14]

Njegove hčere so tisti teden marljivo
izdelovale mašni plašč iz zlatega
brokata, ki so ga sešile iz koščkov
starih liturgičnih oblačil. Na plašču je
bila izvezena vrtnica in besede, ki so
očetu prebujale intimne spomine: 
Adeamus cum fiducia ad thronum
gloriae, ut misericordiam
consequamur. Na pali, ki so jo
oblikovale posebej za tisti dan, je
pisalo: Bonus Pastor, kot zahvala
celotnega Dela za njegovo očetovsko
in pastirsko skrb. Zares je v tistih
trenutkih boja in stranpoti mislil na
duhovni blagor svojih otrok:

Nočem, da bi se moji otroci izgubili v
tej brezvodni puščavi, v katero se je,
kot se zdi, spremenila današnja
Cerkev, kjer usihajo izviri
zakramentov. Navkljub tej suši in
presahlosti pa so v Kristusovi Cerkvi



številne oaze miru, ki nudijo dušam
obilo vode in sveže paše. Eden izmed
teh zelenja polnih kotičkov je Opus
Dei, od vsakogar izmed nas pa je
odvisno, ali bo tako tudi v prihodnje.
[15]

Dopoldne tistega 9. januarja so bili
gojenci Rimskega kolegija pri maši, ki
jo je oče daroval v kapeli Svete
Marije miru. Po evangeliju jih je
nagovoril s kratko homilijo in se pri
tem naslonil na priliko o tistih dveh
možeh, ki sta šla molit v tempelj:

Vi in jaz, jim je rekel, ne moremo
moliti kakor farizej. Molili bomo
kakor cestninar: Gospod, nisem
vreden biti tukaj, vendar te ljubim.
Gospod, nisem vreden tvoje milosti,
vendar mi jo daješ obilno in zato sem
duša molitve. Gospod, nisem vreden
biti v tvoji Cerkvi, vendar hočeš, da s
svojim čistim življenjem, s svojo
vero, s svojim upanjem in ljubeznijo



vsaj malo podpiram tvojo sveto
Cerkev.[16]

Nameni njegove maše so bili isti kot
vedno: Cerkev, papež, Delo.[17] Skozi
vse leto je oče vztrajno izpostavljal,
kar je bilo javno znano in vsem na
očeh. Zato so bile ob nekaterih
priložnostih njegove besede strašno
močne. Dejal je na primer, da se
Cerkev zdi kakor »že razpadajoče
truplo«. A takoj zatem je z vero in
optimizmom pomiril svoje otroke, ne
da bi jim dal čas za preplah: Ne bojte
se, rekel sem, da se tako zdi, kajti
to Telo, Cerkev, je nesmrtno: Sveti
Duh ga na neizrekljiv način
podpira in poživlja.[18]

Kar se je dogajalo, je zares bilo
žalostno, zelo žalostno. Ni bilo dovolj,
jim je govoril oče, samo tarnati ali
hladno opazovati dogodke, kot da bi
bilo to, kar se je godilo znotraj
Cerkve, arheološka zadeva,
relevantna zgolj z zgodovinskega



vidika. Ne! To so vbodne rane na
Kristusovem Srcu.[19]Zato je bilo
treba zadoščevati, širiti resnico in
priskočiti na pomoč omahljivcem ter
v vse to brez vznemirjanja vložiti
obilo ljubezni.

Meseci so tekli in prinašali družinske
praznike; 14. februar je bil ustanovni
dan ženske sekcije Dela in
Duhovniške družbe sv. Križa. Tistega
dne je ustanovitelj tako kot ob drugih
tovrstnih praznikih začutil svojo
neznatnost. Ko je pred Bogom
premišljeval o svoji majhnosti, ga je
prevzel globok občutek sramu.

19. marca je bil praznik sv. Jožefa in
očetov god. Sredi vsesplošnega
veselja ni pozabil tega dne svojim
otrokom položiti na srce, naj se vsi
skupaj borijo tesno povezani, z ramo
ob rami, polni optimizma. Gotovo se
včasih zazdi, jih je bodril, da je
kakšna bitka izgubljena; toda



lahko ste prepričani, da Kristus ne
bo izgubil vojne.[20]

Nekaj dni pozneje se je začel veliki
teden. Po ustaljeni navadi, ki se je
rodila na pobudo nekaterih članov
Dela, se je takrat v Rimu zbralo na
stotine fantov in deklet iz različnih
držav, da bi začutili utrip vesoljne
Cerkve. Na veliko sredo 1972 jih je na
avdienci sprejel papež in v tistem
tednu so imeli več srečanj z očetom.
Ta jim je tudi ob takšnih priložnostih
govoril, da se je treba boriti, če zares
ljubijo mir. Namreč mir v duši je
posledica vojne: Ne verjamem v
mirovnike, ki se v notranjosti ne
borijo proti samim sebi. Kajti
hočeš nočeš se moramo vsi lotiti te
notranje, osebne, nenehne vojne.[21]

Takoj po veliki noči se je oče rahlo
prehlajen odpravil na pot. Ustavil se
je v Lurdu, da bi molil k Mariji, saj je
menil, da bi bilo neolikano iti tam
mimo, ne da bi jo pozdravil.[22]



Popoldne 6. aprila je pripotoval v
Pamplono. Šel je na zdravniški
pregled na Univerzitetno kliniko.
Imel je povišano telesno temperaturo
in preiskave so pokazale pljučno
okužbo.[23] Na srečanjih s študenti
Univerze v Navari jih je spodbujal,
naj bodo »ljudje boja«, pripravljeni
boriti se do konca življenja. Kajti v
življenju lahko izgubimo eno, dve, tri
bitke …, jim je govoril. To ni
pomembno, če le zmagamo v
poslednji. Ampak v notranjem
življenju, ki je prav tako vojna in
bojevanje, je bolje ne izgubiti
nobene, ker ne vemo, kdaj bo treba
umreti.[24]

14. aprila je prispel v Madrid. V hiši
Diego de León, kjer je stanoval, se je,
kadar je le utegnil, srečeval z
mladimi iz študijskega centra.
Govoril jim je o vojni in o miru, o
boju in o poslednji bitki, ter
pripomnil:



Vsak dan vam bom govoril o isti
stvari, saj je to nekaj, kar je globoko
zasidrano v moji duši.[25]

* * *

Meseca julij in avgust je prebil v
Civenni ob Komskem jezeru, v
zmernem predalpskem podnebju
severne Italije. Držal se je
zdravnikovih predpisov. Dnevno je
hodil na sprehode ob obrežju jezera
ali obiskoval bližnje kraje. Počival je
s peresom v roki. Prav zares je lahko
rekel: Napisal sem več kot Tostado!
[26]

V hiši Castello di Urio, prav tako ob
Komskem jezeru, je potekal
študijsko-izobraževalni tečaj za
skupino mladih univerzitetnih
študentov, članov Dela. Oče ni mogel,
da jih ne bi obiskal in se seveda
dotaknil tudi vprašanja o razmerah v
Cerkvi. Takrat so ravno bile
olimpijske igre v Münchnu. Občasno
je po televiziji spremljal športne



dogodke. Njegovo pozornost so
pritegnili skoki s palico in v spomin
se mu je globoko vtisnila podoba
atleta, ki se je po neuspešnem skoku
vračal nazaj sklonjene glave ter se
skušal zbrati, da bi potem poskusil
znova. Napore in športna
tekmovanja je preslikal v notranje
življenje, vendar ga nista povsem
prepričala tisti kult, ki so ga nekateri
izkazovali človeškemu telesu, in tisti
»sveti ogenj«, ki je gorel v času iger.
Ni bil proti športu; toda ob pogledu
na razkošje olimpijskih ceremonij se
je v njem prebudila bridkost spričo
širjenja zlorab v cerkveni liturgiji ter
je potožil: Sedaj, ko so vse civilne,
vojaške, akademske ceremonije
polne liturgičnih sestavin, pa se
Gospodu krati češčenje.[27] In s
pešanjem Cerkve je bil osiromašen
tudi svet.

Treba je bilo stopiti v bran Cerkve,
kot je oče nagovarjal mlade v Castellu
di Urio. Sam Gospod je rekel: »Nisem



prišel, da prinesem mir, ampak
meč.« Katero orožje pa je imel na
razpolago oče?

Že od vsega začetka oznanjam, da je
edino orožje, ki ga v Opus Dei
imamo, molitev: moliti noč in dan. In
sedaj še naprej ponavljam isto:
Molite! To je zelo potrebno. Molite,
kajti izguba, ki jo je utrpel svet, je
posledica tega, da se je v Cerkvi
prenehalo moliti.[28]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Zapiski, št. 1703.

[2] Prav tam.

[3] José Luis Soria Saiz, RHF, T-07920,
str. 25.

https://opusdei.org/sl-si/article/5-katehetsko-popotovanje-po-iberskem-polotoku-1972
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[4] Prav tam; tudi AGP, P01 1972, str.
59. Deo gratias – Bogu hvala.

[5] José Luis Soria Saiz, RHF, T-07920,
str. 25.

[6] Jezus prihaja mimo, št. 64.

[7] Božji prijatelji, št. 52.

[8] AGP, P06, II, str. 333.

[9] Prim. Job 7,1. V nekaterih prevodih
Svetega pisma je v tej vrstici
uporabljen izraz »tlaka«. V Vulgati je
na tem mestu beseda militia, ki se
prevaja kot »vojaška služba« ali
»vojskovanje«.

[10] AGP, P01 1972, str. 60.

[11] Prav tam, str. 59.

[12] Jezus prihaja mimo, št. 73.

[13] AGP, P01 1972, str. 15; tudi AGP,
P01 1969, str. 442. Šalo o »sedmih
letih« pa je svojim otrokom razlagal



takole: Mi moramo pred Bogom v
resnici postati kakor otroci, vsak
dan obnavljati svojo mladost. V
zgodovini Cerkve je mnogo svetih
duš, ki so bile že v letih in jim je po
različnih poteh uspelo postati kot
otroci. Se vam ne zdi razumljivo,
ko vam pravim, da nočem izpolniti
več kot sedem let? (AGP, P01 1972,
str. 11).

[14] Prav tam, str. 14.

[15] Prav tam, str. 138.

[16] Prav tam, str. 146.

[17] Prav tam, str. 136.

[18] Prav tam, str. 316.

[19] José Luis Soria Saiz, RHF, T-07920,
str. 26.

[20] AGP, P01 1972, str. 349.

[21] Prav tam, str. 420.



[22] Prav tam, str. 559.

[23] Poleg pljučne okužbe so med
pregledom na Univerzitetni kliniki
ugotovili neobičajno količino sečnine
v organizmu. Ta anomalija je proti
koncu meseca popustila in 28. 4. 1972
»je razvoj njegovega stanja
zadovoljiv«. Dnevno se giblje
(sprehodi), njegova telesna teža je 67
kg. Prim. Zdravstvena zgodovina
msgr. Jožefmarija Escrivája, RHF,
D-15111.

[24] AGP, P01 1972, str. 564.

[25] Prav tam, str. 661.

[26] AGP, P04 1972, I, str. 81. Alonso
Tostado de Madrigal, plodovit pisec,
teolog, filozof in pravnik, je bil
profesor na Univerzi v Salamanki.
Umrl je leta 1455 kot avilski škof.
Obsežnost njegovih del je dala povod
za ljudski rek: »pisati več kot
Tostado«.



[27] Prav tam, št. 81.

[28] AGP, P01 1972, str. 940.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/4-boj-iz-ljubezni-vse-do-
poslednjega-trenutka/ (21. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/4-boj-iz-ljubezni-vse-do-poslednjega-trenutka/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-boj-iz-ljubezni-vse-do-poslednjega-trenutka/
https://opusdei.org/sl-si/article/4-boj-iz-ljubezni-vse-do-poslednjega-trenutka/

	4. »Boj iz ljubezni vse do poslednjega trenutka«

