
opusdei.org

3. Zrelost nekega
mladeniča

Ustanovitelj Opus Dei —
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

27. Avg. 2017

↗ Nazaj na kazalo

Pretresom, ki jih je doživela družina,
je sledila dolga vrsta duševnih
bolečin in gmotnega odrekanja, kar
je globoko zaznamovalo njegov
prehod iz otroštva v dobo
odraščanja. Najbrž je to eno izmed
najbolj meglenih obdobij njegovega

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


življenja. Morda se je kriza vlekla
nekaj mesecev, ko je sam v sebi
bojeval trdovratno in bolečo bitko.
Kot odrasel mož bo kasneje v vzdušju
zaupnosti prikrito namignil, da so
bila za nekaj časa prekinjena tista
prijateljska kramljanja z gospodom
Joséjem, v katerih je sin očetu
odkrival srce in ga prosil za nasvet.

Od smrti njegove sestre Chon dalje je
v glavi premleval neko idejo, ki ga je
zbadala kakor trn. Šlo je za misel, ki
ga je neprestano mučila, kadar je
videl, kako se usoda kruto znese nad
nedolžnimi. Zakaj, Gospod, zakaj?
Jožefmarija, ki je bil še otrok in je
imel izostren čut za pravičnost, se je
izgubljal v turobnih premišljevanjih
in skušal ugledati žarek svetlobe, ki
bi razsvetlil to, kar je bilo njemu
nedoumljivo. Vse je bilo zaman.
Slabost njegovih čustev mu je
onemogočala, da bi jasno videl
smisel:



Že ko sem bil majhen, sem
mnogokrat premišljeval o dejstvu, da
je mnogo dobrih duš, ki morajo na
zemlji veliko trpeti; vsakovrstne
tegobe: izgubo premoženja, propad
družine, ko morajo pustiti, da je
potlačen njihov upravičeni ponos …
Istočasno pa sem gledal druge ljudi,
ki niso bili videti dobri – ne rečem,
da niso bili, ker nimamo pravice
nikogar soditi –, katerim je vse
čudovito uspevalo. Nekega lepega
dne pa mi je prišlo na misel, da tudi
slabi delajo nekaj dobrega, čeprav
tega ne počnejo iz nadnaravnega
nagiba; in razumel sem, da jim je Bog
na neki način moral dati nagrado na
zemlji, saj jih kasneje ne bo mogel
nagraditi v večnosti. Takrat sem se
spomnil na tisti rek: Pitamo tudi vola,
ki bo šel v zakol.[1]

V Logroñu se je začel Jožefmarijev
nemir in njegov odpor do
sprejemanja novega položaja.
Njegova velikodušnost, ta zagon, da



bi se brez zadržkov, na vso moč
razdal drugim, se ni skladala s
povprečnostjo niti z gmotno
preudarnostjo njegove družine. Bilo
mu je težko doumeti, da je moralno
bogastvo nekaj mnogo višjega od
gmotnih dobrin.

Njegova mati, ki ji je pomagala
Carmen, je imela na skrbi tisoč
domačih opravil: kuhanje, pranje,
pogajanje za ugodnejše cene pri
nakupih na tržnici. O očetu vemo več
intimnejših podrobnosti, ki so bile
najbrž znane tudi sinu. Zaradi
varčevanja si je gospod José namesto
malice sredi popoldneva dovolil en
bonbon, s katerim je nekako zaposlil
svoj želodec. Čeprav ni prenehal s
kajenjem, si je določil dnevni
odmerek šestih cigaret, ki si jih je
sam zvijal in jih skrbno shranjeval v
srebrni cigaretnici, ohranjeni kot
spomin na boljše čase.[2] V domačih
financah je vladalo varčevanje in
stroški so bili podvrženi previdnemu



nadzoru, skladno z izrekom gospe
Dolores: »Česar nimamo, tega si ne
moremo privoščiti.«[3] V
Jožefmarijevih očeh je bilo ob
domačem ognjišču vse zaznamovano
s trpko revščino, ki mu je zaradi
njegove vihravosti postajala
nevzdržna. Tako da so se v njem
dvigali uporniški vzgibi, ki jih je le
stežka zadrževal. Ob njegovi
velikodušnosti in požrtvovalnosti ga
je molčeče trpljenje njegovih staršev
silno bolelo.

Ko se je ta vihar razjasnil, ko je malo
pozneje jasno uvidel krščanski smisel
tega uboštva, je postal ponosen prav
na tisto, kar je v svojih deških letih
štel za družinsko sramoto; to je
veselo razglašal in se v družbi svojih
duhovnih otrok spominjal:

Če mi v obraz mečejo uboštvo mojih
staršev, bodite veseli in recite, da je
tako hotel Gospod, da bi se naše Delo,
njegovo Delo, uresničilo brez



človeških sredstev; tako na to gledam
jaz. Sicer pa so moji starši, moji
molčeče junaški starši, moj véliki
ponos.[4]

A v tistem času tega še ni doumel.
Revščina je nedvomno s seboj
prinašala raznorazna ponižanja.
Širnemu sorodstvu gospe Dolores je
Logroño pomenil kraj pregnanstva
za Escrivájeve; in po mnenju
nekaterih od njih so si to izgnanstvo
zaslužili.

Najtrša preizkušnja, ki jo je prestajal
Jožefmarija, bolj boleča od
pomanjkanja, je bilo tiho trpljenje
staršev, katerih nasmeh in vedrost
sta odsevala notranje obvladanje, s
katerim sta sprejemala stiske. Vendar
pa so skozi ta krotki plašč
ljubeznivosti presevala tudi številna
odrekanja, skrita pod njim. To je
fanta, namesto da bi ga pomirjalo,
spravljalo iz sebe. Kipeče valovanje
je boleče udarjalo v notranjosti



njegove duše. Mladenič si ni drznil o
tem spregovoriti z gospodom
Joséjem. Začasno so bili prekinjeni
tisti zaupni pogovori med
nedeljskimi sprehodi. Govorila sta o
drugih temah. Jožefmariju se je
namreč zdelo nepravično in
neplemenito razglabljati o tem, »kar
bi lahko ranilo občutljivost njegovih
staršev«.[5]

Iz srečnih otroških dni je Jožefmarija
v spominu ohranil neko ilustrirano
ploščico, ki je zaradi okoliščin postala
del njegove duhovne zakladnice. Bili
sta to dve japonski risbi; na eni je
pisalo:

Domišljavi človek, in prikazovala je
okrog mize zbrano družino, zgoraj na
visokem stojalu pa veliko luč. Od
daleč je bila tista luč privlačna,
zbujala je pozornost. Če pa si se
približal, si videl, da je bila družina
hladna, brez luči in topline ognjišča.
Druga risba je nosila naslov: razumni



človek. To je bila druga družina, ki je
imela luč zelo blizu, na mizi, sredi
med njimi. Ni zbujala pozornosti, ni
bila nekaj razkošnega. Toda kdor se
je približal, je tam našel družinsko
vzdušje.[6]

Bog je hotel, da odrešilna pomoč
pride preko njegove družine. Med
svojimi je Jožefmarija našel toplino
naklonjenosti. Nato je čas učinkoval
kakor pomirjevalo zoper tisti nemir
in razburjenje. Kasneje pa je fant
odkril globoki smisel tistih dogodkov.
Ne samo da se je obrnilo dojemanje v
njegovem razumu in je tisto, kar mu
je prej zbujalo sramoto in ponižanje,
zasijalo z lepoto kreposti, temveč je
tudi doumel red božje previdnosti in
božjo logiko, zaobjeto v sosledju
dogodkov:

Bog me je vodil skozi prestajanje
vseh ponižanj, skozi tisto, kar se mi je
zdelo sramotno, in v čemer sedaj
vidim mnoge kreposti svojih staršev.



To povem z veseljem. Gospod me je
moral pripraviti; in ker je bilo moje
najbližje okolje tisto, kar me je
najbolj bolelo, je udaril tam.
Vsakovrstna ponižanja, ki pa so bila
istočasno sprejeta s krščanskim
gospostvom: to vidim sedaj, in vsak
dan bolj jasno, v večji hvaležnosti
Gospodu, svojim staršem in svoji
sestri Carmen …[7]

Nato je z zavestnim razvijanjem
svoje osebnosti fant začel pridobivati
za svoja leta neobičajno zrelost. Med
svojimi prijatelji je bil videti resen in
premišljujoč, kar ni bilo nezdružljivo
z veseljem in prekipevajočim
smislom za humor. Gospa Dolores je
na zelo pomenljiv način govorila, da
je Jožefmarija »vedno bil odrasel
otrok«.[8] S plavanjem proti toku in ne
da bi ga težke okoliščine zagrenile, se
je njegova mladostna kriza umirila.
In naposled je njegov duh že zgodaj
postal odprt za ideale mladosti. Ko se
bo vračal k temu nemirnemu



obdobju svojega življenja, bo tako za
vse našel besede odpuščanja in
hvaležnosti: Gospod, tako nam piše, 
je vse počasi pripravljal, naklanjal
mi je milost za milostjo in se pri
tem ni menil za moje
pomanjkljivosti, za moje otroške in
mladostne zmote.[9]

* * *

Če jih gledamo posamič, nam podatki
iz Jožefmarijevega šolskega
spričevala bolj malo povedo o
njegovi osebnosti in so zgolj namig za
vrednotenje njegovih umskih
sposobnosti. Kljub vsemu pa
spričevalo posredno kaže na
nezanemarljive informacije o
fantovem značaju in interesih.[10]

Na izpitih v četrtem letniku
gimnazije (1915/1916) je dobil oceno
odlično s pohvalo pri predmetu
književnost in pisanje. Pohvala ni
bila zgolj častna, temveč je bil zaradi
nje tudi oproščen plačila šolske takse



za en predmet v naslednjem letniku;
poleg tega je lahko tudi po svoji izbiri
določil predmet, pri katerem se bo
štela ocena odlično s pohvalo.
Jožefmarija je to pravico uveljavljal
in 1. septembra 1916 ravnatelju
gimnazije poslal prošnjo, naj se
nagrada, ki jo je prejel pri
književnosti in pisanju, upošteva pri
predmetu splošna zgodovina.[11]

Profesor književnosti je bil gospod
Luis Arnaiz, mož prefinjenega čuta
za literaturo in nagnjen k estetski
čustvenosti.[12] Po Jožefmarijevih
besedah ni mogel zadrževati
ganjenosti ob glasnem branju
Cervantesa, kar je v fantu vzbujalo
neke druge daljne spomine. Namreč
med knjigami, večinoma klasičnimi
deli, ki so jih Escrivájevi prinesli iz
Barbastra, je bila tudi lepa stara
izdaja Don Kihota v šestih knjigah. Že
kot otrok je listal po njih in si
ogledoval ilustracije.



Pri urah književnosti je Jožefmarija
užival ob klasikih, od srednjeveških
piscev pa do zlate dobe španske
literature.[13] V kasnejših letih bodo
literarne in zgodovinske anekdote, v
prozi ali v verzih, sveže in spontano
prihajale na dan v povezavi s
krščanskim naukom.

Nekoč je na veliki četrtek glasno
opravljal svojo osebno molitev in
vanjo vnašal spoznanja iz svoje
mladosti:

Od otroštva, Gospod, odkar sem
prvikrat imel priložnost prelistati
tisto galicijsko poezijo Alfonza
Modrega, sem bil ganjen ob spominu
na nekatere izmed njegovih kitic.

Ganile so me tiste hvalnice, na
primer tista o menihu, ki je v svoji
preproščini sveto Marijo prosil, da bi
videl nebesa. In odšel je v nebesa v
svoji molitvi – to razumemo vsi mi, to
razumejo vsi moji otroci, vsi, ker smo
kontemplativne duše –, in ko se je



vrnil iz svoje molitve, ni prepoznal
nobenega meniha v tistem
samostanu. Minila so tri stoletja! Zdaj
to razumem še na prav poseben
način, ko razmišljam, da Ti čakaš v
tabernaklju že dva tisoč let, da bi te
jaz lahko častil in ljubil in Te
posedoval; da bi Te jaz lahko jedel in
se hranil s Teboj, sedal za tvojo mizo,
se pobožanstvil! Kaj so tri stoletja za
dušo, ki ljubi? Kaj so tri stoletja
trpljenja, tri stoletja ljubezni za
zaljubljeno dušo? Zgolj trenutek![14]

Branje je v mladih letih globoko
prevzelo njegovo dušo in jo navdalo
z lepoto. Ob mnogih priložnostih si
bo s književnimi spomini pomagal
pri predstavljanju svojih načrtov ali
idej; kot je vidno na primer v pismu,
datiranem v Rimu, 7. 6. 1965, pol
stoletja po njegovih gimnazijskih
letih v Logroñu:

Sedaj zopet ozelenijo moji mladostni
užitki, ko prebiram staro špansko



književnost, ki se je poslužuje tudi
Gospod, da bi me potrdil v svojem
miru. Naj pojasnim na primeru: ti
veš, kolikokrat sem to povedal, da
kadar meni, ki sem grešnik,
prepogosto pripisujejo razodetja in
prerokbe (!) – nič manj kot to –, vse to
ni nič res. Kvečjemu spričo vere ljudi
dopustim možnost – ker se mi zdi
pravično –, da če je to, kar pravijo,
res, potem je sad božje dobrote, ki
jim daje nagrado za vero in za druge
njihove kreposti. Ampak, io non
c’entro per niente.

Ko sem torej bral Gonzala de Bercea
in njegovo Življenje sv. Dominika iz
Silosa – prav rad mu priznam, kar
sam pravi: »Zares je vredno, kakor
menim, zvrhanega kozarca vina« – in
upoštevajoč vse od leta 200 do 900, in
še bolj to, kar prihaja od svetnika h
grešniku, mi je bilo v tolažbo kakor
veliko božje razsvetljenje, ko sem
prebral: »Prerokoval je čas, ki bo v
bodočnosti prišel, / a kljub lastnemu



prerokovanju, ga sam ni razumel.«
Ali ni to blagoslov z neba, da celo iz
razvedrila izluščimo božansko
modrost, ki jo je na papir prelil neki
duhovnik pred več kot sedemsto leti?

In da nadaljujem z razvedrilom, ti
bom povedal še drugo – da tako
rečem – literarno zgodbo; moral bi
reči: zgodbo iz moje literarne
zmešnjave.

Nemalokrat sem se – pri
razpravljanju o duhovnih rečeh – rad
spomnil verza, ki sem ga pripisoval
Pesmi o Cidu: »in molitev je jezdila v
nebo«. Ne reci mi, da nima izrazne
moči. V teh dneh pesem znova
prebiram in moral sem priznati, da je
moj stari spomin v dobri veri zagrešil
napako, ki jo skorajda lahko
označimo kot neodpustljivo. Namreč
izvirnik, če dobro pomislim, je
mnogo bolj realističen in vsebuje več
naše teologije. Takole se glasi: »po
opravljeni molitvi je odjezdil«.



Najprej molitev, potem pa na konja:
kar pomeni delati, boriti se – biti
pripravljen na boj; delo in boj pa za
kristjana pomeni molitev. Menim, da
se ta verz iz junaškega epa prav
dobro prilega našemu epu običajnih
in kontemplativnih kristjanov. Bolje
kot oni drugi, ki je megleno izviral iz
rane, ki je ostala v moji mladostni
domišljiji.[15]

* * *

Carmen je brata štela za
»normalnega fanta odprtega
značaja«[16]; toda ko je bil čas za
razvedrilo, je Jožefmarija, če so bila
navzoča dekleta, kazal nekolikšno
zadržanost. Na plese ni hodil; med
drugim tudi zato, ker se ni
nameraval naučiti plesati. Oče pa je
bil, prav nasprotno, izvrsten plesalec.
»Tvoj oče,« mu je pripovedovala
gospa Dolores, »je bil sposoben
plesati na noževi konici.«[17] Na vsak
način je mati želela vnaprej



pripraviti to, kar je bilo običajno
predvidljivo: da se bo sin prej ali
kasneje zaljubil v kakšno dekle. Zato
ni odlašala in mu je dala zdrav
nasvet, zaobjet v ljudskem
pregovoru: »Če se misliš poročiti, si
poišči ženo; ne tako lépo, da privlači,
ne tako grdo, da prestraši.«[18]

Prva leta njegovega odraščanja so
mu odvzela veliko njegove
zadržanosti in otožnosti ter razkrila
obzorje mladostne vihravosti. Ker je
bil skrajno urejen in natančen,
Jožefmarija ni trpel nereda in je v
takšnih primerih reagiral
nepotrpežljivo, živčno in naglo.[19]

Prav mogoče je, da je ta nestrpna
nepopustljivost do majhnih
nepazljivosti glede reda imela skrite
povezave z njegovim zanimanjem za
geometrijo in matematiko; toda jasno
je, da eksaktne vede niso nosile
odgovornosti za njegov močni
značaj.



Vse svoje življenje se je Jožefmarija
moral boriti proti naravni silovitosti
svojega temperamenta, da bi zajezil
ta hudournik zdrave energije in ga
spremenil v obvladano silo ter v
srčnost duha za kljubovanje oviram.
[20]

V njegovem značaju pa je bila še
druga poteza, ki je, sicer na drugačen
način, izdajala mladostno razvnetost.
To je bil njegov romantični
idealizem. Žilica, ki je utripala zdaj v
pesniškem, zdaj v goreče
domoljubnem tonu; ali pa se
prelivala v vzvišena čustva svobode
in pravičnosti, kot se mu je zgodilo v
primeru irske neodvisnosti.[21]

Družina je tedensko prejemala revijo
»Blanco y Negro«, obogateno z
obsežnimi fotografskimi reportažami
prve svetovne vojne. Vsa Španija,
čeprav je ohranila nevtralnost, je bila
razdeljena na simpatizerje do ene ali
druge strani. Gospod José je imel
izstopajoče germanofilske težnje,



morda zaradi sovraštva, ki je v
Severni Aragoniji živelo še eno
stoletje po invaziji in izgredih
Napoleonovih čet.

Toda tisto, kar je sina zares razburilo
v primeru Irske, je bilo vprašanje
verske svobode: Takrat,pripoveduje,
sem imel kakšnih petnajst let in
sem v časopisih željno spremljal
dogodke prve svetovne vojne …
Predvsem pa sem molil za Irsko.
Nisem bil nasprotnik Anglije,
ampak zagovornik verske svobode.
[22]

* * *

Tistega poletja 1917 sta se oče in sin,
znova skupaj na dolgih sprehodih,
pogovarjala o Jožefmarijevih
poklicnih željah. Naslednje leto bo
končal gimnazijo in treba se je bilo
vnaprej odločiti, v katero strokovno
smer se bo podal. Fant ni imel
pomislekov. Odločil se je. Nameraval
je postati arhitekt, saj je bil zelo



nadarjen za matematiko in risanje.
Gospod José ga je na lep način skušal
usmeriti v pravo, ker je imel dar
govora ter sta mu bili všeč zgodovina
in književnost; in znal je ravnati z
ljudmi.

Jožefmarija se ni pustil prepričati. V
očetovem izreku, češ da hoče sin
postati »odličen zidar«[23], je treba
videti nekaj več kot zgolj kanček
lahne hudomušnosti. Fantova
namera, da se loti dragega in
dolgotrajnega študija arhitekture, bi
za družino pomenila hudo finančno
žrtev, ki se je študent takrat morda ni
zavedal, čeprav je potem, mnogo let
pozneje, moral priznati: Doma so mi
omogočili nadaljevanje šolanja,
da bi kljub finančnemu zlomu
družine dosegel univerzitetno
izobrazbo, čeprav bi me po pravici
lahko poslali delat.[24]

Ostalo mu je še nekaj mesecev
čakanja. Premor, ki je z minevanjem



časa vedno bolj pritiskal na dušo
gospoda Joséja. Toda Bog bo povedal
svoje. In Bog je imel zadnjo besedo, s
čimer se je še enkrat pokazalo, da so
Gospodova pota skrivnostna.

Leta 1934 je z zornega kota svojega
duhovniškega poklica Jožefmarija
premišljeval o tem, kam bi ga lahko
privedle njegove poklicne ambicije iz
leta 1917:

Duhovniški poklic! Kje bi bil sedaj
jaz, če me ti ne bi poklical? Verjetno
bi bil domišljav odvetnik, nadut
literat, ali pa arhitekt, plačan po
svojem delu (vse to je bilo v mislih
takrat, leta 1917 ali 1918).[25]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

https://opusdei.org/sl-si/article/4-stopinje-v-snegu/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


[1] Navaja Álvaro del Portillo, Sum. 67;
Meditacija z dne 4. 2. 1962.
Jožefmarija takrat še ni prišel do
globokega pomena tega, kar pravi v 
Poti, št. 699: Križ, delo, stiske: imel
jih boš, dokler boš živ. – Po tej poti
je šel Kristus in učenec ni večji od
Učitelja.

[2] Prim. La Gaceta del Norte,
Logroño, 28. 6. 1975, str. 3 (pogovor z
Manuelom Cenicerosom).

[3] Prim. AGP, P06, V, str. 267.

[4] P 4919, 14. 10. 1971.

[5] Pripomba, ki jo je neposredno od
ustanovitelja slišal msgr. Javier
Echevarría (prim. Sum. 1814).

[6] Pismo 24. 10. 1965, št. 29. Pred tem
je dne 2. 9. 1931 zabeležil v svojih 
Zapiskih (št. 259): Vse to me
spominja na neko zanimivo
japonsko risbo: praktičen človek
(apostolski, bi rekli tukaj) postavi



svojo edino svetilko čim bližje, da
bi ponoči svetila njegovi družini, ki
se kratkočasi in kramlja ob soju
ponižnega plamena. Domišljavi
človek (psevdoapostol) pa svetilko
postavi na dvajsetmetrski steber,
da bi si ljudje od daleč mislili:
Kako čudovito luč imajo tam
zgoraj! Vendar ne sveti niti tujcem
niti ne daje topline krogu domačih,
ki jih razen tega pušča v temi.

[7] AGP, P01 1975, str. 357–358.

[8] Prim. Francisco Botella, Sum. 5612.

[9] Meditacija z dne 14. 2. 1964. K
spremembi in dozorevanju
njegovega značaja so na poseben
način pripomogli njegovi starši.
Nikdar ni pozabil tega zgleda in
vsega, kar je dolgoval svojim
domačim, kot beremo v nekem
pismu iz leta 1949: Prav blizu
svojega srca sem imel dobre
zglede, ki so s plemenitim veseljem
sprejemali nesrečo, ki niso



napihovali bremena svetega križa
in ki niso zanemarjali svojih
stanovskih dolžnosti (Pismo 8. 12.
1949, št. 202).

Med nekim srečanjem z odraslimi
zaposlenimi v Mehiki 27. maja 1970
je msgr. Escrivá de Balaguer to
zgodbo povzel z naslednjimi
besedami: Mojemu očetu posli niso
prav nič uspevali. In Bogu sem za
to hvaležen, kajti tako jaz vem, kaj
je uboštvo; drugače tega ne bi
vedel. Vidite, kako dobro je to?
Sedaj imam svojega očeta še bolj
rad … Bilo je tako čudovito, da je
znal ohraniti globoko vedrost in
stisko prenašati v plemenitem in
krščanskem miru (AGP, P01 1970,
str. 913).

[10] Prim. Dodatek VIII.

[11] V pismu piše takole: […] vam z
dolžnim spoštovanjem sporoča: da
po prejeti oceni odlično z
možnostjo nagrade pri predmetu



književnost in pisanje, na izpitih
junija letos, in glede na pravico do
nagrade skladno z veljavnimi
določbami, naproša vas, da mu
omenjeno nagrado pripišete k
predmetu splošna zgodovina
književnosti. Prosilec se nadeja, da
boste prošnji ugodili, in naj vas
Bog obvaruje še mnogo let.

Logroño, 1. september 1916. (V
šolskih zapisih, št. 265/6935;
Gimnazija Práxedes Mateo Sagasta).

[12] O profesorskem kadru: prim.
arhiv Gimnazije Práxedes Mateo
Sagasta v Logroñu: »Personal
facultativo de este Instituto durante el
curso de 1916 a 1917 con expresión de
la fecha en que ingresaron en el
profesorado los catedráticos
numerarios y el número que ocupan
en el escalafón de 1 de enero de 1915,
aprobado por Real Orden de 9 de
febrero de 1916«.



[13] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 64
in 65; Pedro Casciaro, Sum. 6331;
Javier Echevarría, Sum. 1812.

[14] AGP, P01 1970, str. 487–488; AGP,
P06, V, str. 275; navaja Álvaro del
Portillo, Sum. 65.

Hvalnica št. 103: »Como Santa Maria
feze estar o monge trezentos anos ao
canto da passarya …«:

»… fez-lo entrar en hua orta / en que
muitas vezes ja

Entrara; mais aquel día / fez que hua
font’achou

mui crara e mui fremosa / e cab’ela
s’assentou.

… A tan gran sabor avia / daquel
cant’e daquel lais,

que grandes trezentos anos / esteveo
assi, ou mays …«



(Cantigas de Santa Maria, ur. Walter
Mettmann; Acta Universitatis
Conimbrigensis, 2. knjiga, 1961, str.
6–7; Coimbra 1954–1972).

[15] Pismo 3647, 7. 6. 1965. V zvezi s
književnimi navedki v pismu, prim.
Gonzalo de Berceo, Vida de Santo
Domingo de Silos, kitica 757 (v: 
Poetas Castellanos anteriores al siglo
XV, BAE, 57. knjiga, Madrid 1952, str.
63); in R. Menéndez Pidal, Cantar del
Mío Cid, 3 knjige, Madrid 1908–1911,
str. 518, 910 in 1027 (glede verzov
54–55).

Omenjeni verzi iz pesnitve opisujejo
Cidov odhod v izgnanstvo: njegov
prihod v Burgos, molitev v
tamkajšnji stolnici ter izhod skozi
obzidje v smeri prečkanja reke
Arlanzón:

»La oración fecha, / luego cavalgava;

salió por la puerta / e Arlançon
passava.«



Jožefmarija je v sebi ohranil
duhovno pesniško aromo brez
zgodovinskih okoliščin, tako da se v
njegovem spominu strastni vzgibi
združujejo s kipenjem pobožnosti.
Branje te pesnitve v mladih bralcih
dejansko zbuja poplavo idealov
zaradi junakove trdnosti,
plemenitosti, zvestobe in vljudnosti.
Refleksija o teh temah je brez
kakršnegakoli dvoma pustila globoko
sled v Jožefmarijevih fantovskih
čustvih.

»Cid,« pravi zgodovinar o tem
junaku, »je vedno zbujal veliko
zanimanje, ki utripa v njegovem
vélikem težavnem in nehvaležnem
podvigu, […] ter bo vselej
predstavljal močno spodbudo za
mladino« (prim. R. Menéndez
Pidal,La España del Cid, Espasa-
Calpe, S.A., Madrid 1947, 1. knjiga,
spremna beseda).

[16] Álvaro del Portillo, Sum. 75.



[17] Álvaro del Portillo, Sum. 87.

[18] Álvaro del Portillo, Sum. 87.

[19] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 96.

[20] Ustanovitelj je sam priznaval, da
ima močan karakter – un
caratteraccio, je govoril po
italijansko –, in pojasnjeval, da »je
Gospod po svoji milosti hotel
uporabiti tudi to pomanjkljivost, da
bi ga naučil nepopustljivosti, kadar
obramba božjih pravic zahteva, da
ne popuščamo; resnici na ljubo se
nam to ni zdelo pomanjkljivost,
temveč eden od darov, ki ga je tudi
človeško gledano Bog naklonil
našemu ustanovitelju in ki ga je
nenehno bolj in bolj uporabljal v
službi nadnaravne kreposti
srčnosti« (prim. Álvaro del Portillo, 
Sum. 96).

[21] Od protestantske zasedbe ozemlja
v času Elizabete I. in strašnega
Cromwellovega zatiranja (1649), je



prevladovala krivična podvrženost
irskih katoličanov do novih
protestantskih gospodarjev. V 18. in
19. stoletju se je prav počasi
popravljala civilna in kazenska
zakonodaja, ki je katoličane izločala
iz političnega in družbenega
življenja.

Kljub vsemu pa je še vedno obstajala
verska diskriminacija; in ko se na
začetku 20. stoletja pojavi močno
gibanje za samostojnost, ima
protestantski pregovor v Ulstru še
vedno pridih starega protipapeštva: 
Home Rule is Rome Rule.

Ko pride do prve svetovne vojne in je
bila Anglija že v vojni, so privrženci
neodvisnosti iskali priložnosti za
oboroženo vstajo ob pomoči Nemčije.
Orožje, poslano s podmornico, so
zasegli Angleži; vendar se vstaja, ki je
bila določena za 23. april 1916,
izvede v tistem velikonočnem tednu.
Upor je angleška vojska zatrla in 3.



maja so se začele usmrtitve
nekaterih upornikov ali domoljubov.
Irska neodvisnost je bila priznana
šele leta 1921.

O dogodkih je poročal španski tisk in
so bili vsekakor javno znani. Prim. 
The Times – History of the War, 8.
knjiga, London 1916, str. 414 sl.

[22] Navaja Álvaro del Portillo, Sum.
76; prim. tudi Javier Echevarría, Sum.
1816. Fotografski prispevki revije
»Blanco y Negro« so sledili vojnim
dogodkom.

[23] Prim. Javier Echevarría, Sum.
1825; Álvaro del Portillo, Sum. 101;
Paula Royo, Sum. 6300.

Tega se je spominjal v poslednjih
letih svojega življenja. Med
potovanjem v Brazilijo leta 1974 je
ustanovitelj posvetil nekaj oltarjev;
in ko je energično vihtel lopatico, da
bi namestil oltarni kamen v oltar in
ga zapečatil, je nekemu izvedencu, ki



je stal zraven, dejal: Kako slabo mi
gre! Kajne, sin moj? In jaz sem
hotel biti arhitekt … Ti me ne bi
najel niti kot zadnjega zidarja
(AGP, P04 1974, I, str. 42).

[24] Zapiski, št. 1688.

[25] Zapiski, št. 1748.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/3-zrelost-nekega-mladenica/

(23. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/3-zrelost-nekega-mladenica/
https://opusdei.org/sl-si/article/3-zrelost-nekega-mladenica/

	​3. Zrelost nekega mladeniča

