
opusdei.org

3. Ura Boga

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Kaj se je tačas dogajalo v Italiji? Kaj
drugega kot to, da se je Jožefmarija,
brž ko je zaslutil bližajoče se delo za
duše, ponovno znašel v vrtincu
aktivnosti.

Tukaj, v Italiji, je slutiti obilno žetev
poklicev in dejavnosti,[1] piše v
Madrid junija 1948.

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


Nedvomno je bilo to več kot zgolj
slutnja, saj so jo spremljali obilni
sadovi:

Tukaj se kmalu obeta veliko
plodovitega dela. Vidi se, da je
nastopila ura Boga.[2]

Tista navidezna nedejavnost, o
kateri je ustanovitelj govoril svojim
sinovom v centru Città Leonina, je
vse bolj razprostirala peruti, ko so v
Italiji začeli pritekati v Delo prvi
člani. Junija 1948 je že imel majhno
skupino Italijanov, ki so pred
nedavnim vstopili v Opus Dei. Še isto
poletje jih je poslal v Molinoviejo na
izobraževalni tečaj, kjer so se lahko
srečali z ljudmi iz različnih držav in
bolje spoznali Delo. Tisto je bil
mednaroden tečaj, na katerem so bili
navzoči prvi člani iz Portugalske in
Mehike ter celo prvi Irec, ki so
predstavljali vesoljnega duha, o
katerem jim je govoril oče.[3] Iz
ustanoviteljevih ust so se učili



zgodovino Dela in katekizem Opus
Dei. Tisti srečni dnevi so se jim za
vedno vtisnili v spomin.

Nasvetov, ki jih je dajal drugim, se je
ustanovitelj držal tudi sam. Ko je
presodil, da je prišel čas za odprtje
mednarodnega študijskega centra, je
brez pomišljanja uporabil geslo 
začne se, kakor je pač mogoče. Le
nekaj dni po svoji slutnji, da je prišla 
ura Boga, je 29. junija 1948 izdal
odlok o ustanovitvi Rimskega
kolegija svetega Križa.[4] To je bila
junaška norost, božja in človeška
obenem, saj gotovo ni mogel
pozabiti, kolikšno breme in kakšen
napor zahtevajo tovrstni podvigi.

Namen Rimskega kolegija je bil
intenzivno izobraževanje članov
Opus Dei iz različnih držav, ki naj bi
v Rimu pridobili doktorat iz
cerkvenih znanosti, mnogi med njimi
naj bi prejeli duhovniško posvečenje
ter se vrnili v svoje izvorne dežele. V



ustanoviteljevih mislih se je Rimski
kolegij rodil v prav skromnem
obsegu: začelo naj bi se z desetimi
študenti, od katerih so nazadnje
lahko študirali komaj štirje;[5] njegov
edini sedež in zatočišče pa je bil 
Pensionato, kjer trenutno ni bilo
prostih sob.[6] Kot je bilo zapisano v
odloku o ustanovitvi, so bili temelji
Rimskega kolegija postavljeni v
Rimu, da bi se tam zbirali ljudje iz
dežel, v katerih je bil navzoč Opus
Dei:

Collegium ex omni natione Operis Dei
in Urbe constituere decrevimus
[Sklenili smo, da v Rimu postavimo
kolegij Opus Dei za vse narodnosti].[7]

Toda razkorak med dejanskim
stanjem in upanjem na razvoj v
prihodnosti, o katerem govori odlok,
je bil ogromen. V tesni zedinjenosti z
Bogom je moral ustanovitelj začutiti,
da so tiste slutnje o širitvi v sebi
nosile tudi neko prošnjo. In kakor



hitro je uganil njen pomen, se je
pognal v izvrševanje te naloge.
Ustanovitev Rimskega kolegija je bil
še en korak v smeri »romanizacije«
Dela in ustanovitelj, ki ni nikdar
odlašal z izpolnjevanjem božje volje,
je začel iz Rima načrtovati apostolske
podvige svetovnih razsežnosti.

Dne 2. julija, še isti teden, ko je bil
izdan odlok o Rimskem kolegiju, je
odpotoval v Madrid, kjer se mu je
pripetilo nekaj, kar nam kot nalašč
lahko pomaga razumeti, kako so se v
ustanoviteljevi duši porajale velike
odločitve. Nekega dne, ko je šel mimo
hiše na Ulici Martínez Campos, v
kateri je leta 1933 živela njegova
mati in kjer se je srečeval z
duhovniki in študenti, je samega sebe
presenetil, rekoč:

Kako sem trpel, moj Bog, kako sem
trpel!

Vendar se je brž popravil in vzkliknil:



Kako si me moral prenašati, Gospod,
kako si me moral prenašati!

V zvezi s tem pripetljajem je dva dni
pozneje pripomnil:

Sedaj, ko hladnokrvno razmišljam o
tem, menim, da je resnica v obeh
pogledih, ki se med seboj zelo
prepletata.[8]

Značilnost ustanoviteljevega odnosa
do Boga je bilo pozabljanje na
samega sebe in na svoje interese,
ponižna in odločna pripravljenost za
izpolnjevanje božjih načrtov ter
brezmejna velikodušnost, ki se ni
odločala »hladnokrvno«, marveč
ognjevito in brez oklevanja. O
zadevah je globoko premislil v
meditaciji, in ko jih je pretehtal, je
naglo ukrepal. Velikodušnost ga je
razvnemala do te mere, da se ni
ustavljal ob preračunavanju
morebitnih težav niti ob
domišljijskem ocenjevanju trpljenja,
ki bi ga moral zaradi tega prestati.



Ravnal je skladno s svojim značajem,
kakor studenec, ki naglo privre na
plan. Samo na ta način je mogoče
razumeti količino dela in obljubo
novih pustolovščin, ki jo zaobjemajo
te vrstice, poslane članom
Generalnega sveta dvanajst mesecev
po tem, ko je zadonela »ura Boga«:

Predragi! Zelo sem vesel novic, ki mi
jih je o vseh vas prinesel Álvaro.
Rade volje bi se ta trenutek vrnil v
Španijo, ko bi ne videl z vso jasnostjo,
da me tukaj čaka veliko dela, ki ga ne
smem odlagati: […] ta bodoča
centralna hiša in Rimski kolegij sta
odločilnega pomena; za Italijo pa so
oba študijska centra in dom
duhovnih vaj prav tako pomembni.
Poleg tega je dobro, da spoznam vse
te italijanske fante, če bomo avgusta
končno lahko imeli tečaje v
Castelgandolfu. To še ni vse, kajti so
še druge, izredno pomembne reči, s
katerimi se hvala Bogu ukvarja in
zanje prav dobro skrbi Álvaro, ki



nosi tolikšno breme – že samo zaradi
zadev v zvezi z Delom, brez
upoštevanja njegovih uradnih
zadolžitev –, da je kaj takega mogoče
nositi samo s pomočjo božje milosti
ter z razumom in voljo, kakršno ima
on.[9]

* * *

Ko je bil obdan z mladimi, ki so
zahajali v Pensionato, se je
Jožefmarija brez posebnega truda
počutil kot Rimljan. V Rim ga je
privedel tok apostolske širitve Opus
Dei, zato se mu ni bilo težko privaditi
na življenje v bratski deželi.[10] Ljubil
je Italijo, ki je bila domovina mnogih
njegovih duhovnih otrok, in zaradi
ljubezni do te dežele je v srcu
doživljal grenke trenutke njene
zgodovine. Težka so bila povojna
leta:

V teh trenutkih, ko je razdejanje
zadnje vojne še zelo vidno, piše
članom Dela leta 1948, se prav



opazno pojavljajo nove razmere in
na žalost tudi rešitve, ki zanikajo
Boga, ki sejejo sovraštvo in naposled
prevzamejo celotne narode. Pravim
vam, da sta tako nacionalizem kot
razredni boj v svojem bistvu
protikrščanska. Kajti vsi smo otroci
enega samega Boga, qui omnes
homines vult salvos fieri (1 Tim 2,4),
ki hoče, da bi se vsi ljudje rešili.[11]

Dejansko so volitve meseca aprila
1948 bile eden izmed najbolj
kritičnih trenutkov italijanske
povojne zgodovine. Celoten narod, če
uporabimo besede Pija XII., se je
znašel »v popolni preobrazbi časov,
kar je od glave in udov krščanstva
zahtevalo skrajno čuječnost,
neutrudno pozornost in nesebično
ravnanje«.[12]

Odkar so prvi italijanski študentje
obiskali Pensionato, jim je oče
polagoma predajal duha Opus Dei. Iz
njegovih ust so prihajale iste besede



in isti nauk, kot so ga v samih
začetkih Dela poslušali prvi, ki so
njegovemu sporočilu sledili v
Madridu:

Imate obveznost, otroci moji, da
dajete zgled na vseh področjih, tudi
kot državljani. Prizadevati si morate
za izpolnjevanje svojih dolžnosti in
za uveljavljanje svojih pravic.[13]

Kadar so ga spraševali o razmerah v
Italiji, je zagovarjal svobodo, ki jo
glede političnih zadev uživa vsak
kristjan. Od očeta so se naučili, da je
nekaj svoboda v stvareh, ki so
prepuščene prosti presoji, nekaj
povsem drugega pa prostovoljna
pritrditev cerkvenemu nauku, kadar
to zahtevajo cerkveno učiteljstvo,
katoliška vera in morala. Kajti samo
Cerkev sme izdajati konkretne
smernice za ravnanje oziroma
omejevati svobodo katoličanov glede
časnih vprašanj. Toda to velja le v
izrednih primerih ali v posebej



težkih zgodovinskih okoliščinah.
»Oče ni razpravljal, ni hotel
razpravljati niti dajati nasvetov glede
dogodkov italijanske politike. Bilo je
očitno, da se je gibal na višji ravni in
da je postavljal merila, veljavna za
vse čase in za vsakršne okoliščine.«[14]

A medtem ko je po eni strani vztrajal
pri svobodi izbire, znanstvene ali
politične, pa je po drugi strani trdil,
da neudeležba pri družbenih
zadevah predstavlja krivdo, ki v
določenih okoliščinah lahko postane
tudi velika. Eden izmed takšnih
izrednih primerov so bile volitve
aprila 1948.[15] Vzdržati se glasovanja
je pomenilo zavzeti stališče. Ob tisti
priložnosti je Jožefmarija ponovno
spomnil na stanje v Španiji leta 1936:
na oblikovanje Ljudske fronte, ki je
prevzela oblast, na bolečo izkušnjo
preganjanja, na številna mučeništva
in razbesnelo ateistično barbarstvo.
[16]

* * *



Ko je oče junija 1946 prvič stopil na
italijanska tla, je v državi vladalo
hudo opustošenje, ki ga je povzročila
vojna. Malo pred njegovim prihodom
je bila 2. junija na referendumu
izglasovana republika in izvoljena
ustavodajna skupščina. Odtlej so bile
sile, ki so se v preteklosti skupaj
borile proti fašističnemu režimu,
razdeljene glede na svoje cilje in
strankarske programe.
Nasprotujočima si političnima
poloma je sledila porazdelitev med
nekdanje vojne zaveznike: na eni
strani Rusija, na drugi zahodne
demokracije. To je bilo obdobje De
Gasperijeve vlade, ki je uvedla ostre
ukrepe za ohranitev reda v državi.
Leta 1947 je De Gasperi obiskal
Združene države, pridobil
gospodarsko pomoč (Marshallov
načrt) in 10. februarja podpisal
mirovni sporazum, ratificiran poleti
istega leta v Parizu. Gmotne razmere
so bile takrat težke: visoka inflacija



in velika brezposelnost, ki so jo
spremljali nasilni družbeni nemiri.

Proti koncu leta 1947 je ustavodajna
skupščina končala svoje delo in 1.
januarja 1948 je stopila v veljavo
nova ustava. Splošne volitve so bile
sklicane za 18. april 1948. En pol je
predstavljala Krščanska demokracija,
ključna stranka, na kateri je slonela
De Gasperijeva oblast. Tej so se
zoperstavili komunisti in socialisti
ter se povezali v Ljudsko
demokratično fronto. Tiste volitve so
brez dvoma imele posebno težo: v
igri je bila prihodnost nekega
krščanskega naroda in celo
neodvisnost Cerkve. Njihov izid je bil
odločilnega pomena.

Predhodni dogodki, ki so leta 1948
privedli do blokade Berlina in do
hladne vojne, so bili svarilni klic
pred tem, kar bi se lahko zgodilo, če
bi komunistične stranke imele v
rokah vajeti oblasti. In kakšna bi bila



potem usoda Cerkve? Dovolj je, če
pomislimo na to, kar se je dogajalo v
državah za železno zaveso: versko
preganjanje, kratenje svoboščin,
aretacije, trpinčenje, osamitev in
morda tudi mučeniške smrti.

Papež je tedaj, ne oziraje se na
lažnive komunistične obljube o
spoštovanju vere, opomnil vernike
na tveganje, ki je grozilo celotnemu
narodu, in na resno nevarnost, da
pride do uvedbe marksistične
diktature. V tonu, ki je vpijoče
opozarjal na resnost situacije, je Pij
XII. izjavil, da »je nastopil odločilni
trenutek krščanske vesti«.[17]

Oče je molil in nagovarjal svoje
duhovne otroke k molitvi za ta
papežev namen, da v Italiji ne bi
prišlo do izgube miru in verske
svobode, ter jih spodbujal, naj
pomagajo pri kampanji, kakor se je
vsakemu od njih zdelo primerno, in
pri tem spoštoval svobodo glede



načina, kako v praksi udejanjati
napotke cerkvenega učiteljstva.[18]

Ko se je Jožefmarija sredi predvolilne
kampanje pripravljal na potovanje v
Španijo, je takole pisal članom
Generalnega sveta:

Zelo moramo biti hvaležni Bogu za to
potovanje. Vendar odhajam s težkim
srcem: v Italiji vlada razburkano
stanje in Rusi tukaj pošteno mešajo
blato. In tukaj je Peter. Veliko prosíte,
da se ne bi v tem Rimu skalil mir.[19]

Iz Madrida je nemiren spremljal
potek volitev. (Silno me skrbi za
Rim in za Italijo, je govoril Álvaru.)
[20] In kakor hitro je bil seznanjen z
volilnim izidom, se je s pismom
obrnil na monsinjorja Montinija:

V Madridu, kjer se trenutno mudim,
sem z velikim veseljem izvedel za
izid volitev v Italiji. Ne morete si
predstavljati, ekscelenca, koliko sem



molil h Gospodu in kako sem druge
spodbujal k molitvi za ta namen.[21]

Pismo je sklenil s prošnjo, naj
svetemu očetu sporoči, da se Opus
Dei in ta grešnik iskreno veselita
ob izidu volitev.[22]

* * *

S tem ko je ustanovitelj poskušal
romanizirati duše članov Opus Dei,
jim je želel odstirati nova obzorja ter
presegati nacionalizme in omejene
lokalne interese. Tako je njegovo
apostolsko hrepenenje zaobjemalo
ves svet, pri tem pa ni pozabil, da je
središče krščanstva, vrhovna oblast,
v Rimu. »Rimskost«, ki jo je hotel
vsaditi vanje, je bila ravno njegova
lastna ljubezen in zvestoba svetemu
očetu,[23] ljubezen do papeža, ki je
presegala človeške napake in
šibkosti[24] (z besedami svete Katarine
Sienske ga je rad imenoval il dolce
Cristo in terra, sladki Kristus na
zemlji). Prek osebnih stikov in z



zgledom svojega življenja je na svoje
duhovne otroke prenašal prisrčni čut
»rimskosti«:

Učil sem vas ljubiti pridevek rimski, s
katerim smo ozaljšani otroci edine in
resnične Cerkve, in pripravljen sem
to oznanjati ter romanizirati vse
duše, kolikor morem. Kako
hrepenim, da bi kmalu, na stalen in
urejen način, lahko začeli prihajati v
Rim mnogi moji sinovi in hčere ter se
potem v svoje regije vračali s srcem,
ki bo bolj vneto v ljubezni do Cerkve
in bolj rimsko!

Moramo se romanizirati, vam
pravim. Ampak del tega je tudi
priprava duše na to, da nobena
podlost, ki bi ji bili priča, ne bi
omajala njene vere. Poznavanje tega
vam bo pomagalo, da vam nikdar ne
bo v pohujšanje, če vam bodo kdaj na
uho prišle tovrstne novice. Poleg tega
vam bo pomagalo še bolj ljubiti sveto
Cerkev, Kristusovo Nevesto, in čutili



boste spodbudo, da – kakor dobri
Noetovi sinovi – s plaščem ljubezni in
obzirnosti pokrijete napake, ki bi jih
opazili v članih božjega ljudstva.[25]

V Pensionatu jim je govoril o daljnih
deželah in o državah onkraj morja, v
katere se bodo prav kmalu podali.
Vse to ni bila neuresničljiva utvara,
saj so nekateri člani Dela že prebivali
v Parizu, Londonu in Dublinu, drugi
pa so se pripravljali na selitev v
Združene države, Mehiko in Čile …
Da jih je bilo malo? To je ustanovitelj
že vedel. Tudi numerarij pomočnic ni
bilo takrat v Delu niti ducat. A kljub
temu je tistim trem ali štirim, ki so
prebivale tam blizu, v stari vratarnici
Ville Tevere, oče zagotavljal:

Če mi boste ve, prvih dvanajst, ostale
zveste, bomo lahko šli kamorkoli: na
Japonsko, v Afriko, Ameriko,
Oceanijo, kamorkoli.[26]

To je bilo mogoče reči tudi o
italijanskih numerarijih in



numerarijah, ki ravno tako niso
presegali tega števila.[27] Ustanovitelj
seveda ni bil prevzet zaradi številk,
pač pa je bil navdušen nad njihovim
bojem za notranjo rast in nad
velikodušnim odzivom na prejeto
milost, ki je bila obilna. V Delu bo
ljudi sicer vedno primanjkovalo in
gmotna sredstva bodo zelo omejena,
vendar je oče, ko je svojim hčeram
govoril o širitvi po vsem svetu,
nazadnje še dodal: Ve boste imele
več milosti, tiste, ki bodo prišle
pozneje, pa bodo imele več
gmotnih sredstev.[28]

Mimogrede velja omeniti, da je med
milosti, ki jih je Bog naklanjal v prvih
časih, spadalo to, da so očeta – ne da
bi v tem videli kaj čudežnega – prav
dobro razumeli ljudje, ki so ga slišali
govoriti v španščini, četudi tega
jezika niso znali. Podoben dar
razumevanja je imel tudi oče. Kar
pripoveduje msgr. Luigi Tirelli o
zgodnjih časih v Pensionatu, bi lahko



rekli tudi o drugih ljudeh in drugih
obdobjih ustanoviteljevega življenja:

»Poslušal sem očeta v letih 1948 in
1949, ko še nisem znal španskega
jezika, ki sem se ga naučil pozneje, in
bil sem presenečen, ker sem uspel
razumeti, kar je govoril v svojem
jeziku. Ta fenomen, ki sem se ga
začel zavedati šele čez čas, je mogoče
pojasniti z njegovo izredno
komunikacijsko sposobnostjo; lahko
bi rekli, da je govoril z vsem svojim
bitjem. Tisto je bilo kakor božji ogenj,
pravi ‘dar jezikov’, kajti pomena
besed nisem poznal, a sem kljub
temu doumel njegov govor.

To sem poskusil tudi z drugimi
ljudmi, vendar se nisem uspel
sporazumeti na enak način. Verjetno
mu je poleg velike umske jasnosti
Gospod naklonil tudi dar
razumljivosti na podlagi dobrega, ki
ga je vzbujal v dušah.«[29]



Sredi nenehnega izčrpavajočega dela
– sestavljanje dokumentov, vodenje
Dela, korespondenca in druge naloge
– je znaten del dneva posvečal
zasebnemu kramljanju s svojimi
sinovi ali njihovimi prijatelji. Včasih,
kadar je začutil potrebo po tem, da
»se stvari usedejo«[30] in da si ustvari
celostno sliko o zadevi, s katero se je
ukvarjal, je šel na kratko vožnjo z
avtomobilom v spremstvu Álvara ali
koga iz Pensionata. Včasih pa je
zaradi pogostih težav, povezanih s
sladkorno boleznijo, moral ostati v
postelji. Tudi tedaj je obiske svojih
otrok izkoriščal za to, da jih je še
naprej vzgajal, na primer tako, da jih
je že na začetku pozdravil z
vprašanjem: Koliko dejanj ljubezni
do Boga si storil danes zjutraj?[31] –
in tako je, ne da bi čakal na odgovor,
pošteno vstopil v področje zaupnosti.

Večkrat je Jožefmarija zatrdil, da ni
in da noče biti kakor legendarni
kapitan Araña, ki je svoje ljudi



pošiljal v tvegane pustolovščine, sam
pa zmeraj ostal na kopnem. Oče je
rad prevzel naporno odgovornost za
oranje ledine. Če je bilo treba odpreti
nov center, je najprej za dovoljenje
zaprosil krajevnega škofa, kar je bila
njegova stalna praksa. In prej ali
pozneje je obiskal kakšno Marijino
svetišče ali cerkev, da bi ji priporočil
bodoče delo v tistem mestu.[32]

Dne 3. januarja 1948 je poromal k
svetišču Matere Božje v Loretu,[33]

teden dni zatem pa je v Álvarovem
spremstvu z avtomobilom odpotoval
iz Rima; njegov cilj je bil obiskati
Katoliško univerzo v Milanu in
urediti še nekatere druge opravke.
Vreme je bilo mrzlo in deževno,
zaradi goste megle so bile ceste slabo
prevozne. Enajstega januarja sta
prenočila v Pisi in trinajstega sta bila
v Milanu.[34]

Čeprav namen, ki ju je privedel v
Milano, ni bil takojšen začetek



dejavnosti v tem mestu, sta iz
vljudnosti obiskala kardinala
Schusterja. Pogovor, sodeč po tem,
kar oče sporoča onim v Madridu, ne
bi mogel biti bolj prisrčen:

Rim, nedelja, 18. januar 1948

Naj Jezus varuje moje sinove.

Predragi! V petek zvečer sva se vrnila
iz Milana. S potovanjem sem zelo
zadovoljen. Kardinal Schuster, ki sva
ga šla samo spoštljivo pozdravit, […]
naju je ljubeznivo sprejel in se zavzel
za to, da tam odpremo hišo: »Venite
[pridite],« je dejal, »saj vas
potrebujem zaradi skrbi za duše, ki
so mi zaupane.« … Želim vaš nasvet:
razen če menite drugače, bom uredil
formalnosti za hišo v Milanu.[35]

Pisal je tudi kardinalu in ponovil, kar
je bilo že rečeno med obiskom: da
niso imeli namena začeti v Milanu
tako zgodaj; toda beseda vaše
eminence, je dodal, je za tega



grešnika božji ukaz, ki ga bom
poskusil izpolniti čim prej.[36]

»Nadvse cenjeni monsinjor,« mu
odgovarja kardinal. »Jaz zagotovo ne
bom tisti, ki bi prepovedal, da vi in
Opus Dei pridete v Milano: Ostium
magnum et adversarii multi … Toda
Bog ničesar ne naredi napol.«[37]

V teh pretrganih stavkih sta zgoščena
kardinalova skrb in upanje. Po eni
strani prodiranje komunizma in
preteča nevarnost, da se v državi
uvede komunistična diktatura; po
drugi pa razveseljiv vtis, ki ga je nanj
napravil ustanovitelj Opus Dei, v
katerem je videl – to so besede
kardinala Schusterja – »eno tistih
osebnosti, ki jih Sveti Duh obudi v
Cerkvi in ki v njenem življenju
pustijo neizbrisno sled. To so ljudje,
ki se v zgodovini Cerkve zelo redko
pojavijo.«[38]

* * *



Oče je 16. junija 1948 pisal Pedru
Casciaru in mu sporočil, da bo šel čez
dva dni na pot po Siciliji in Kalabriji,
saj je slutil, da je nastopila ura Boga
ter obilnega apostolskega dela,
takojšnjega in plodovitega.[39] V
takšnih okoliščinah je čutil, da mora
nujno spremeniti svoje načrte, o
čemer je istega dne obvestil
Generalni svet:

Predragi! Še enkrat se povsem jasno
vidi, da smo odvisni od Boga in ne
moremo do potankosti izpeljati
svojih načrtov.

Nadškof mesta Reggio Calabria,
msgr. Lanza, nas pričakuje in
moramo iti tja, saj je velik prijatelj in
zelo naklonjen vsemu delu, ki ga je
treba opraviti na jugu Italije.

Tukajšnja huda vročina nam
naznanja, kakšna pripeka nas čaka v
Kalabriji in na Siciliji. Vendar niti to
niti bolj ali manj družbeni razlogi v
Španiji ne smejo prekiniti našega



prizadevanja, da bi tukaj razširili
Delo. Zatorej – in to je dokončno –
bom v Madrid prispel šele v petek, 2.
julija.[40]

Očetovo zdravstveno stanje ni bilo
dobro in pričakoval je, da bo vročina
zanj prava muka. Vendar je bilo
potrebno, da gre čim prej na pot, saj
je imel v začetku julija opravke v
Španiji. Za širitev po severni Italiji že
od pogovora s kardinalom
Schusterjem ni bilo več ovir. Sedaj je
nameraval odpreti vrata še na jugu, s
tem da obišče nadškofa v mestu
Reggio Calabria in kardinala
Ruffinija v Palermu.

V petek, 18. junija, ob četrt čez štiri
zjutraj sta oče in Álvaro maševala v 
Pensionatu. Ob petih sta se odpravila
na pot v starem in zdelanem
avtomobilu znamke Aprilia, v rimski
četrti Trastevere je prisedel msgr.
Dionisi, dober prijatelj nadškofa v
Reggiu Calabrii, nato pa so skupaj



krenili proti jugu.[41] Spredaj je za
volanom sedel Alberto Taboada in
zraven njega Luigi Tirelli. Na zadnjih
sedežih so se skupaj z nekaj kosi
prtljage stiskali trije duhovniki. Malo
naprej od Neaplja se je oče začel
počutiti slabo in je prosil, naj mu
pustijo, da si po kosilu nekoliko
odpočije. Nato so pot nadaljevali po
obalni cesti. V avtu je bilo vroče kot v
peči, cesta je bila razdejana zaradi
vojne in nekateri mostovi, čez katere
so se peljali, so bili pontonski.
Medtem ko so se prebijali skozi
oblake prahu in je vozilo
poskakovalo po luknjasti cesti, je oče
prepeval in prepeval. Tako
navdušeno je pel, da se je
monsinjorju Dionisiju na tistem
potovanju v spomin vtisnilo
predvsem izjemno ustanoviteljevo
veselje. Ob enih ponoči jim je uspelo
najti pet prostih postelj v nekem
prenočišču v vasi Scalea.



V zgodnjih jutranjih urah so se
odpravili v kraj Paola, kjer je oče
daroval mašo v cerkvi sv. Frančiška.
Tistega dne, v soboto, 19. junija, jih je
v Reggiu na večerji gostil nadškof,
msgr. Lanza, kateremu je Jožefmarija
z vsem navdušenjem spregovoril o
Delu.

V nedeljo so z ladjo prečkali Mesinski
preliv in zvečer prispeli v Catanio.
Oče je bil izmučen. Nameraval je
brez večerje oditi k počitku, ko se je v
hotelu pojavil župnik cerkve Nostra
Signora della Mercede, gospod
Ricceri, s katerim so bili tam
dogovorjeni. Oče se je odrekel
postelji, se vrnil k večerji ter s svojim
veselim kramljanjem poskrbel za
prijetno vzdušje pri mizi.

Naslednje jutro so po maši v cerkvi
gospoda Riccerija zajtrkovali in
župnik je z najboljšim namenom
svoje goste povabil, da se povzpnejo
na Etno, nezavedajoč se, da so imeli



za seboj dva dneva vožnje in da se
oče ni dobro počutil. Ustavili so se
točno na mestu, kjer je leta 1886 tok
žareče lave, ki je grozil Catanii,
obstal, potem ko je tamkajšnji
nadškof, kardinal Dusmet, tam
razgrnil pajčolan svete Agate,
zavetnice mesta. To je bilo dejanje
globoke vere, ki ga je oče nekajkrat
omenil, ko se je spominjal tega
potovanja.

Gospod Ricceri je slišal očeta govoriti
o Delu in o apostolskih razlogih
tistega potovanja po Kalabriji in
Siciliji. Pogovor o tem se je
nadaljeval med kosilom. Ricceri je
očeta poslušal s takšnim
občudovanjem in zadovoljstvom, da
mu trideset let pozneje, ko je
pripovedoval o doživetju tistega
obeda, ni bilo treba prav nič obujati
tega, kar je živo nosil v spominu. To
je njegovo pričevanje:



»Prevzet nad lepoto te ustanove sem
vztrajno prosil očeta, naj v Catanii
odpre kak študentski dom Opus Dei,
ter mu zagotavljal, da mu bom na
vsak način pomagal, saj sem bil
župnik ene izmed središčnih župnij v
mestu in tudi pomočnik Italijanske
katoliške univerzitetne federacije.

Oče se je izmikal odgovoru, potem pa
mi je na moje vztrajno prigovarjanje
odvrnil: Če bi vi ostali v Catanii, bi
me vaša pomoč spodbudila, da bi
tukaj odprl študentski dom.
Ampak vi boste odšli od tod. Kako
mi boste potem lahko pomagali?

Dejal sem mu, da nisem imel
nikakršnega namena oditi iz Catanie,
on pa se je zazrl vame s prodornim
pogledom in dodal: Bodite
prepričani, da boste čez nekaj let
posvečeni v škofa in boste morali
Catanio zapustiti.



Te besede sem vzel kakor izrečene v
šali, toda dejstva so leta 1957
potrdila, da so bile preroške.«[42]

Zunaj je lilo kot iz škafa. Očetu
zdravje ni dopuščalo, da bi ostal v
Palermu in obiskal kardinala
Ruffinija. Vstali so od mize, sedli v
avto in se podali na pot nazaj. V
sredo, 23. junija, so bili zopet v Rimu.

* * *

Drugo polovico leta 1948 (od 2. julija
do 30. decembra) je ustanovitelj
preživel v Španiji, zaposlen z
različnimi obveznostmi, predvsem z
vodenjem Dela, z izobraževanjem
svojih otrok in obiskovanjem
cerkvenih dostojanstvenikov. Ker je
bil izredno preudaren in stvari ni
prepuščal naključju, jih je že meseca
februarja opomnil, da je treba
razmišljati o načrtovanju dela v
poletnih mesecih.[43] Čeprav so v hiši
Molinoviejo še vedno potekala
gradbena dela in ni bilo elektrike, je



nameraval tam organizirati več
izobraževalnih tečajev, en tako
imenovani delovni teden ter srečanja
z duhovniki. Imel je tudi namen za
kratek čas obiskati Madrid, in ko je o
tem premišljeval, mu je na misel
prišla slika »Solze sv. Petra«, ki je
visela v njegovi sobi v centru Diego
de León. Potrt kratkonog petelin na
tisti sliki je predstavljal apostolovo
skesanost v noči, ko so prijeli Jezusa. 
Kako všeč bi mi bilo, piše direktorju
centra, če bi jerebico sv. Petra, ki je
v moji sobi, našel spremenjeno v
petelina! Pa tudi apostolu bi prišla
prav kakšna retuša …[44]

Marca je člane Generalnega sveta
znova spomnil, da bodo tisto poletje
imeli veliko dela, tako z ljudmi kot z
obnovo hiše: Zdaj smo v mesecu
marcu in res bi bila škoda, če do
junija ne bi dobili elektrike in
bazena v Molinovieju.[45]



Ko je julija tja prišel oče, je bilo
vsepovsod še polno gradbenih odrov,
zidarjev, pleskarjev in soboslikarjev,
ki so imeli polne roke dela z
dekoracijo kapele, Marijine kapelice
na vrtu, hodnikov in jedilnice. Kljub
naglici in silnemu prizadevanju, da
bi bilo vse že končano, je tisti kraj še
nekaj časa dajal videz gradbišča. Zato
je kmalu po prihodu v Molinoviejo,
ko je pisal svojim sinovom v Rim,
takole strnil svoje vtise: Veliko dela,
delavcev, prahu in hrepenenja, da
bi ta hiša bila dokončana. Včasih
pomislim, da me bo zidarjenje 
spremljalo vse do smrti.[46]

Administracija, ki je skrbela za
gospodinjstvo, se je znašla v precej
nespodbudnem položaju. Hiša je bila
polna stanovalcev, oskrba in
nakupovanje kakršnihkoli
predmetov ali naprav pa nadvse
težavno, saj je bilo to samotno
posestvo sredi polja. Delalo se je ob
svetlobi petrolejk, ker električna



napeljava še vedno ni bila
dokončana. Nekatera opravila, na
primer likanje naškrobljenih
korporalov in oltarnih prtov, so
zahtevala skrajno previdnost, da ne
bi na beli tkanini pristali drobci
pepela, ki so zlahka odpadali z
likalnikov, starih naprav na žareče
oglje. Ženske v administraciji so se
zavedale, da je njihovo tiho in
obzirno delo – apostolat vseh
apostolatov – imelo velik učinek na
razvoj Opus Dei. V tisti hiši se je
poleti 1948 zvrstilo precejšnje število
članov Dela, ki so se izobraževali in
se učili neposredno od ustanovitelja.

Oče je večkrat prihajal v prostore
administracije, da bi svoje hčere
spodbudil in jih obenem spomnil, v
kakšnem duhu naj se spoprijemajo s
težavami. V vojni kot v vojni,[47] jim
je govoril. Nekega dne se je
nepričakovano pojavil v nekem
prehodnem prostoru, kjer so bila tla
mokra in lepljiva. Tedaj jim je na



jasen način in z dejanjem
zadoščevanja, ki je odsevalo njegovo
veliko trpljenje, pokazal, kako zelo je
bila takšna neskrbnost pri delu
Gospodu neprijetna.[48]

Udeleženci tečajev v Molinovieju, ki
so poleti drug za drugim prihajali v
tisto hišo, so iz njegovih ust prejemali
nauk in duha Dela: pri meditacijah v
kapeli, v njegovih nagovorih in
razlagah, ki so jih poslušali sedé v
krogu, v senci košate platane ob
hišnem vhodu, ter pri klepetih po
kosilu ali večerji. Oče se je kot učitelj
in vzgojitelj razdajal z vsem svojim
bitjem. Od njega so se učili, kako je
mogoče pozdrav pospremiti z
nasmehom, kako se lahko ukaz
odene v prijazne besede in kako se z
rahločutnostjo izreče opomin. Celo
njegov molk in odsotnost sta jih
spodbujala k redu, k delavnosti in k
skrbnemu izpolnjevanju obveznosti.
Vedel je, da njegovi otroci spremljajo
vsako njegovo kretnjo in podrobnost



njegove osebnosti. Če je bila na
primer potrebna graja, si ni mogel
dovoliti, da bi se za to ne zmenil, kot
se mu je pripetilo tistega dne, ko je v
prostorih administracije naletel na
nesnažen pod, polit z umazano vodo.

Tako je torej ustanovitelj istočasno z
razlaganjem nauka ter zgodovine
božjih dejanj usmiljenja in
previdnosti, ki jih je Gospod
naklanjal Delu, svoje otroke na
praktičen način učil posvečevati
drobne pripetljaje, iz katerih je
stkano naše življenje. Pomagal jim je
odkrivati napake, zaznavati
pomanjkljivosti ter ljubeznivo
izostriti čut za majhno in vsakdanje,
kot jih je spodbujal v Poti:

Vse delajte iz ljubezni. – Tako ni
drobnih stvari: vse postane veliko. –
Vztrajanje v drobnih stvareh iz
ljubezni je junaško.[49]

Ko je bil končno urejen priklop na
električno omrežje, so razsvetljavo



pozdravili s slavjem in navdušenjem,
vendar petrolejk niso zavrgli, saj so
bile prekinitve oskrbe z elektriko
pogoste. Svoje delo so končali tudi
zidarji. Očeta tisti dan ni bilo v
Molinovieju, pričakovali so ga šele
zvečer. V želji, da bi ga razveselili, so
tisoč in enkrat preverili vsako
podrobnost. Vse je bilo popolnoma
dovršeno, urejeno, bleščeče čisto. Tik
pred očetovim prihodom je na žalost
zmanjkalo elektrike. Čeprav je bilo
temno, je želel iti na kratek ogled ob
soju sveče – ne zato, ker bi hotel
nadzirati, ampak samo da bi videl,
kako je hiša izgledala. Ta, ki ga je
spremljal na obhodu po sobah, se je
na tihem veselil, češ da bo oče najbrž
opazil le malo pomanjkljivosti.
Takole se spominja tiste izkušnje: »In
vendar sem ponoči, v soju sveče, pri
prvem ogledu – na očetovo naročilo –
mimogrede zabeležil več kot
šestdeset podrobnosti, ki jih je bilo
treba popraviti.«[50] (Kot vemo, to ni
bila prva tovrstna anekdota in tudi



ne zadnja.) Na osnovi svoje moralne
avtoritete je torej mogel dajati
nasvete glede pozornosti do detajlov:

Zgrešil si pot, če podcenjuješ drobne
stvari.[51]

Kadar je kdo v hiši odkril večjo ali
manjšo okvaro, je dobro vedel, da
lahko skladno z navado, ki jo je
vpeljal ustanovitelj, v takšnih
primerih napiše listek za popravilo
ali pa pomanjkljivost odpravi sam, če
je bilo to seveda v njegovi moči. Tisto
poletje 1948 je bil v Molinovieju za
gradbena dela in popravila zadolžen
Fernando Delapuente. Tudi ženske,
ki so delale v administraciji, so
zabeležile, kar je bilo treba popraviti
ali dokončati v njihovih prostorih. Po
očetovem navodilu so vsi ti zahtevki
končali na Fernandovi delovni mizi
in ta se je marsikdaj znašel pred celo
goro papirjev, ki so se množili hitreje
kot strani v Don Kihotu. Očetu se je ta
izraz zdel zelo zabaven, pripoveduje



Encarnita, in »spodbujal nas je, naj še
naprej razsipavamo s to literaturo«.
[52]

Več sto njegovih hčera in sinov se je
tam zvrstilo na izobraževalnih
tečajih v poletnih mesecih leta 1948.
Tisti mladi člani Dela so bili
ustanoviteljevo upanje in zagotovilo. 
V Molinovieju, piše svojim rimskim
sinovom, se okolje hitro spreminja:
sedaj je tam mogoče videti ljudi iz
štirih ali petih držav (danes iz
petih). Prihodnje leto bo to pravi
babilon, vendar poln edinosti.[53]

Njegovo bivanje v Molinovieju so
vsak mesec prekinila daljša
potovanja na sever in jug, v Galicijo
in na Portugalsko. Bolj pogosto je
hodil v Madrid in marsikatero soboto
se je s košaro, polno sendvičev in
omlet, odpravil v vojaški tabor za
študente La Granja, kjer je bila
zbrana lepa skupina njegovih sinov.



Tem aktivnostim je treba dodati še
dvadelovna tedna, od katerih je bil
eden organiziran za moške, od 24. do
30. avgusta v Molinovieju, drugi pa je
bil namenjen ženskam in je potekal
meseca oktobra v hiši Los Rosales.[54]

* * *

Za novo leto 1949 je bil ponovno v
Rimu, in ko je 6. januarja maševal v
mali kapeli Pensionata, je pred
obhajilom svojim italijanskim
sinovom spregovoril o tem, da je
potrebna popolna izročitev in da bo
treba začeti z apostolskimi potovanji
po drugih mestih Italije.[55] Kakor bi
hotel pokazati, da ta namig niso bile
votle besede, se je oče še isti dan
dopoldne sestal z nekaterimi svojimi
sinovi – to so bili Álvaro, Salvador
Canals, Francesco Angelicchio in
Luigi Tirelli –, da bi se z njimi o tem
pogovoril. Zatem je vzel kos papirja
in na vrhu zapisal:



1. Nadnaravni pogled: a) vsi: več
molitve, kakšno posebno mrtvičenje;
b) Božja Mati: Marijine podobe; c)
držati se običajnih smernic.[56]

(To je bil svarilni klic, da pred
odhodom na pot ne bi pozabili, po
kakšnem terenu se gibljejo, h
katerim ciljem stremijo in katera so
ustrezna sredstva.) Sledilo je nekaj
napotkov o apostolskem načrtu tistih
potovanj: obisk pri škofu, pogovori z
mladimi in z duhovniki, poročilo, ki
ga je bilo treba sestaviti po vsakem
potovanju, seznam oseb, ki so jih
poznali oziroma imeli z njimi
prijateljske stike, pisma prijateljem
ter slednjič finančni proračun.[57]

Pisali so svojim prijateljem in
govorili z njimi, da bi pridobili
naslove poznanih ljudi, potem pa so
se nemudoma lotili obhodov po
italijanskih univerzitetnih mestih.
Kot prvo so v nedeljo, 13. februarja
1949, obiskali Bari. Naslednjo nedeljo



je Álvaro s spremljevalci,
namenjenimi v Milano in Torino,
zaoral ledino na severu. V nedeljo,
27. februarja, pa so Álvaro, Salvador
Canals in Luigi Tirelli, potovali v
Palermo in Catanio. Tako so v
skupinah po dva ali tri, tedensko ali
vsakih štirinajst dni, polagoma širili
svoj krog prijateljev v Bariju,
Neaplju, Milanu, Torinu, Bologni,
Padovi, Pisi, Genovi, Palermu in
Catanii.[58]

Še pred začetkom teh potovanj, 11.
februarja, je moral Jožefmarija oditi
v Španijo in se ni vrnil v Rim vse do
23. aprila. Tačas so opravili že po pet
ali šest obiskov v marsikaterem
izmed omenjenih mest. Oče je z vseh
koncev Italije prejemal novice o teh
apostolskih popotovanjih. Iz Madrida
je svoje sinove spremljal ne le
domišljijsko in čustveno, temveč tudi
s svojim trudom in molitvami. Pri
klepetih v hiši Diego de León je
gojencem študijskega centra govoril o



načrtih in pripovedoval anekdote, ki
so jih doživljali na apostolskih
potovanjih po različnih italijanskih
mestih. Tako kot so pred leti iz
Madrida obiskovali španske
province, so sedaj ob sobotah
popoldne redno iz Rima potovali v
Genovo, Bari, Palermo ali Bologno, se
v nedeljo srečevali in pogovarjali s
prijatelji ali imeli kakšno
izobraževalno dejavnost, nato pa se
vrnili z večernim vlakom.[59]

Po dveh letih življenja v Pensionatu
je ustanovitelj napravil izračun in
ugotovil, da ne potrebuje zgolj ene
stavbe za centralni sedež Opus Dei v
Rimu, marveč kar zajeten seznam
novih centrov, in sicer: sedež
Generalnega sveta in Centralnega
sveta, Rimski kolegij, dva študijska
centra v Italiji, dom duhovnih vaj v
Castelgandolfu ter štiri centre,
strateško razporejene po polotoku,
da bi mogel oskrbovati bližnja mesta,
ki so jih obiskovali ob koncih tedna.



Delo je napredovalo z božjim
korakom in ta korak je bil hiter. Da se
to ne bi izgubilo, je oče Álvaru dal
tale nasvet: Treba je razmisliti v
miru in ukrepati naglo.[60]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo Joséju Maríi Hernándezu
Garnici, EF-480603-3.

[2] Pismo Pedru Casciaru Ramírezu,
EF-480616-1.

[3] Med prvimi Italijani so bili:
Francesco Angelicchio, Renato
Mariani, Luigi Tirelli in Mario
Lantini (prim. Francesco Angelicchio,
Sum. 3505). Prvi, ki je v Rimu
zaprosil za sprejem, je bil Vladimir
Vince, Hrvat, ki sta ga spoznala José
Orlandis in Salvador Canals v

https://opusdei.org/sl-si/article/4-prvi-supernumerariji
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


akademskem letu 1943/1944, ko sta
študirala na Lateranski univerzi. Po
osvoboditvi Rima se je moral iz
strahu pred hrvaškimi komunisti
skrivati, dokler ni bila leta 1946
neposredna nevarnost mimo in je
lahko zaživel normalno življenje.
Meseca aprila, ko je bil v Rimu
Álvaro del Portillo, je jasno spoznal,
da je njegovo mesto v Delu. Pozneje,
poleti 1946, se je preselil v Španijo.
Prim. José Orlandis Rovira, Mis
recuerdos …, op. cit., str. 77–96; in
Pismo Álvara del Portilla, Rim, 17. 5.
1946 (AGP Sec. B1 leg. 3, C-460517-1).

[4] Prim. Odlok o ustanovitvi Rimskega
kolegija sv. Križa (29. 6. 1948), v:
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
Apéndice Documental 35, str. 557.

[5] Prim. Pismo članom Generalnega
sveta, EF-480204-1. Takšen je bil
načrt. Dejansko pa, pričuje msgr.
Javier Echevarría (Sum. 2194), »so



tisto leto študij opravili le štirje
gojenci«.

[6] Prim. Ignacio Celaya Urrutia, Sum.
5906; Mario Lantini, Sum. 3599 in
José Luis Múzquiz de Miguel, Sum.
5811. V Pensionatu zaradi
pomanjkanja prostora ni bilo postelj.
Leta 1949 so imeli na razpolago tri
pograde, zato so nekateri izmenično
spali na tleh. Prim. Juan Larrea
Holguín, Sum. 6025.

[7] Odlok o ustanovitvi Rimskega
kolegija …, op. cit.

[8] Pismo iz Madrida članom Dela v
Rimu, EF-480708-1.

[9] Pismo, EF-490714-1. Álvaro del
Portillo je, kot že rečeno, delal na
Kongregaciji za redovnike, na
oddelku, ki se je ukvarjal s svetnimi
ustanovami, in še kot tajnik posebne
Komisije za svetne ustanove, ki jo je
vzpostavil sveti oče (Acta Apostolicae
Sedis, XXXIX, 1947, str. 131–132).



[10] Msgr. del Portillo pričuje, da je
ustanovitelj »prišel v Italijo v težkih
povojnih časih in je zelo trpel, ko je
videl tamkajšnje gmotno in duhovno
pomanjkanje. Brez vmešavanja v
zadeve, ki niso bile v njegovi
pristojnosti, je veliko molil za
politično stabilnost in gospodarsko
prenovo Italije. Naš ustanovitelj je
kmalu vzljubil to deželo in se počutil
kot posinovljen Italijan« (Álvaro del
Portillo, PR, str. 827).

[11] Pismo 15. 10. 1948, št. 29.

[12] Pij XII., Allocutio Summi Pontificis, 
Acta Apostolicae Sedis, XL (1948), str.
137–138.

[13] Pismo 9. 1. 1932, št. 35; prim. tudi
Ignacio Celaya Urrutia, Sum. 5911.

[14] Luigi Tirelli, RHF, T-06143, str.
781. »Če se kot Španec,« pravi msgr.
Echevarría, »nikoli ni vmešaval v
časne zadeve v Španiji, se je še toliko
obzirneje, če je to sploh mogoče,



vzdržal tega, da bi podajal svoje
mnenje o italijanskih političnih
razmerah. V teku svojega življenja je
velikokrat ponovil, da je hvaležen za
gostoljubje, ki ga je bil od vsega
začetka deležen v tej deželi, in ljudi
okrog sebe je vabil, naj tako kot on
molijo za blaginjo italijanskega
naroda ter za dobro vodenje javnih
zadev s strani državnikov« (Javier
Echevarría, Sum. 2250).

[15] Prim. Francesco Angelicchio, Sum.
3509. Ta priča pravi, da je
ustanovitelj želel, »naj mu priskrbim
celotno zbirko manifestov proti
volilni neudeležbi, ki jih je sestavil 
Comitato Civico, da bi jih lahko
predstavil še v drugih državah« (prav
tam). O pomenu in resnosti volitev
18. aprila 1948: prim. Federico
Orlando, 18 aprile: così ci salvammo,
Rim 1988.

[16] Prim. Francesco Angelicchio, PR,
str. 304.



[17] Pij XII., Allocutio …, op. cit., str.
138.

[18] Nekateri so se na primer odločili,
da bodo lepili propagandne plakate.
Prim. Francesco Angelicchio, Sum.
3509.

[19] Pismo, EF-480318-1.

[20] Pismo iz Madrida, EF-480408-1.

[21] Pismo iz Madrida msgr.
Giovanniju Battisti Montiniju,
EF-480421-2.

[22] Prav tam. Prejmite, eminenca,
moje pričevanje radosti ob zmagi
Boga v Italiji, doseženi 18. tega
meseca, je prav tako iz Madrida pisal
milanskemu kardinalu Alfredu
Ildefonsu Schusterju (prim. Pismo iz
Madrida, EF-480424-1).

[23] Prim. Francesco Angelicchio, Sum.
3504.



[24] Se pravi globlja in bolj teološka
ljubezen, ki se ne ozira na minljive
občutke navdušenja ali simpatije. V
mislih se je vračal k svoji prvi noči v
Rimu – ki jo je prečul v molitvi, s
pogledom, uprtim v papeževe sobane
– ter pripovedoval o tem, kar se je
zgodilo potem in je bilo zanj poučen
nauk: Pozneje sem bil tako naiven,
da sem to zaupal nekomu –
staremu prelatu v rimski kuriji –
in vem, da je to povedal še drugim,
in mnogi so se mi smejali.

Sprva sem zaradi tistega
godrnjanja trpel; pozneje pa je
zaradi tega v mojem srcu pognala
ljubezen do svetega očeta, manj
španska – ljubezen, ki vzklije iz
navdušenja –, vendar mnogo
trdnejša, ker se rodi iz
premišljevanja: bolj teološka in
zato globlja. Odtlej imam navado
reči, da sem v Rimu izgubil
nedolžnost, in ta anekdota je bila v



veliko korist moji duši (Pismo 7. 10.
1950, št. 19).

[25] Prav tam, št. 53 in 54.

[26] Álvaro del Portillo, PR, str. 1262.

[27] Prim. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, str. 119; in Francesco
Angelicchio, Sum. 3505.

[28] Álvaro del Portillo, PR, str. 1262.

[29] Luigi Tirelli, RHF, T-06143, str.
1258.

[30] Prim. Alberto Taboada del Río,
RHF, T-03358, str. 1338.

[31] Prim. Mario Lantini, PR, str. 471.

[32] Prim. Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5210.

[33] Prim. Mario Lantini, PR, str. 519.
Tretjega januarja popoldne so v
Loreto prispeli oče, Álvaro, Salvador
Moret Bondía in Ignacio Sallent



Casas. V cerkvi, znotraj ograde z
nazareško hišico, so opravili
premišljevalno molitev. Ko so prišli iz
svetišča, je oče vprašal Álvara:

Kaj si rekel Mariji? »Želite, da vam
povem?« In na očetovo pritrdilno
kretnjo je dejal: »Ponovil sem isto kot
vedno, ampak kot bi bilo prvikrat.
Rekel sem ji: Prosim te, kar te prosi
oče« (AGP, P01 1977, str. 931).

Ko je Jesús Urteaga nekoč vodil
meditacijo v študijskem centru Diego
de León, je povedal to anekdoto in
navzoče spodbujal, naj v molitvi
pogosto spremljajo očeta na ta način.
Zdi se mi zelo dobro, kar si
povedal, mu je pozneje dejal
Jožefmarija. To pogosto ponavljaj
(Jesús Urteaga Loidi, RHF, T-00423,
str. 72).

[34] Prim. Poročilo o potovanju
ustanovitelja Opus Dei po severu
Italije (11.–16. 1. 1948), RHF, D-15692.



[35] Pismo članom Generalnega sveta,
EF-480118-1; prim. tudi Pismo
članom Dela v Veliki Britaniji,
EF-480119-3.

[36] Pismo kardinalu Alfredu Ildefonsu
Schusterju OSB, EF-480120-1. Temu je
priloženo še eno pismo (prim.
EF-480120-2), v katerem prosi za
dovoljenje za odprtje študentskega
doma v Milanu.

[37] AGP, oddelek Apostolska širitev,
Italija, V, fasc. 164, št. 513.

Ostium magnum et adversarii multi –
velika [so] vrata za delovanje, pa tudi
nasprotnikov je veliko (prim. 1 Kor
16,9).

[38] Juan Udaondo pričuje, da je
večkrat imel priložnost govoriti s
kardinalom Schusterjem,
benediktinskim redovnikom, ki je
svoje besede o msgr. Escriváju sklenil
takole: »S kom bi lahko primerjal
vašega ustanovitelja? S svetim



Benediktom, na primer« (prim. Juan
Udaondo Barinagarrementería, Sum.
5037); in Ernesto Juliá Díaz (Sum.
4261) pripoveduje, da je kardinal
Schuster monsinjorja Escrivája opisal
kot »pravega božjega moža, ki je bil
po božji previdnosti poklican, da v
krščanski duhovnosti za vedno pusti
globoko brazdo«.

[39] Prim. Pismo Pedru Casciaru
Ramírezu, EF-480616-1.

[40] Pismo, EF-480616-8.

[41] Prim. Poročilo o potovanju v
Catanio (18.–23. 6. 1948), RHF,
D-15447.

[42] Francesco Ricceri, RHF, T-15013,
str. 1. Razumljivo je, da župnik tistih
besed ni vzel resno, saj je takrat
prestajal težko obdobje, pravi msgr.
Álvaro del Portillo: »Pri vplivnih
ljudeh ni užival naklonjenosti in
trpel je zaradi



nerazumevanja« (Álvaro del Portillo, 
Sum. 857).

Juan Udaondo pripoveduje o
srečanju leta 1957, ko je bil
Francesco Ricceri še župnik v
Catanii: »Nekega dne me je ustavil na
ulici, me sprejel v avto in mi dejal:
‘Izpolnila se je očetova prerokba.’
‘Katera prerokba,’ sem ga vprašal.
Pojasnil mi je, da mu je leta 1948, ko
je v spremstvu monsinjorja Umberta
Dionisija obiskal Catanio, rekel: Ti
boš postal škof. In ravno tistega dne
leta 1957, natanko devet let po
napovedi, je bilo naznanjeno njegovo
imenovanje za škofa« (prim. Juan
Udaondo Barinagarrementería, Sum.
5109). Msgr. Francesco Ricceri je leta
1957 prejel škofovsko posvečenje in
bil imenovan za ordinarija prelature
nullius Santa Maria del Mela; leta
1961 je bil premeščen v škofijo
Trapani. Umrl je 28. 7. 1980. Prim.
tudi Pismo monsinjorju Francescu
Ricceriju, EF-480707-1.



[43] Pismo članom Generalnega sveta,
EF-480218-1.

[44] Prav tam.

[45] Pismo, EF-480304-2.

[46] Pismo iz Molinovieja (Ortigosa del
Monte, Segovia) članom Dela v Rimu,
EF-480718-3.

[47] Prim. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, str. 125.

[48] Prim. prav tam, str. 129.

[49] Pot, št. 813.

[50] Jesús Urteaga Loidi, RHF, T-00423,
str. 70.

[51] Pot, št. 816.

[52] Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, str. 126.

[53] Pismo iz Molinovieja (Ortigosa del
Monte, Segovia), EF-480915-1.



[54] Na tistem delovnem tednu so v
miru pregledali izkušnje, zbrane v
zadnjih letih, uredili gradivo, in
potem ko je o tem premislil v svoji
osebni meditaciji – pričuje msgr.
Álvaro del Portillo –, ga je uporabil
pri vodenju Dela (prim. Álvaro del
Portillo, PR, str. 932). Prvi delovni
tedni – ki so jim takrat rekli študijski
tedni, kot že omenjeno – so bili
organizirani marca in avgusta 1940.

Na delovnem tednu v hiši Los Rosales
sta očeta spremljala dva duhovnika
(Álvaro in José María Hernández
Garnica), ki sta pomagala pri
vodenju, organizaciji in sestavljanju
zapisnikov. Teme, ki so jih
obravnavale udeleženke tistega
komaj tridnevnega srečanja, so bile:
izobraževanje članic Dela, apostolski
cilji, širjenje v druge države idr.
(prim. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, str. 136).



[55] Luigi Tirelli, RHF, T-06143, str.
1259; prim. tudi Mario Lantini, Sum.
3607.

[56] RHF, AVF, 6. 1. 1949.

[57] Prav tam.

[58] Prim. Mario Lantini, Sum. 3607;
Luigi Tirelli, Sum. 4532; Juan Bautista
Torelló Barenys, Sum. 5202.

[59] V mesecih od februarja do junija
1949 se je nabralo 76 potovanj.
Največkrat (enajstkrat) obiskano
mesto je bilo Milano. Kmalu so prišli
prvi poklici in počasi so se v teh
mestih odpirali centri Opus Dei:
Palermo (1949), Milano (1949),
Neapelj (1952), Catania (1955),
Bologna (1956), Verona (1959–1960),
Bari (1962–1963), Genova (1971).
Prim. Mario Lantini, Sum. 3607.

[60] Pismo iz Madrida, EF-490228-1;
tudi Pismo članom Generalnega
sveta, EF- 490614-1.



Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/3-ura-boga/ (17. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/3-ura-boga/
https://opusdei.org/sl-si/article/3-ura-boga/

	3. Ura Boga

