
opusdei.org

3. »Popotnik mojega
Gospoda Jezusa
Kristusa«

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

7. Jun. 2019

↗ Nazaj na kazalo

Srednjeročni načrti, ki si jih je zadal
ustanovitelj, so segali do konca vojne,
ko bi prišel trenutek za povratek v
Madrid. Jožefmarija je bil, čeprav to
v njegovih očeh včasih ni bilo tako
jasno, eden od številnih optimistov,

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


za katere je bilo prenehanje
spopadov skorajda tik pred vrati.[1]

To mu je dajalo povod, da se je
zagnal v plodovito apostolsko
kampanjo, zato da bi imel na
razpolago več duš in gmotnih
sredstev za ponovni začetek v
Madridu. Gospod, daj nam petdeset
mož, ki te bodo ljubili nad vsemi
stvarmi! je prosil pred
tabernakljem. Potrebujem kak
milijonček, je pisal škofu v Vitorio, 
ter petdeset mož, ki bodo ljubili
Jezusa Kristusa nad vsemi
stvarmi.[2] Ker pa mu poklici in
pezete niso padali kar z neba, se je
pripravil, da se požene v lov.

Takojšnjemu načrtu, da se pogovori z
vsakim od svojih otrok, se je
pridružila še apostolska kampanja.
Slutil je, da bodo njegova potovanja
dolga in zapletena, kot je 31.
decembra 1937 napisal Ricardu: 
Obljubili so mi prepustnico z zelo
širokimi pooblastili, da bi lažje



obiskoval vso svojo družino: več
bom na poti kot pa kak
tovornjakar.[3] V mislih si je
Jožefmarija začrtal potek potovanja,
v katero je vključil še druge cilje, kot
na primer obiskati vse škofe, da bi
jim predstavil Delo.

V teh dneh, je naznanil škofu v
Pamploni in apostolskemu
upravitelju v Vitorii, se bom odpravil
na pot v Palencio, Salamanko in
Ávilo. Potem bom šel v Bilbao …
Postal sem … popotnik mojega
Gospoda Jezusa Kristusa![4]

Malo prej je 15. januarja prejel
prisrčno pismo madridskega
generalnega vikarja Morána. Težko
pričakovani odgovor mu je dal
zagona, da se je vkrcal na tiste
zdelane vlake in avtobuse, kakršne
so imeli v vojnem času, in se odpravil
na svojo pot kot Kristusov popotnik.
»Ne morete si predstavljati,« mu piše
vikar, »kako prijetno ste me



presenetili … Hvala Bogu ste med
nami vi! … Uresničitev njemu
dragega Dela je bila sicer vedno
potrebna, še mnogo bolj pa bo
potrebna v povojnem času.«[5]

Nekaj dni pred tem je kot popotnico
prejel v dar tisoč pezet. Nad
potovanjem je bil navdušen. Vanj je
polagal mnoge upe, prepričan, da bo
apostolsko delo tako dobilo precejšen
zagon. Na večer pred odhodom je
Manolu Sainzu de los Terrerosu z
zanosom razlagal potek potovanja:

Pojutrišnjem – kot popotnik mojega
Gospoda Jezusa Kristusa! – krenem
na to pot: Burgos–Palencia, Palencia–
Salamanka, Salamanka–Ávila, Ávila–
Salamanka, Salamanka–Palencia,
Palencia–León, León–Astorga,
Astorga–León, León–Bilbao. In … kaj
vem, morda jo bom moral popihati v
Seviljo.



Nič ni boljšega kot biti tako
veličastno reven, da lahko obhodiš
ves svet.[6]

Radost je bila tolikšna, da v pismu
Isidoru že vnaprej naznanja uspeh
potovanja:

Dedek teka naokrog, da je veselje:
jutri se odpravlja na pot po šestih ali
osmih mestih. Kljub vsemu pa se
ubožec redi. […]

Ah! Pri tem tekanju je dedek sam in
pravi, da se bo vrnil z veliko denarja,
ki mu ga bo dal g. Manuel za
ureditev njegove hiše v Parizu. Ko bi
le bilo tako![7]

V takšnem mladostnem in podjetnem
tonu se je izražal »popotnik mojega
Gospoda Jezusa Kristusa«. A oglejmo
si v njegovih Zapiskih, kako je bilo z
njim navznoter:



Odločen sem odpraviti se na nekoliko
nadležno, vendar potrebno
potovanje.

Če bi bilo po mojem okusu, bi se
zaprl v kak samostan – sam! sam! –
do konca vojne. Velika žeja po
samoti. Toda ne moja volja, marveč
Gospodova: moram delati in se
mučiti, daleč od osame. – Zelo si tudi
želim oditi iz Burgosa.[8]

Ta izostreni čut za samoto mu je
vzbujal žejo, ki bi si jo potešil na
samem z Bogom. Toda videl je
nujnost, da se klati od enega kraja do
drugega, izžet in brez možnosti za
oddih.

Potem ko je 19. januarja ob četrt čez
šest opravil mašno daritev pri
terezijankah, kot je bila njegova
navada, je sedel na avtobus v smeri
proti Palencii. Povprašal je za pot in
tako prispel do škofijskega dvorca.
Škof je bil začuden, ko ga je videl: »To
je drug človek!« je dejal svojemu



tajniku. Nazadnje sta se videla še
pred začetkom vojne. Prisrčno sta
pokramljala o svojih stvareh. Po
obisku se je Jožefmarija z vlakom
odpeljal proti Valladolidu. Naslednji
dan je pri terezijankah daroval mašo
za Pedra Povedo in skušal v tistem
mestu priti do družine nekega
vernika Dela po imenu Jacinto
Valentín Gamazo, ki je umrl na fronti
Alto de los Leones.[9]

Dne 21. januarja je bil že v
Salamanki, kjer je maševal v
terezijanskem domu za
izobraževanje. Tam je imel daljši
sestanek s Pepo Segovia in je v
dogovoru z njo pripravil načrt za
duhovno oskrbo terezijank.

Salamanko je zapustil 22. januarja. V
Ávilo je prispel ob pravem času za
sveto mašo: Mašujem za gospoda
Pedra pri terezijankah (Kako se
mora smejati v nebesih! »Glej ga



norčka, ki moli za rešitev moje
duše!« bo dejal). Topel sprejem![10]

Imel je nadvse prisrčen in dolg
pogovor z avilskim škofom,
gospodom Santosom Morom,
kateremu je predstavil Delo
(Razume prav vse, je zabeležil v
svoje Zapiske). Popoldne povratek v
Salamanko. Na njegovo veliko
presenečenje se je naslednji dan, ko
je pripravljal program duhovnih vaj,
ki naj bi jih imel za terezijanke, tam
prikazal Ricardo, ki je prihajal s
fronte. Zato je program takoj postavil
na stran, saj je bilo dovoljenje za
izhod veljavno le dva dni. (Ves dan z
Ricardom, v mislih z vsemi,
povzame v neki katarini.)[11]

Ko navaja mejnike tega
izčrpavajočega popotovanja,
polagoma in nezaznavno pušča za
seboj zaskrbljujočo sled simptomov,
ki se začnejo z naveličanostjo in
lahno utrujenostjo, končajo pa z



alarmantnimi sporočili. Sledi nekaj
odlomkov iz njegovih Zapiskov:

25. januar: Imam duhovne vaje za
terezijanke, z malo navdušenja,
vendar z veliko dobre volje.[12]

Burgos, 28. januar: Običajno
življenje. Prehlajen.[13]

Vitoria, nedelja, 30.: Velika želja po
samoti in da bi videl samega sebe
kakor žogo, ki z zagonom mojega
Očeta-Boga poleti od stene do stene,
kakor hitro je deležna brce ali
nežnosti iz njegovih rok …[14]

Bilbao, 1. februar: Danes je bilo
veliko poplesovanja […]. Sem
popolnoma brez glasu. Ne morem
govoriti. Jutri se vrnem v Burgos, da
se pozdravim. Počutim se slabotnega.
Zelo sem se zredil in z menoj je
slabše kot takrat, ko sem prišel. Čim
se avto, v katerem se peljem, začne
premikati, mi postane slabo. Prava



razvalina sem, vendar ne bom
povedal nikomur.[15]

Burgos, 2. februar: Pridem na Ulico
sv. Klare 51 in se ne premaknem iz
hiše. Grgranje, obkladki, robec okrog
vratu itd. Zadovoljen nad svojim
obiskom v Bilbau! Upam, da bo
obrodil sadove.[16]

3. februar: Vstal sem pozno […]. Ne
morem maševati.[17]

4. februar: Težka noč. Kašelj in
tablete. Še vedno ne morem obhajati
svete maše.[18]

Pričakovati je bilo, da bo bolezen
lahka, da bo po nekaj dneh počitka
minila. Pa ni bilo tako. Njegovo
stanje se je slabšalo. V postelji je
prejel pismo madridskega vikarja,
gospoda Morána, v katerem ga je ta
povabil, naj se srečata 10. februarja v
Salamanki. Obnemogel in povsem
brez glasu dne 8. istega meseca
zapiše: Še vedno sem brez glasu.



Jutri moram v Salamanko […]. Ne
vem, ali naj grem v posteljo.[19]

Zmagala je njegova prizadevnost,
vendar je moral pot prekiniti in
prenočiti v kraju Medina del Campo,
pri tem pa ga je kuhala vročina in
skorajda ni zatisnil očesa. Opomogel
si je in uspel priti, kamor je bil
namenjen. V Salamanki je kósil z
gospodom Franciscom Moránom in
kramljala sta o Delu na dolgo in
široko. Jožefmarija je vikarju orisal
dogodke svojega življenja v Madridu,
beg čez Pireneje, apostolat na
frontah in v zaledju, svoje obiske pri
škofih … Prebral mu je Krožno
pismo. Povedal mu je o svojih
duhovnih vajah in o svojem
notranjem življenju. Tako je bil
gospod Francisco popolnoma na
tekočem glede Dela, pa ne zgolj o
njegovem zunanjem razvoju. Obujala
sta spomine na čas republike, ko
Jožefmarija še ni bil inkardiniran v
Madridu ter se je trudil, da bi ga
razumeli in bi lahko dobil dovoljenje



za službovanje. Nato sta se dotaknila
desetletne dejavnosti Dela in vikar se
je iz srca nasmejal, ko ga je
Jožefmarija vprašal: Kaj bi mi rekli,
če bi vam leta 1928 prišel povedat:
»V Madridu moram ostati zato,
ker Jezus hoče, da uresničim zelo
veliko Delo«?[20] Enajstega februarja
se je vrnil v Burgos, kjer ga je čakalo 
nadvse ljubeznivo pismo
madridskega škofa, v katerem mu
je gospod Leopoldo sporočal:

»Predragi g. José M.!

Zelo me je razveselilo vaše pismo z
dne 10. januarja in sem vam zanj iz
srca hvaležen. Že Morán mi je
napravil ogromno veselje, ko mi je
povedal, da ste se osvobodili iz rdeče
cone in vas je Bog, n. G., ohranil, da
bi tudi v prihodnje lahko storili
veliko dobrega. Oprostite mi, da vam
nisem odgovoril že prej. Bil sem
bolan in okrevam počasi, v moji



korespondenci pa je seveda velik
zaostanek.«[21]

Ob tako dobri novici si je Jožefmarija
popolnoma opomogel. Od 15. do 17.
februarja je bil na potovanju v
Leónu. Na poti je imel nekaj
pogovorov z različnimi ljudmi in
obiskal škofa v Astorgi. Predvsem se
je želel srečati z gospodom
Eliodorom Gilom, ki ga je poznal od
leta 1931. Ta duhovnik je obiskoval
Akademijo DYA na Ulici Luchana,
pozneje pa Študentski dom Ferraz.
Sedaj je bil župnik v Leónu. S
potovanjem sem zadovoljen:
dosegel sem, kar je bil moj cilj
glede Espinose in Eliodora – ne
bom šel v podrobnosti, zabeleži v
svojih Zapiskih. Espinosa de los
Monteros je bil deležen njegovega
nagovora o možnosti poklica v Delo,
gospod Eliodoro pa se je obvezal, da
bo na stroj razmnoževal krožna
pisma, ki mu jih bo pošiljal iz
Burgosa, da bi jih potem lahko



razposlal svojim ljudem na frontah.
Razen tega mu je ta dobri duhovnik
plačal hotel, mu podaril nekaj slaščic,
za nameček pa mu je dal še lep
denarni prispevek.[22]

Spat grem zgodaj, ker sem čisto
zdelan,[23] je nadalje rečeno v
Zapiskih. Sobota, 19. februar. Sivina.
Prehlad. Nimam veliko povedati.[24] V
nedeljo, 20., se odpravi proti
Zaragozi. Pot ga vodi skozi Calatayud.

Ponedeljek, 21. februar. Ob Pilarju.
To je prvi obisk, ki ga opravimo v
Zaragozi. Nato k terezijankam.
Potem k zdravniku, kajti še vedno
imam vročino, boleče grlo in krvav
kašelj.[25]

Sledi še več obiskov in potovanj.
Ugotovi, da je Enrique Alonso-
Martínez v bolnišnici v kraju Alhama
de Aragón. Odpravi se tja. Povratek v
Zaragozo. Pot v Pamplono. Od tam v
mestece Jaca, kjer se mudi José
Ramón Herrero Fontana (»benjamin«



te družine, kot ga je poimenoval oče
malo pred izbruhom vojne). Nazaj v
Pamplono. Zatem San Sebastián. Še
več obiskov. Še več zadev, o katerih
se je treba pogovoriti. Na pepelnično
sredo, 2. marca, se vrne v Burgos
utrujen, zelo utrujen in z vročino. V
četrtek ga še vedno kuha vročina. V
petek leži v postelji.

V tem trenutku se njegov sklep o
dnevnem pisanju katarin, ki se ga je
tako vestno držal, prekine.

10. marec, četrtek:

Že več dni ne pišem katarin. Veliko bi
lahko zapisal […].

Sam sebi se zdim kakor ubožec, ki
mu je gospodar vzel livrejo. Sami
grehi! Razumem goloto, ki sta jo
občutila naša prastarša. In veliko
sem jokal, veliko sem trpel. Kljub
temu pa sem zelo srečen. Z nikomer
ne bi zamenjal. Moj gaudium cum



pace me že mnogo let ni zapustil.
Hvala, moj Bog! […]

Nisem zmožen ustne molitve. Boli
me, skoraj fizično, če slišim moliti na
glas. Moja premišljevalna molitev in
vse moje notranje življenje je čisti
nered. O tem sem govoril z
vitorijskim škofom in me je pomiril.

Danes mu bom pisal. – O. c. P. a. I. p.
M.[26]

Ponedeljek, 21. marec. Mnogo dni
brez pisanja katarin […].

V teh dneh so me pregledali trije
zdravniki. Fantje so se potrudili […].

Danes je prišel g. Antonio Rodilla.
Kako dober prijatelj je! Podal sem mu
obračun svoje duše: gol brez vsake
kreposti, kup bede; komaj še
opravljam ustno molitev;
premišljevalne mislim, da nimam –
nered. Ne prenašam ustne molitve:
celo glava me boli, če slišim glasno



moliti. Nered. Vendar vem, da ljubim
Boga. Da, in da me ljubi. Nesrečen
sem, ker sem grešnik in neurejen in
nimam notranjega življenja. Rad bi
jokal, pa ne morem. Jaz, ki sem toliko
prejokal! Obenem pa sem zelo
srečen: z nikomer ne bi zamenjal. –
To in še druge stvari sem povedal g.
Antoniu. Tisti večni četrt ure zahvale
po maši, z nenehnim pogledovanjem
na urni kazalec, da bi že prišel
konec! Kakšna muka! Pa vendar
imam Jezusa rad nad vsemi stvarmi.
– Potem sem rekel g. Antoniu, da sem
mi zdi, da ga zavajam in da me h
govorjenju sili napuh. Potolažil me je
in rekel, da sem na dobri poti.[27]

Sledeči zapiski so kakor solze,
kapljajoče v morje grenkobe:

15. april, veliki petek: Čas mi je ušel,
ne da bi mi bilo mogoče zapisovati te
katarine. […] O svojem sedanjem
stanju duha raje ne povem ničesar.



4. junij 1938, predvečer binkošti:
Skoraj dva meseca brez pisanja.
Odslej se bom trudil, kolikor mogoče,
pisati dnevnik. Katarine![28]

* * *

Do katere mere se je ustanovitelj
zavedal, da prestaja skrajno trdo
preizkušnjo? Rečemo lahko vsaj to,
da je bila tista bolezen, zaradi katere
je imel usta polna krvi, boleča in
nenavadna nadloga. (Nikoli ni bilo z
gotovostjo dognano, ali je šlo za grlo
ali za pljuča, saj je bila to bolezen
nenavadnega in neoprijemljivega
izvora.) Jožefmarija jo je sprejel
potrpežljivo, a z utesnjujočo
bojaznijo, da ne bo mogel ostati ob
svojih otrocih, če bi šlo za nalezljivo
tuberkulozo. Po nasvetu zdravnika
so mu začeli vbrizgavati injekcije za
pljuča, duhovnik pa je menil, da če v
resnici ima jetiko, ga bo Gospod
ozdravil, da bi lahko nadaljeval z
delom.[29]Narêdi mi uslugo in ne



govôri o moji bolezni, ki ne obstaja
več, je iskreno pisal Ricardu.[30]

Specialist ni na pljučih našel ničesar
posebnega, toda Jožefmarija je že
takrat doumel, da je bila tista
neobičajna bolezen kakor preludij, ki
je naznanjal zaostritev njegovega
pasivnega očiščevanja.

Dejansko s simptomi bolezni
datumsko sovpadata dve katarini, iz
marca 1938, v katerih duhovnik z
razgaljenim srcem razodene svoje
notranje stanje. Zaradi katerega
skrivnostnega vzroka se kar
naenkrat pojavita ti dve osamljeni in
strašni katarini v širni datumski
puščobi njegovih Zapiskov? Se je
Jožefmarija zavedal, da se je znašel
sredi nekega skrivnostnega
prečiščevanja, ki je potekalo v njem?

V zvezi z omenjenim vprašanjem
obstaja podatek, ki je sicer neznaten,
vendar nas usmeri na pravo sled.
Podatek pa je tale: Ali ni čudno, da po



dolgem mesecu brez zabeležk kar na
lepem naletimo na vznemirjajočo
izpoved? In sicer lahko preberemo: 
Sam sebi se zdim kakor ubožec, ki
mu je gospodar vzel livrejo.[31]

Pesniška prispodoba, spontana in
premišljena obenem, s katero
prekine svoj molk. Navdih za podobo
je morda našel pri sv. Janezu od
Križa, kot bomo videli v
nadaljevanju. Prišla mu je zelo prav,
saj je lahko z eno samo potezo peresa
opravil s stanjem svoje duše. Torej
španski mistik sv. Janez od Križa
nam razjasni njen pomen v Pesmi
duše, ki ponoči išče Ljubljenega: »V
temè zavetju varna / v preobleki po
skrivni lestvi hiteča«. Preobleči si
dušo, pojasni mistični pesnik,
pomeni vzeti nase oblačilo ali
podobo, ki »zelo živo predstavlja
nagnjenja njenega duha«, da bi na
svojo stran pridobila voljo
Ljubljenega. »Obleka [livreja], ki jo
ima na sebi, je v treh osnovnih
barvah: beli, zeleni in rdeči. Te barve



pomenijo tri božje čednosti – vero,
upanje in ljubezen.«[32] V tej
preobleki stopi duša ven iz same
sebe in iz vseh stvari, ko v njenem
domu že vlada mir, da bi živela
življenje božje ljubezni.

Izpoved, prelita v njegove Zapiske in
podkrepljena s podobo o odvzeti
livreji, je opis mističnega izkustva.
Pisec se brez ovinkarjenja loti
svojega lastnega doživljanja ter pove
o skrivnem posegu nemirú, ki ga v
njegovi duši povzroča Ljubljeni. Tega
ne opisuje zgolj kot razsvetljenje –
kajti kot že večkrat rečeno, tak ni bil
namen ustanoviteljevih zasebnih
zabeležk –, marveč kot možnost, da
bi ga Bog spodbudil, naj nam o tem
poroča zaradi naše duhovne koristi.
Namreč glede teh zasebnih zadev, o
tem smo se že dodobra prepričali, je
bil ustanovitelj skop v besedah in
radodaren v molčanju.



Preden nadaljujemo, se na tem mestu
zdi primerno, da se ozremo nazaj k
preizkušnjam brez konca, ki jih je
moral Jožefmarija prestati med
letoma 1931 in 1936 – potem ko ga je
nebeški orel, tako nam pravi, zgrabil
s svojimi kremplji kakor ptička
kratkega leta in ga povzdignil v
višave, da bi ga nato nenadoma
uvedel v vzvišeni polet duha.[33]

Jožefmarija je prehodil večletno, s
stiskami razbrazdano pot, prepričan,
da je nesposobno in gluho orodje,[34]

beden grešnik in nevreden biti
ustanovitelj. Ob tem zavedanju, ki je
bilo zanj vzrok ostrih bolečin, je
moral dolga obdobja trpeti
nevzdržne muke, ki so ga nagibale k
upornosti, ko je moral premagovati
hude skušnjave nizkih in podlih
reči,[35] pri tem pa hrepeneče iskal
soglasja z božjo voljo. Nato je prišla 
kruta preizkušnja,[36] v kateri se je
moral na Gospodovo prošnjo odreči
temu, kar je bilo sámo bistvo



njegovega življenja: Opus Dei. In še
revščina v družini ter duhovna
suhota in ponižanja, obenem pa
muke zaradi preganjane Cerkve in
svetoskrunstev, ki so se vsepovsod
dogajala brez predaha. Vseeno pa mu
sredi tolikšnega trpljenja ni manjkala
popolna predanost božjim rokam;
niti čut božjega otroštva, ki ga je kot
neizbrisen pečat nosil v svoji duši;
niti globoko v njegovem srcu
zakoreninjena ljubezen do križa; niti
doživljanje duhovnega otroštva, ki je
postalo navada in metoda njegovega
notranjega življenja; niti živa
apostolska gorečnost. Pomešani s
tegobami in radostmi so prav tako
pritekali potoki milosti, ki so njegovo
dušo preplavljali z vlito
kontemplacijo ter z noč in dan
trajajočo molitvijo, celo med
spanjem.[37]

Kadar hoče Bog spodbuditi
napredovanje duše v takšnih
okoliščinah, ko je že zrela in utrjena



od stisk in suhote, le-te ne vpelje kar
takoj v »noč duha«, s čimer bi izpilil
še poslednje detajle prečiščenja,
temveč pusti, da čas teče.[38] Zdi se, da
je táko splošno pravilo. V mističnem
življenju ustanovitelja pa je vlita
kontemplacija vseeno nastopila
razmeroma zgodaj. In kdor pozorno
spremlja tek njegovega življenja, bo
ugotovil, da silno pasivno
očiščevanje, ki ga je prestajal in ki ga
je ves čas poživljala božja ljubezen,
ni ponehalo vse do dneva njegove
smrti. S tega zornega kota njegovega
notranjega življenja je čas španske
državljanske vojne na poseben način
zaznamovan z dejstvom, da so bila to
leta zadoščevanja na pobudo
ustanovitelja. To je Jožefmarija prosil
Gospoda mesec dni pred izbruhom
vojne in tista leta spopadov prebil na
križu brez zbujanja pozornosti.[39]

Obstajajo jasna pričevanja o tem, da
je šel skozi več obdobij preizkušenj.
Najprej zaporedje noči pred in po 9.



maju 1937, ko je kot pribežnik na
honduraškem konzulatu odšel v
zgornje nadstropje, da bi si pri patru
Recaredu Ventosi olajšal dušo. Drugo
obdobje je povezano z najdbo
znamenite rialpske vrtnice in z
razjedajočimi dvomi, ki so ga pred
tem mučili tako v Madridu kot v
Barceloni. Tretje razdobje pa je čas
od februarja do aprila 1938, ko je
stanoval v penzionu na Ulici sv. Klare
v Burgosu. Kar nam sporočajo te
katarine iz marca 1938, se bo potem
nadaljevalo še dalj časa.
Neprekinjenost teh pojavov
mističnega prečiščevanja ni nekaj
očitnega. Namigi na te izkušnje so
precej zastrti. Na primer, ko oče piše
Juanu Jiménezu Vargasu: Če bi ti
povedal, Juanito! … Pa ti ne bom
povedal.[40] Takšno držo je privzel
nasproti svojim otrokom, da jih ne bi
obremenjeval s skrbmi. Vendar se je
zatekel tudi k duhovnemu nasvetu; v
stiku z njim je bil na primer Antonio



Rodilla, kateremu je odkril svojo
dušo.[41]

V tistih skrajno silovitih obdobjih mu
je Bog pošiljal veliko milost, s katero
je očiščeval ustanoviteljevo dušo
nepopolnosti ter obdeloval njegova
čustva, da bi ga še bolj približal božji
intimnosti. Toda prvi vtis, ki ga daje
branje omenjenih katarin iz časa na
konzulatu in pri sv. Klari, je
strahoten in pretresljiv. (To noč sem
grozno trpel. – Mislim, da sem le
malokdaj trpel toliko kot sedaj,
priznava ustanovitelj.)[42]

Kako strašno je moralo biti sveti duši,
ko je čutila, da je zavržena, oropana
»livreje« kreposti, se pravi
prijateljstva z Bogom, in pahnjena v
temo kakor tisti človek iz evangeljske
prilike, ki ni imel svatovske obleke:
»Zvežite mu noge in roke in ga vrzite
ven v najzunanjejšo temo. Tam bo
jok in škripanje z zobmi.«[43]



Tedaj se zgodi, da dušo sredi trpljenja
ovije božja luč, ki jo prečiščuje z
neznosnimi mukami. Um oslepí.
Volja se znajde v suhoti. Spomin je
izpraznjen. Čute navdaja tesnoba. In
v jasnosti božje luči duša uvidi, da je
brez kreposti, da je do vratu
pogreznjena v bedo in je nevredna
približati se Bogu. V takšnem stanju
vidi sámo sebe, kakršna je, česar prej
ni zmogla opaziti. (Sami grehi!
Razumem goloto, ki sta jo občutila
naša prastarša,[44] krikne
ustanovitelj neutolažljivo, goloto
brez vsake kreposti, kup bede.)[45]

Ko gleda sámo sebe v takšni
bednosti, se čuti izgubljeno in tik
pred obsodbo. (Bojim se za svoje
zveličanje,[46] piše v katarinah iz časa
konzulata, obhajajo me strašni
dvomi in tesnoba, kadar pomislim
na svoje zveličanje. O Bog! O Mati!
Bosta dopustila, da se pogubim?)[47]

Vse je eno samo vznemirjenje,
dvomi, bojazni in spopadi, ki jih duša



bije v svoji notranjosti. (Noči na
konzulatu: nemirne zaradi strahu, da
ne izpolnjuje božje volje. Noč v
Rialpu: prečuta v razjedajočem
dvomu, ali je v prijateljstvu z Bogom
ali ne.)

In ta bolečina, »bolečina zaradi
ljubezni«, mu je izžemala dušo ter ga
silila v jok in v dolge, z ječanjem
napolnjene nočne ure. (Nezadržni
vzdihi, ihtenje od tesnobe ter solze,
veliko solza v nočeh na konzulatu in
v Rialpu. V penzionu pri sv. Klari:
dnevi obilnega joka in dnevi, ko bi
hotel jokati, pa ni mogel.)

Kakor hitro v tem mističnem procesu
božji prst pritisne na dušo, pa četudi
bi šlo za nežnost, njene zmožnosti
ohromijo. Učitelji mistike govorijo o 
hebetudo mentis,[48] ko se zdi, kot da
bi človekov um oslabel in otopel ter
ne zmogel prodreti v smisel tega, kar
se dogaja. (Ustanovitelj to izkušnjo
opiše s pristno besedo: Nič mi ne



pride na misel: čisto sem
poneumljen.)[49]

Tudi volja je hroma in nemočna. Ko
ostane brez zagona in prizadevnosti,
se dejanja pobožnosti zanjo
spremenijo v nekaj skorajda
nedosegljivega.[50] Tako vsak trud, da
bi zbral svoje misli ali spravil voljo v
pogon, človeku postane težaven in
boleč: Nisem zmožen ustne molitve.
Boli me, skoraj fizično, če slišim
moliti na glas, zapiše ustanovitelj v
penzionu pri sv. Klari.[51]

Po drugi strani se zdi, kot da bi
spomin izgubljeno taval sredi
pozabe, ne da bi se zmogel oprijeti
dogodkov iz preteklosti. Ko je torej
duša potopljena v živo pričujočnost
svojih pomanjkljivosti in slabosti, ni
tolažilnega spominjanja in
premišljevanja o tem, kar je izkušala
prej.[52] A kakor hitro očiščevanje
poneha, si spomin znova opomore.
Tako je bilo v primeru zabeležk na



konzulatu, ko je ustanovitelj zjutraj
zapisoval ponoči doživete izkušnje.
(Obnavlja jih na tako jasen in živ
način, da spomin iz preteklosti
postane dramatična sedanjost: Moja
molitev, izrečena z vso močjo moje
duše: »Jezus, če ne bom orodje,
kakršno si želiš, me v svoji milosti
vzemi k sebi čim prej.«)[53]

Po zaslugi tega živega spomina vemo,
da je sredi očiščevalnega postopka
njegova ljubezen privzemala poteze
strastno bridke zaljubljenosti, kar je
doživljal v nočeh na konzulatu.
Včasih se je topil v navalu molitvenih
vzklikov: O, Domine! Tu scis, quia
amo te. – Sancta Maria, Spes,
Mater![54] Drugič so to bili boleči
upori zaupne ljubezni onkraj
življenja in smrti: Ne bojim se smrti
kljub svojemu grešnemu življenju,
ker se spominjam tvoje ljubezni:
kak tifus, jetika ali pljučnica … ali
pa strel v glavo, saj je vseeno![55]

Kajti navkljub tesnobi, ki preplavlja



dušo zaradi misli, da je izgubila Boga,
sluti njegovo bližino. Tako v duhu na
nerazumljiv način istočasno prihaja
do navzočnosti in odsotnosti Boga. Z
veliko gotovostjo je ustanovitelj
zatrjeval, da nikdar, niti v teh
razburkanih mističnih izkušnjah, ni
izgubil notranjega miru: Moj
gaudium cum pace me že mnogo
let ni zapustil,[56] je zapisal.

Kot sad tega očiščevanja postane
spoznanje o Bogu in o lastni ničnosti
jasnejše, znova poženejo vzgibi
ljubezni ter spet nastopita vedrina in
radost. (Veselje ustanovitelja, ko se
zjutraj v Pallerolsu prikaže z vrtnico
v roki. Gotovost zavedanja, da se je
prijateljstvo z Bogom okrepilo: Vem,
da ljubim Boga. Da, in da me ljubi.
[57] Po strahovitih mukah pa zavest o
tako nepojmljivi dobrini: Zelo sem
srečen. Z nikomer ne bi zamenjal,
[58] se glasi neka katarina, zapisana v
penzionu pri sv. Klari.)



Ob koncu teh groznih noči
prečiščevanja se je oče s
preprostostjo pripravil na nov dan in
si prizadeval, da ne bi nihče na
njegovem obličju zapazil sledov
notranjega spopada. Božje delovanje
nedvomno pusti edinstvene poteze v
vsakem svetniku. Zgodba vsake duše
je drugačna. Iz tega je mogoče
izluščiti ustanoviteljevo duhovno
značilnost, ki se nanaša na njegovo
zemeljsko bivanje: Razumem, da
Jezus hoče, da živim v trpljenju in
delam. Vseeno je. Fiat, je zapisal.[59]

Se pravi, da gre za zlitje njegovega
kontemplativnega življenja v
ljubezni do križa in njegovega
delovnega življenja, vse v enem.
Takšen podvig ob jutranjem svitu v
tistih dneh ni bil ravno mačji kašelj.
Iz trpkih nočnih pretresov je
Jožefmarija prišel navdan z
duhovnim veseljem, vendar tudi
zgaran na duši in telesu. Kako se je
počutil, si lahko predstavljamo na
podlagi – v celoti avtobiografske –



zabeležke, nastale v petek 21. maja
1937:

Ves si v ranah. Tako se počutiš. Vse ti
povzroča bolečino, v duši in v čutih.
In zate je vse skušnjava … – Ubogi
sin! Bodi ponižen. Boš videl, kako
hitro te bodo potegnili iz tega stanja.
In bolečina se bo spremenila v
radost, skušnjava v trdno gotovost.
Do takrat pa poživljaj svojo vero,
napolni se z upanjem in nenehno
izvršuj dejanja ljubezni, četudi si
misliš, da so samo na ustnicah.[60]

Le kdo bi si mogel predstavljati, da je
prav tisti petek, 21. maja, pisal Loli
Fisac in jo povabil, naj postane
njegova vnukinja, kakor nekdo, ki
okrepljen po dobrem spancu
popolnoma razpolaga z jutranjimi
močmi; in da se je zatem še istega
dopoldneva obrnil na svoje sinove v
Madridu ter se lotil uradnega
zahtevka za povračilo škode na
Študentskem domu Ferraz 16?



Da svojim otrokom ni jasneje govoril
o teh zadevah, ni bila posledica
stroge vojne cenzure, temveč
zvestobe njegovemu geslu »skriti se
in izginiti«, še zlasti ko je šlo za
vprašanja njegove intimnosti z
Bogom.[61] Kljub temu pa jim je dal
razumeti, kolikor je bilo potrebno,
zato da bi ga spremljali pri njegovih
bojih ljubezni in zadoščevanja, kot je
razvidno iz nekega pisma tistim v
Valenciji:

Danes je dedek žalosten, malodušen,
kljub prijaznosti in ljubeznivosti
mojih ljudi in kljub junaški
potrpežljivosti mojega nečaka
Juanita …, ki ni prav nič ukazovalen.
Namreč spominja se svoje mladosti
in zre svoje sedanje življenje:
prevzema ga neizmerna želja, da bi
se lepo obnašal zaradi tistih, ki se
vedejo grdo; da bi igral Kihota,
zadoščeval, trpel, popravljal škodo.
Zgodi pa se, da se mu razum in volja
(ljubezen) poženeta v tek in prva



pride na cilj ljubezen. Toda tja pride
tako nemočna, povsem brez dobrih
del! … Dedek je žalosten, ker sam –
brezmočen starec – ne zmore prav
presoditi, če mu s svojo mladostjo ne
pomagajo vnuki njegove duše.
Filozof sem postal, in to tako
zamotan, da se mi moje besede ne
zdijo prav nič posrečene.[62]

Pisec priznava, da je postal filozofski
in zamotan ter da se mu njegove 
besede ne zdijo prav nič posrečene.
Trditev ni neutemeljena. Te vrstice
niso zapisane lahkomiselno.
Duhovnik s tem prav dobro pojasni
svoja občutja. Bi bilo mogoče še
jasneje ali z večjo teološko globino
pokazati na mistično očiščevanje? V
par vrsticah je podal nič manj kot
razlog za to, da volja (ljubezen)
prehiti razum, še preden se konča
prečiščevalni poseg v duši.

To niso kar brezglavo porojene
filozofske misli, kajti v naslednjem



odstavku ustanovitelj svojim
sinovom zastavlja tako globoka in
resna vprašanja, kot so občestvo
svetnikov, razlika med notranjo
radostjo in »fiziološkim« veseljem ter
solze in trpljenje zadnjih dni. (Pri
tem očitno namiguje na trenutno
obdobje, v katerem prestaja pasivno
očiščevanje.)[63]

* * *

Obrnimo novo stran zgodbe. Oglejmo
si sedaj dogodke od zunaj, z druge
plati. Sredi februarja 1938 se je Paco
Botella nekega večera vračal iz
vojašnice, in ko je stopil v sobo, je
našel očeta že v postelji. Povpraša ga,
kaj mu je. Po dolgotrajnem molku
dobi tale odgovor: Paco, že več dni
mi krvavi grlo in mislim, da bi
lahko bila tuberkuloza. Ne
približuj se.[64]

Vročina ni ponehala. V grlu ga je
peklo. Usta je imel polna krvi.
Zdravnik, ki ga je pregledal 21.



februarja v Zaragozi, je postavil
diagnozo, da gre za kronični
faringitis. Pojavljali so se značilni
znaki tuberkuloze v poznem stadiju –
neozdravljive bolezni. Je imel
pravico stanovati v bližini svojih
sinov in tvegati njihovo okužbo? S to
grenko negotovostjo v mislih je 24.
februarja pisal Juanu Jiménezu
Vargasu in mu sporočil, da bo, če se
bo pustil oblikovati, postal njegov
neposredni naslednik v
družinskem poslu. Poleg tega mu v
pismu pošlje še cel kup novic in
nekaj podrobnosti o svoji bolezni:

Ali veš, da sem čisto na psu? Nalezel
sem se nahoda pred dobrim
mesecem in ostal mi je kronični
faringitis. Stvar je nekoliko nadležna,
vendar sem zadovoljen; ampak če
bom hotel še kdaj govoriti, me bo
moral Jezus ozdraviti, ker mnogokrat
ostanem povsem brez glasu. Fiat.
Starec: 80 let navznoter in 36
navzven, skupaj 116 let … ter



razjedeno žrelo, ki me sili h kašlju
noč in dan, vsaki dve minuti. Fiat.[65]

Bolezen je šla svojo pot. Poslabšalo se
mu je. Včasih se je zjutraj zbudil z
usti, polnimi krvavih strdkov.

Pedro Casciaro je prišel 9. marca,
napoten v Burgos na ukaz generala
Orgaza. Stanoval je skupaj z očetom
in Pacom v penzionu pri sv. Klari.
Pedro je našel bolnika v pomilovanja
vrednem stanju, ki ga je spremljal
»suh in neprestan kašelj, močno
oslabljen glas in krvavi pljunki«. Na
god sv. Jožefa, 19. marca, so bili vsi
trije v Burgosu veseli, ker so se lahko
srečali z Ricardom, Manolom in
Joséjem Marío Albaredo. Takrat sta
se Paco in Ricardo odločila, da očeta
še isti teden peljeta k zdravniku,
čeprav za pregled niso imeli denarja.

Ko so bili tukaj, piše oče Juanu, sem
zaradi nadležnosti vseh skupaj moral
k okulistu, ki mi je spet dal predpis
(še pol dioptrije več) in rekel, da si



moram kupiti očala za branje – zdaj
jih nosim – in dobiti dobra stekelca
za ena in za druga. Še istega dne je
bilo vse opravljeno. Kup denarja!

Potem k specialistu za grlo: brez
naglice je opravil pregled in zaključil,
da bi lahko bilo kaj na pljučih. Tista
usta, polna krvi! Priporočil je nekega
drugega specialista za pljučne
bolezni in nam napisal nekaj vrstic
zanj. Šli smo tja: dolgo časa v
čakalnici in končno pregled.
Osluškovanje, ponovno osluškovanje
in še tretjič z drugo napravo. Nato
rentgen: Doktor, ali sem postal
kaverna za bacile? On: Ne, povsem
zdrav, brez najmanjšega dvoma, le v
desnem pljučnem krilu so ostanki
prehlada. Ne bom rekel, da mi je to
prekrižalo načrte, ker bi se zlagal.
Resnica je ta, da nisem poskrbel zase;
kajti mislil sem si, da če imam jetiko,
me bo Gospod ozdravil, da bi lahko
nadaljeval z delom.



Grem še k
otorinolaringologuintakodalje, ki mi
tako kot oni v Zaragozi očisti in
razkuži nos ter grlo. Skratka, ustregel
sem vam in potrošenih je bilo še več
pezet.[66]

Od tistega trenutka so si vsi
prizadevali, da strnejo vrste in
skupaj poskrbijo za očeta, da so
vztrajni pri negi, strežbi in
odločnosti, da bi našli način, kako bi
pridobil kak kilogram, in bi iz dedka
– kot je sam pravil in se pritoževal –
napravili debeluha, ki uživa
življenje. Upiral se je, kakor je vedel
in znal in kot mu je Bog dal razumeti,
kajti njegov spokorni duh mu je v
globini duše vzbujal odpor proti tej
široki poti lagodnega življenja. Ubogi
Jožefmarija!

Vsi mislijo, da imajo pravico reči, da
mora poskrbeti zase, da o postu ni
govora, da mora dobro jesti, da mora
bolje spati in … karkoli jim še pade



na pamet! On pa zelo globoko čuti
ravno nasprotno: to je lepa godlja, ti
si nikar ne žêli biti bojno polje
tovrstnega spopada. Ljudje trpijo,
dokler ne vidijo njegovih zalitih lic,
nekdanjega sijaja in nečimrnosti. In
to jim uspeva: uboga duša, zamotana
v zvitek iz žaltave slanine![67] (Tako je
pisal Juanu Jiménezu Vargasu 23.
marca.)

Njegovi sinovi so se dogovorili, da ga
bodo prisilili k jedi, zato da bi se
zredil za nekaj kilogramov. V svoji
skrajni vnemi in dobrih namenih mu
niso dali miru ne podnevi ne ponoči.
Ob vsem tem nekaj dni pozneje piše
Ricardu: Narêdi mi uslugo in ne
govôri o moji bolezni, ki ne obstaja
več, čeprav bom še naprej
obiskoval specialista za grlo …
zato da ne bom vsak ponedeljek in
vsak torek imel zapletov s temi
nadležnimi sinovi moje duše.[68]



Sluteč, in ne brez razloga, da je tista
očetova bolezen »božja stvar«, si je
Pedro kot edini način za njeno
ublažitev predstavljal to, da prosi
Gospoda, naj bolezen »prenese« nanj.
Ta prenos je deloval vsaj enkrat.
»Dogajalo se je,« poroča Paco Botella,
»da je izboljšanje očetovega stanja
sovpadalo s tem, da je zbolel Pedro,
bolela ga je glava, imel je prebavne
težave in vročino. Ko pa je Pedro
okreval, se je poslabšalo očetu.«[69]

Kot pravi Pedro Casciaro, je bila
zaskrbljenost zaradi visoke očetove
temperature tisto, kar »me je
spodbudilo, da sem prosil Boga, naj
mu vročino odvzame in jo dá meni.
Morda sem to prošnjo izrekel, ne da
bi verjel, da me Gospod lahko usliši
… zato sem se zelo ustrašil, ko me je
še istega večera začelo strašno
kuhati, očetu pa je vročina upadla.
Poklicali so zdravnika in postavil je
diagnozo, da imam tifus ali paratifus,
ter me poslal na preiskave. Rezultat



preiskav je bil negativen, jaz pa sem
še vedno imel visoko vročino.«[70]

To se je dogajalo 23. marca in oče je
pisal Juanu – kot smo malo prej
povedali – ter mu pripovedoval o
svojih obiskih pri zdravnikih in o
tem, kako je bilo po njegovem
mnenju brez razloga porabljenih kar
precej pezet, ki so jih potrebovali za
druge namene. Pljučni specialist na
njem sploh ni našel nikakršnega
obolenja niti sledu o kalcifikaciji
tuberkuloznega izvora. Poslal ga je
torej k specialistu za grlo, ki prav
tako ni našel ničesar posebnega in je
primer opisal z izrazom »nikogaršnja
zemlja«.[71] Se pravi, da pacient kaže
neobičajne patološke simptome, ne
da bi se v njem trdno ustalila kakšna
določena bolezen.

Očetovo pismo Juanu se nadaljuje s
pojasnjevanjem primera: Ricardo
mi je začel dajati blažilne injekcije
za pljuča – želja po trošenju



denarja. To ti povem iz globine
svoje duše. Zatem pa doda: Ubogi
Perico nam je danes zbolel – že
tretjič, odkar je v Burgosu – in
vročina mu nezadržno narašča.
Želel bi, da ta primer preučiš ti.[72]

Dejansko je v njegovi bližini ležal
Pedro, ki ga je mučila nerazložljiva
vročina štirideset stopinj, strah,
dvomi in obžalovanje, ker ni dotlej še
ničesar razkril očetu. »V veliki stiski
in zadregi,« pripoveduje Pedro, »sem
končno očetu povedal, kaj sem prosil
Gospoda. – Naj ti nikoli več ne pride
na misel storiti kaj takega, mi je
dejal. Pomiri se.«[73] Vročina je
izginila kakor uročena, tako kot se je
pojavila, in za nekaj časa se je je
znebil tudi oče.

Zavedajoč se napornega dela in
postenja, ki se mu je podvrgel, so
njegovi sinovi, zlasti Pedro in Paco,
še naprej izmenično bdeli nad njim
…



V nedeljo, 27. marca 1938, je
Jožefmarija pisal pismo Juanu
Jiménezu Vargasu, medtem pa sta ga
Pedro in Paco skušala prepričati, naj
si obleče spodnjo majico. Ne zato, ker
bi očeta mučil prehlad ali pljučnica.
Ostra burgoška zima je še kar trajala
in poletni talar, ki ga je imel na sebi,
ni bil zadostna obramba pred
mrazom. Nikakor nista hotela
odnehati in ga pustiti pri miru:

Ti fantje me na veliko gnjavijo zaradi
zdravja in bolezni. Razen tega, da
sem debelušen, kar je seveda precej
sitno, me to vprašanje ne skrbi:
skrbijo me duše – tudi moja.[74]

(Omenjena spodnja majica je bila
edinstven kos perila neznanega
izvora. Izmenoma so jo nosili Pedro,
Paco in José María Albareda, vsi
razen očeta.)

Jožefmarija ni zmogel osredotočiti
svoje pozornosti na pisanje, da bi
Juanu pojasnil, kaj se je dogajalo



okrog njega. Smešen prizor sta mu
zaigrala njegova sinova, ki sta mu
hotela skoraj na silo obleči tisto
slavno majico:

Kakšne neumnosti ti pišem! Res je,
toda vse, za kar se naprezamo ubogi
človečki, celo svetost, je stkano iz
neznatnih drobnarij, ki lahko, če so
spravljene v red, oblikujejo krasno
preprogo junaštva ali nizkotnosti,
kreposti ali grehov. Junaške pesnitve
– naša Pesem o Cidu – vselej
pripovedujejo o gromozanskih
pustolovščinah, toda pomešanih z
drobnimi pripetljaji iz junakovega
domačega življenja. Želim si, da bi bil
ti vselej zelo – premočrtno! – pozoren
na majhne stvari. In jaz tudi. In jaz
tudi.[75]

Tudi če priznamo, da so bile namere
njegovih sinov vredne pohvale, je
dejstvo, da so mu bili silno nadležni
in mu še dihati niso pustili. Tako
Jožefmarija ni užival niti najmanjše



neodvisnosti, da bi si organiziral
svoje življenje. Budno so spremljali
njegova mrtvičenja in bedenja,
preverjali, ali je spal na tleh ali ne.
Strogo so spremljali sledove
njegovega posta, preiskovali, kaj je
jedel in kdaj. Pedro in Paco sta bila
prava vohljača. Nadzorovala sta tudi
njegovo žejo. (To sta opazila, če je
govoril z zlomljenim glasom zaradi
izsušenih ust in grla ali če je njegova
izgovorjava pričala, da ima čisto suh
jezik.) Ko se jima oče nikakor ni hotel
ukloniti, sta začela znova, in ker sta
šla predaleč, je med njimi prihajalo
do resnih scen:[76]

Prav neznosna sta (sic). Najprej
zaženeta strašen vik in krik, potem
pa me stalno silita k hrani … Reci
jima ti, naj me pustita pri miru,[77] je
pisal Joséju Maríi Albaredi.

Napetost je brez kakršnegakoli
dvoma dosegla višek 30. aprila, ko je
moral oče vsiljivca ostro zaustaviti.



Brez vpitja. Brez pregovarjanja.
Enostavno jima je na mizi pustil
listič, na katerem je pisalo:

1) Odločil sem se, da vama ne
dopustim vmešavanja v zadeve, ki so
izredno povezane z mojo vestjo.

2) Nikoli vama ne bom dajal
nikakršnih pojasnil.

3) Jedel bom, kjer se mi bo zazdelo in
kadar se mi bo zazdelo: čas in kraj mi
bo narekovala dolžnost.

4) Če se bosta še naprej vtikala v to
zadevo, bom prisiljen z muko
zapustiti Burgos.

5) Zgoraj povedano velja tudi za
način in ure spanja.

IN KONEC.

NE DOPUŠČAM POGOVOROV O TEH
STVAREH.[78]



Zatem je Juanu poslal pismo, ki prav
nič ne zaostaja za lističem in v
katerem mu je med drugim dejal:

Naj bo jasno, da jaz – čeprav v
Burgosu nimam voditelja – ne smem
storiti ničesar, kar bi predstavljalo
neposredno nevarnost za zdravje.
Vseeno pa ne morem mimo dejstva,
da naš cilj ni to, da se igramo in
storimo nekaj dobrega …, temveč je
potrebno, da z izpolnjevanjem božje
volje jaz postanem svet, pa naj stane,
kar hoče! … Tudi če bi me to stalo
zdravja, kar pa se ne bo zgodilo.

Ta odločitev je tako globoko
zakoreninjena, tako jasno to vidim,
da noben človeški pomislek ne sme
ovirati njene uresničitve.

Govorim ti z vso preprostostjo.
Razlogov je dovolj: ker si ob meni
preživel več časa kot kdorkoli drug in
ker gotovo razumeš, da sem potreben
udarcev s sekiro.[79]



↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] V nekem pismu Isidoru omenja, da
je srečal mater Álvara del Portilla,
gospo Clementino Diez de Sollano, in
da mu je povedala o poskusih, da bi
Álvara spravili iz Madrida po
diplomatski poti kot mehiškega
državljana. O teh prizadevanjih
pripominja Isidoru: Vidim, da bo to
zaman, saj bom sam že prej
prispel v Ameriko in zadevo
osebno uredil (prim. Pismo iz
Burgosa Isidoru Zorzanu Ledesmi,
EF-380203-1).

V pismu gospodu Franciscu Moránu
Ramosu pa z mislijo na zavzetje
Madrida naravnost reče: Želel bi se
svojemu dragemu gospodu vikarju
ponuditi, da grem delat v naš
Madrid skupaj s prvimi, ki se bodo

https://opusdei.org/sl-si/article/4-hotel-sabadell/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


odpravili tja. Za to bo potrebno
imeti pripravljene ustrezne
dokumente […]. Prosim vas, moj
gospod vikar, da sprejmete moje
skromno služenje, ki vam ga
izročam z najboljšo voljo, in mi
priskrbite potrebni dokument, da
ne bom imel težav, ko se zgodi tako
zaželena osvojitev Madrida (Pismo
iz Burgosa, EF-380303-3). Prim. tudi
Pismi iz Burgosa Enriqueju Alonsu-
Martínezu Saumellu, EF-380327-1 in
EF-380425-2.

[2] Zapiski, št. 1483, 12. 1. 1938; Pismo
iz Burgosa msgr. Franciscu Javierju
Lauzurici Torralbi, EF-380206-1. 
Mali, piše nekomu izmed svojih
ljudi, povej Gospodu, da
potrebujemo … en milijonček … in
petdeset mož, ki ga bodo ljubili
nad vsemi stvarmi! Pa vendar,
kako dobro je ne imeti niti pezete!
Ampak … treba je vztrajati v
prošnji. Ah! In še avtomobil, da,
kak majhen Chrysler na primer.



Vedi, da to prosim Gospoda,
medtem ko ti pišem, s tistim
trdnim upanjem, ki mi je
navdajalo vso dušo, ko sem kot
otrok pisal svetim trem kraljem.
Bomo videli. Bomo videli!(Pismo iz
Burgosa Enriqueju Alonsu-Martínezu
Saumellu, EF-380204-1).

[3] Pismo iz Pamplone Ricardu
Fernándezu Vallespínu, EF-371231-3.

[4] Pismo iz Burgosa msgr. Franciscu
Javierju Lauzurici Torralbi in msgr.
Marcelinu Olaechei Loizagi,
EF-380116-2. Na prvo – poskusno –
potovanje, pravi v neki katarini dne
17. januarja, nameravam odriniti
pojutrišnjem. Če Bog dá, bom
nazadnje prispel v Bilbao, kamor
bom šel prosit miloščino. Sancti
Angeli Custodes nostri! … (Zapiski,
št. 1494).

[5] Pismo Juanu Franciscu Moránu
Ramosu. Prim. Pismo iz Burgosa
msgr. Franciscu Javierju Lauzurici



Torralbi in Marcelinu Olaechei
Loizagi, EF-380116-2; prim. tudi 
Zapiski, št. 1490, 15. 1. 1938.

[6] Pismo iz Burgosa Manuelu Sainzu
de los Terrerosu, EF-380117-3.

[7] Pismo iz Burgosa Isidoru Zorzanu
Ledesmi, EF-380118-1.

[8] Zapiski, št. 1494, 17. 1. 1938.

[9] Prim. prav tam, št. 1499–1501, 19.
in 20. 1. 1938; in Pismo iz Burgosa
Jacintu Valentínu Gamazu (očetu),
EF-380204-7. Pozneje, marca 1939, se
je srečal s to družino v kraju Boecillo
in daroval mašo za dušo svojega sina
Jacinta (prim. RHF, D-04691).

[10] Zapiski, št. 1505; prim. prav tam,
št. 1503, 21. 1. 1938, št. 1506, 22. 1.
1938, in št. 1508, 23. 1. 1938.

Obstajata dve Jožefmarijevi pismi
gospe Josefi (Pepi) Segovia Morón iz
Terezijanske ustanove, napisani po



pogovoru v Salamanki. V enem od
teh – Burgos, 3. marca 1938 – ji pravi:
Dirjam sem ter tja: če naletim na
hčere gospoda Pedra, jim naložim 
kak nagovor … Tako je bilo trikrat
v Bilbau, v Valladolidu, v Ávili, v
Leónu in Astorgi, v San
Sebastiánu, v Zaragozi … Se vam
zdi v redu? Če mi tega izrecno ne
odobrite, bom obmolknil
(EF-380303-4).

Jožefmarija je skladno s predlaganim
načrtom poskušal tolažiti duhovne
hčere gospoda Pedra Povede, ki so
bile globoko užaloščene zaradi smrti
svojega ustanovitelja. Le kaj bi
mogel jaz odreči Pepi Segovia?
Rekel sem ji, da jo bom vedno
klical »moja sestra«, moja dobra
sestra. To je zapisal v neki katarini
25. januarja 1938 (prim. Zapiski, št.
1510).

[11] Zapiski, št. 1506, 22. 1. 1938, in št.
1509, 24. 1. 1938.



[12] Prav tam, št. 1510.

[13] Prav tam, št. 1514.

[14] Prav tam, št. 1517.

[15] Prav tam, št. 1520.

[16] Prav tam, št. 1521.

[17] Prav tam, št. 1522.

[18] Prav tam, št. 1523.

[19] Prav tam, št. 1530; prim. tudi št.
1531 in 1534, 9. in 10. 2. 1938. Dne 9.
tega meseca grem spet v
Salamanko. Čisto nič mi ni do tega
plesa! Prav rad bi se zaprl v kak
samostan ter molil in delal
pokoro, dokler se vojna ne konča …
Toda to bi bilo prvič, ko bi storil
svojo voljo, in naravno – oziroma
nadnaravno – je, da je tudi tokrat
ne bom storil (prim. Pismo iz
Burgosa Juanu Jiménezu Vargasu,
EF-380207-3).



[20] O pogovoru, ki ga je imel 10.
februarja 1938 z madridskim
generalnim vikarjem, je ohranjena
ustanoviteljeva rokopisna zabeležka,
ki se začne tako: Karkoli bi povedal
o njegovi ljubeznivosti do Dela in
do mene, je malo. Gospod Morán je
z resničnim navdušenjem govoril o
vsem našem, kot bi bilo nekaj
njegovega, nato pa našteje teme, ki
sta jih obravnavala (prim. AGP, RHF,
AVF-0020).

[21] Izvirnik v: RHF, D-15226/1. Pismo
je datirano v kraju »Vigo, 9. 2. 1938«.

[22] Prim. Zapiski, št. 1540 in 1543, 15.
in 17. 2. 1938.

[23] Prav tam, št. 1544, 18. 2. 1938.

[24] Prav tam, št. 1545.

[25] Prav tam, št. 1547.

[26] Prav tam, št. 1566–1567. »O. c. P. a.
I. p. M.« – Omnes cum Petro ad Iesum



per Mariam (vsi s Petrom k Jezusu po
Mariji).

[27] Zapiski, št. 1568–1569. Antonio
Rodilla Zanón se je rodil leta 1897, v
duhovnika je bil posvečen leta 1921.
Bil je ravnatelj Študentskega doma
blaženi Janez de Ribera v Valenciji
(1923–1939). Generalni vikar te
škofije (1938–1944) in rektor
semenišča (1939–1969). Kanonik v
Valenciji in častni prelat njegove
svetosti (1972). Umrl je leta 1984.

[28] Zapiski, št. 1572, 15. 4. 1938, in
1573, 4. 6. 1938.

[29] Prim. Pismo iz Burgosa Juanu
Jiménezu Vargasu, EF-380323-1.

[30] Pismo iz Burgosa Ricardu
Fernándezu Vallespínu, EF-380327-2.

[31] Zapiski, št. 1567, 10. 3. 1938.

[32] Sv. Janez od Križa, Temna noč, II,
21, Družina, Ljubljana 2011. Tako



prispodoba kot beseda sama sta
nekaj neobičajnega v
ustanoviteljevih spisih. Beseda
»livreja« se v Zasebnih zapiskih
pojavi samo enkrat, vendar v
dobesednem smislu in sodobnem
pomenu (prim. Zapiski, št. 187, 5. 4.
1931; prim. tudi Kovačnica, št. 174).

[33] Prim. Zapiski, št. 244, 31. 8. 1931.
Besedilo je navedeno v VI. poglavju
tega življenjepisa, 4. Iz Zavoda za
bolne v Zavod sv. Elizabete; prim. tudi
Kovačnica, št. 39.

[34] Navodilo, 19. 3. 1934, št. 7.

[35] Prim. Zapiski, št. 274, 9. 9. 1931.

[36] Prim. prav tam, št. 1729, 24. 6.
1933.

[37] Prim. prav tam, št. 877, 24. 11.
1932.



[38] »Pogosto preide precej časa,
včasih cela leta,« pravi sv. Janez od
Križa; prim. Temna noč, II, 1.

[39] Prim. Zapiski, št. 1372, 30. 6. 1936.

[40] Pismo iz Burgosa Juanu Jiménezu
Vargasu, EF-380227-3. Podobno je
leta 1937 namignil Franciscu Botelli
Raduánu: Hočeš, da ti povem,
Pacorro, kaj se dogaja z dedkom?
Povedal ti bom – deloma: zelo
zasebne skrbi, zelo … njegove
(Pismo iz Madrida, EF-370530-1). Na
ta način mu je o tem, kar se mu je
dejansko dogajalo, povedal toliko kot
nič.

[41] Prim. Zapiski, št. 1567 in 1569, 10.
in 21. 3. 1938.

[42] Prav tam, št. 1379–1380, 8. in 9. 5.
1937.

[43] Mt 22,13.

[44] Zapiski, št. 1567, 10. 3. 1938.



[45] Prav tam, št. 1569, 21. 3. 1938.

[46] Prav tam, št. 1380, 9. 5. 1937.

[47] Prav tam, št. 1391, 26. 5. 1937.

[48] Prim. A. Tanquerey, Compendio de
Teología Ascética y Mística, Madrid
1990, št. 1464.

[49] Zapiski, št. 1379, 8. 5. 1937.

[50] 10. maja bo spet zapisal: Nič mi ne
pride na misel: še vedno sem čisto
bebast (Zapiski, št. 1381).

[51] Prav tam, št. 1567, 10. 3. 1938.

[52] To bi lahko deloma pojasnilo
nekatere pomote v njegovem
spominu. Prim.Zapiski, št. 1440, 22.
12. 1937.

[53] Prav tam, št. 1391, 26. 5. 1937.

[54] Prav tam, št. 1379, 8. 5. 1937. O
Gospod! Ti veš, da te ljubim. – Sveta
Marija, Upanje, Mati!



[55] Prav tam, št. 1391, 26. 5. 1937.

[56] Prav tam, št. 1567, 10. 3. 1938. 
Gaudium cum pace – veselje in mir.

[57] Prav tam, št. 1569, 21. 3. 1938.

[58] Prav tam, št. 1567, 10. 3. 1938.

[59] Prav tam, št. 1380, 9. 5. 1937. Fiat –
zgôdi se.

»Ustanovitelj Opus Dei ni samo z
veseljem sprejemal križa v bolezni, v
preganjanju, v vsakovrstnih zunanjih
težavah in v notranjih očiščevanjih,
skozi katera ga je vodil Bog, temveč
ga je poleg tega tudi iskal v globokem
prepričanju, da srečati križ pomeni
srečati Kristusa« (Álvaro del Portillo, 
Sacerdotes para …, op. cit., str. 992).

[60] Zapiski, št. 1388. Da je zabeležka
avtobiografska, razberemo iz
datuma, ki je prav v obdobju
prečiščevanja, in iz sovpadanja
simptomov z izkustvi ob drugih



priložnostih: Burgos in Samostan sv.
Dominika v Silosu (prim. prav tam,
št. 1569, 21. 3. 1938, in št. 1589, 15. 9.
1938). Pa tudi glede dejanj ljubezni,
ki so samo na ustnicah, bo ob neki
podobni priložnosti dejal: komedijo
zganjam (prim. prav tam, št. 1589).

[61] Prim. Pismo članom Dela v
Madridu, EF-370521-2.

[62] Pismo članom Dela v Valenciji,
EF-370421-1.

[63] Prim. prav tam.

[64] Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, str. 63.

[65] Pismo iz Zaragoze, EF-380224-1. O
faringitisu: Pismo iz Pamplone Juanu
Jiménezu Vargasu, EF-380227-3; in 
Zapiski, št. 1547, 21. 2. 1938.

[66] Pismo iz Burgosa Juanu Jiménezu
Vargasu, EF-380323-1.



[67] Prav tam; prim. tudi Francisco
Botella Raduán, RHF, T-00159/1, str.
64–65; in Pedro Casciaro Ramírez, op.
cit., str. 149–150.

[68] Pismo iz Burgosa Ricardu
Fernándezu Vallespínu, EF-380327-2.

[69] Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, str. 74.

[70] Pedro Casciaro Ramírez, op. cit.,
str. 152.

[71] Ustanovitelj je večkrat spregovoril
o tem pregledu pri specialistih za
pljuča in za grlo. Prim. AGP, P03
1983, str. 445; in Pedro Casciaro
Ramírez, op. cit., str. 139–140:
specialistova trditev je bila, da
»očetovo obolenje leži na nikogaršnji
zemlji«.

[72] Pismo iz Burgosa Juanu Jiménezu
Vargasu, EF-380323-1.



[73] Pedro Casciaro Ramírez, op. cit.,
str. 152.

[74] Pismo iz Burgosa Juanu Jiménezu
Vargasu, EF-380327-3.

[75] Prav tam. »Tista ‘Sigefridova
majica’,« pripoveduje Pedro, »je bila
povod za to, da sem v svoji želji
poskrbeti za očeta prekoračil meje.
Oče si tiste slavne majice ni hotel
obleči […]. V bistvu je ni hotel nositi
zaradi mrtvičenja in zato, da bi jo
imeli mi. Nekega dne, ko je bilo zelo
mrzlo in je bil oče še vedno brez
glasu ter je zelo kašljal, pa sva ga
Paco in jaz iz nagiba ljubezni, vendar
prav nič nežno, skoraj fizično
prisilila, da si jo je oblekel. Že čez
nekaj minut jo je spravil s sebe in
tedaj sva spoznala, kako nedopustno
je bilo najino ravnanje. Prosila sva ga
odpuščanja in sklenila, da poiščeva
drugačne načine za negovanje
njegovega zdravja« (Pedro Casciaro
Ramírez, op. cit., str. 141).



[76] Prim. prav tam, str. 150–151; in
Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, str. 74.

[77] Pismo iz Burgosa, EF-380429-1.

[78] RHF; AVF-0095, 30. 4. 1938; in
Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, str. 75.

[79] Pismo iz Burgosa Juanu Jiménezu
Vargasu, EF-380430-1. Njegova
spovednika v Burgosu sta bila že
omenjeni gospod Saturnino Martínez
in pater Francisco de Borja López
Pérez, klaretinec, ki je bil takrat
uradni odposlanec Kongregacije
sinov Marijinega brezmadežnega
srca pri vladi v nacionalistični coni
Španije.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/3-popotnik-mojega-gospoda-

jezusa-kristusa/ (17. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/3-popotnik-mojega-gospoda-jezusa-kristusa/
https://opusdei.org/sl-si/article/3-popotnik-mojega-gospoda-jezusa-kristusa/
https://opusdei.org/sl-si/article/3-popotnik-mojega-gospoda-jezusa-kristusa/

	​3. »Popotnik mojega Gospoda Jezusa Kristusa«

