
opusdei.org

3. Politične
okoliščine

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

1. Jan. 2020

↗ Nazaj na kazalo

Tista neusmiljena in surova
državljanska vojna je Španijo
privedla na rob propada. Da se je
stanje uredilo, je bilo potrebnih
petnajst let. To seveda velja le za
gmotne dobrine, kajti druge izgube,

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


ki jih je utrpel narod, so bile
nepopravljive.

V mesečniku Novice je marca 1939
Jožefmarija razglasil konec
»prehodnega obdobja« in vrnitev v
ustaljeno življenje s temi besedami: 
Prehajamo iz zmešnjave tega časa
v dobro začrtan tir, ki nas bo vodil
do končne zmage.[1]To je bila
optimistična in duhovna, ne politična
govorica. Le kdo bi si zatiskal oči
pred vsesplošno revščino in gmotnim
pomanjkanjem, ko je bilo treba
deželo na novo izgraditi? Kljub temu
je v tonu ustanoviteljevega krožnega
pisma z dne 9. 1. 1939 čutiti trdna
nadnaravna prepričanja:

Ovire? Ne skrbijo me zunanje ovire:
zlahka jih bomo premagali. Vidim
samo enoogromno oviro: vaše
pomanjkanje sinovstva in vaše
pomanjkanje bratstva, če bi do tega
kdaj prišlo v naši družini. Vse ostalo
(gmotne stiske, dolgovi, revščina,



prezir, obrekovanje, laži,
nehvaležnost, nasprotovanje dobrih,
nerazumevanje in celo preganjanje s
strani oblasti), vse to ni prav nič
pomembno, če se zanašamo na očeta
in na brate, v polnosti zedinjeni po
Kristusu, s Kristusom in v Kristusu.
Ne bo grenkobe, ki bi nam mogla
odvzeti sladkost naše blagoslovljene
Ljubezni.[2]

Razdejanja državljanske vojne ni bilo
lahko popraviti. Prebivalstvo je na
svoji delovni sili utrpelo hude izgube.
Vsak Španec je v spominu nosil
mrtve, padle v boju ali pobite,
katerih skupno število je bilo tristo
tisoč. Zaprte in izgnane je bilo
nemogoče prešteti. Ceste in mostovi,
hiše in tovarne so bile porušene ali
opustošene. Ni bilo vozil, ladij in
strojev. Primanjkovalo je
gospodinjskih izdelkov, oblačil in
živil. Ponovna izgradnja vsega, kar je
propadalo, je zahtevala čas, delovno
silo in uvoz iz tujine. Povrhu vseh



nesreč so bile zlate rezerve Banke
Španije porabljene za vojaške
namene ali pa deponirane v drugih
državah. In kot poslednji udarec
usode je znatno upadla še kmetijska
proizvodnja. Zaradi dolgoletne suše
je bila dežela potisnjena na rob
lakote in skopo racioniranje živeža se
je podaljšalo do leta 1951.[3]

Konec vojne na žalost ni prinesel
pomiritve starih sovraštev. V zraku je
še naprej lebdel oblak jeze in besne
maščevalnosti. Dva tedna po izteku
vojne, 16. aprila 1939, je papež Pij
XII. v radijskem sporočilu
spregovoril španskim vernikom in
cerkveni hierarhiji, da bi jim izrazil
svoje »očetovske čestitke za dar miru
in zmage«. V tem radijskem
nagovoru se je znova in znova
skliceval na velikodušnost in
plemenitost španskega duha, od
katerega je pričakoval, da bo
ponovno vzpostavil življenje v deželi
skladno »s katoliško vero,



pobožnostjo in civiliziranostjo.
Zaradi tega se obračamo na
državnike in pastirje katoliške
Španije,« je nadaljeval papež, »da bi
zavedenim razsvetlili um in jim z
ljubeznijo pokazali korenine
materializma in laicizma, iz katerih
so izšle njihove zmote in nesreče […].
Prepričani smo, da bodo tisti, ki se
bodo kakor izgubljeni sinovi skušali
vrniti v Očetovo hišo, sprejeti
dobrohotno in ljubeznivo. Vam,
častiti bratje v škofovski službi,
pripada naloga, da enim in drugim
svetujete, naj s politiko pomiritve vsi
sledijo načelom, ki jih uči Cerkev in
ki jih je tako plemenito oznanjal 
Generalísimo: pravičnost, ko gre za
zločin, in dobrohotna velikodušnost
do tistih, ki so v zmoti.«[4]

Toda premagani so bili deležni precej
drugačnega ravnanja. Poleg vojaške
represije v času vojne so leta 1939
začela delovati sodišča za politične
čistke. Temu represivnemu aparatu



je dajalo veljavo več zakonov: Zakon
o politični odgovornosti (9. februar
1939) z retroaktivnim učinkom do
revolucije oktobra 1934, Zakon o
čistkah med javnimi uradniki (10.
februar 1939) in Zakon o boju proti
prostozidarstvu in komunizmu (1.
marec).[5]

Mnogo ljudi je bilo dolga leta v
zaporu ali pa so svojo obsodbo
odslužili s prisilnim delom. Drugi so
bili gmotno sankcionirani, ostali brez
službe ali bili prisiljeni oditi v
izgnanstvo. Sredi takšnih okoliščin je
bila smer ravnanja, ki jo je začrtal
Jožefmarija, vselej odpuščanje:
odpustiti in pozabiti. Medtem ko je v
času svojega skrivanja po
revolucionarnem Madridu
velikodušno zadoščeval za vse in
odklanjal delitve ljudi na dobre in
slabe, je sedaj skušal pomiriti čustva
tistih, ki jih je še vedno prevzemalo
maščevanje. Na enem od svojih
potovanj, ko je aprila 1938 šel iz



Utrere v Salamanko, je na vlaku
srečal nekega maščevalno
razpoloženega oficirja. Duhovnik
nam pripoveduje o svojem pogovoru
z njim:

Neki poročnik, ki ga je zaradi
preganjanja rdečih zadelo veliko
trpljenje v njegovi družini in na
premoženju, prerokuje o svojem
prihodnjem maščevanju. Rečem mu,
da sem trpel tako kot on, da so trpeli
moji domači in moje imetje, vendar
si želim, da rdeči živijo in se
spreobrnejo. Krščanska beseda v
njegovi plemeniti duši trči s tistimi
nasilnimi čustvi in vidi se njegov
odziv.

Zberem se, kakor pač morem, in po
svoji navadi kličem k vsem angelom
varuhom.[6]

V nekaterih je bolestno sovraštvo do
nasprotnika ostalo globoko
zakoreninjeno. Nekega dne je k
Jožefmariju prišel neki mož, ki so mu



komunisti ubili več sorodnikov kar
na odprtem polju, na križišču neke
ceste. Ta človek je hotel prav na
tistem mestu postaviti velik križ v
spomin na svoje domače, ki so bili
tam usmrčeni. Tega ne smeš storiti,
mu je rekel duhovnik, ker te žene
sovraštvo: to ne bi bil Kristusov,
ampak hudičev križ.[7] Križ ni bil
postavljen in tisti človek je znal
odpustiti. Toda vsi niso odpuščali. Od
konca vojne je minilo že več
mesecev, ko se je duhovniku nekega
dne primerilo, da je moral v Madridu
vzeti taksi. Po svoji navadi se je
kmalu spustil v kramljanje z
voznikom, mu govoril o Bogu, o
posvečevanju dela in sožitja ter o
pozabljanju nesreče, ki je doletela
Španijo. Taksist ga je poslušal in ni
odprl ust. Ko je prispel na cilj in je
Jožefmarija izstopil, ga mož vpraša:

– Poslušajte, kje ste bili vi v času
vojne?



– V Madridu, mu odgovori duhovnik.

– Škoda, da vas niso ubili! odvrne
taksist.

Jožefmarija ni rekel niti besedice.
Niti z najmanjšo kretnjo ni pokazal
svojega ogorčenja. Nasprotno,
povsem mirno je taksista vprašal:

– Imate otroke?

In ker je ta pokimal, je k ceni vožnje
dodal še lepo napitnino:

– Izvolite, kupíte kakšno slaščico za
svojo ženo in otroke.[8]

Španija je po vojni ostala silno
militarizirana država, katere oblast
je bila skoncentrirana v osebi
državnega voditelja, ki je bil tudi
vodja vlade, vojske in Narodnega
gibanja.[9] V Španiji je vladal skrajni
nacionalizem, zaradi katerega je bila
omejena osebna svoboda mišljenja,
govora in združevanja. Poleg te



usmeritve, značilne za avtoritarno
državo, so bile navzoče še ideologije
drugih nekdanjih strank:
monarhistov, republikancev,
tradicionalistov, demokratov.
Politični režim, ki je bil uveden z
državljansko vojno, je sčasoma dobil
ime »frankizem«. Natančna razlaga
takšnega režima ni enostavna, kajti
njegova notranja moč in povezanost
je slonela na liku Francisca Franca
ter na njegovem osebnem in
avtoritarnem izvajanju oblasti, ki je
bilo podprto s spretnostjo pri
imenovanjih na vladne položaje.
Periodična vključenost različnih
skupin, navzočih v življenju naroda,
in njihovo sodelovanje v vladi sta
pripomogla k njenemu obstanku.
Njegova politika je bila v svojem
bistvu pragmatičnega značaja, kar je
izstopalo zlasti v prvih letih režima.
Takrat se je moral Franco spoprijeti z
nevarnostmi druge svetovne vojne,
glede katere je državo ohranil v
neodvisnosti.[10]



Gorečnost katoličanov, ki so tista leta
boja, trpljenja in odrekanja doživljali
kot pravi križarski pohod (tako se je
izrazila tudi španska cerkvena
hierarhija), je vsepovsod poživila
vero in zagretost ljudstva.[11] In tako
kot je bilo preganjanje vere
razpoznavno znamenje
republikanskega režima, je bila
zaščita Cerkve ena izmed značilnih
lastnosti Francove Španije. V dolgih
letih frankistične diktature so bila
obdobja zbliževanja in sodelovanja
ter obdobja oddaljenosti in trenj med
Cerkvijo in državo. Vedno pa je to
potekalo v ozračju naklonjenosti in
večje ali manjše neodvisnosti v
posameznih obdobjih. Komaj je bilo
državljanske vojne konec, se je z
državno pomočjo začela obnova
cerkva in samostanov, uničenih v
preteklih letih. Pastoralno delo se je
okrepilo. Semenišča so bila spet
polna. Naraslo je število
prakticirajočih katoličanov. Vendar
pa – in to je bila prva točka spora



med Cerkvijo in državo – ni bilo
mogoče takoj zapolniti škofovskih
sedežev, ki so bili med vojno
izpraznjeni zaradi škofove smrti.
Treba je bilo počakati na nadaljnje
dogovore med vlado in Vatikanom.

Ob koncu vojne je Španija veljala za
uradno katoliško deželo in tudi njeni
oblastniki so bili katoliki. Zato je
država kot veljaven dokument
obravnavala konkordat iz leta 1851,
katerega se republikanska oblast ni
držala, četudi ga ni javno zavrgla.
Tisti konkordat je španskim kraljem
priznaval privilegij, da določajo
kandidate za škofovske sedeže.
General Franco je kot vodja države
hotel omenjeni privilegij pridržati
zase. Nasproti takšni drži je Sveti
sedež zagovarjal mnenje, da je
konkordat iz leta 1851 prenehal
veljati zaradi korenitih sprememb,
do katerih je prišlo v teku enega
stoletja. V resnici so razlogi, zaradi
katerih je papež Pij XII. nasprotoval



priznanju pravice do pokroviteljstva
in predlaganja škofovskih
kandidatov, izvirali iz nekaterih
sporov in trenj med Cerkvijo in
civilno oblastjo. Med temi je bila na
primer prepoved širjenja nekaterih
pastirskih pisem in okrožnice Mit
brennender Sorge proti nacizmu;
prisotno je bilo vmešavanje civilne
oblasti v cerkvene zadeve, pa tudi
strah, da bi morebitna potrditev
špansko-nemškega kulturnega
dogovora privedla do uvajanja
protikrščanske ideologije v Španiji.
Šlo je nadalje za notranjepolitična
vprašanja, povezana z
zaskrbljenostjo vlade, da ne bi mogla
nadzirati baskovskih in katalonskih
nacionalističnih teženj; na strani
Cerkve pa so izstopale težave in
ovire, ki so jih v teh regijah morali
trpeti nekateri cerkveni
dostojanstveniki zaradi nestrinjanja
s Francovimi političnimi pogledi.[12]



Pričeli so se pogovori med Španijo in
Svetim sedežem in po številnih
napetostih je bil 7. junija 1941
dosežen sporazum. Poleg splošnih
določb, ki so v besedilo vključevale
prve člene konkordata iz leta 1851, in
zaveze španske vlade, da ne bo
izdajala zakonov o mešanih
področjih, je bil v tem sporazumu
določen tudi način za predlaganje
škofov na izpraznjene škofovske
sedeže. Vzpostavljen je bil postopek,
ki naj bi se začel z zaupnim
posvetovanjem med vlado in
nuncijem s ciljem, da se sestavi
seznam šestih za položaj primernih
oseb. Izmed imen na tem seznamu
naj bi papež izbral tri kandidate in to
po nunciju sporočil vladi; potem naj
bi vodja države v roku tridesetih dni
uradno izbral enega od njih.[13]

Cerkvena imenovanja, ki jih je pred
leti opravila republikanska oblast, je
bilo treba formalizirati, saj niso
imela ustrezne cerkvenopravne



osnove. Tako se je zgodilo z
Jožefmarijevim imenovanjem na
mesto rektorja Kraljevega zavoda sv.
Elizabete. To imenovanje je podpisal
predsednik španske republike leta
1934, de facto pa ga je priznala
cerkvena oblast (ordinarij Škofije
Madrid - Alcalá in zaragoški nadškof,
kot smo že videli). In sedaj, ko se je
Sveti sedež strinjal, da novi vodja
španske države uveljavlja pravice do
imenovanj v zavodu, se je gospod
Leopoldo lotil formaliziranja
položaja rektorja Sv. Elizabete, ki ga
je dejansko in z njegovim
dovoljenjem opravljal Jožefmarija že
od leta 1934. Tako je 17. januarja
1942 na Svet za narodno dediščino –
urad, pod katerega je takrat spadal
Zavod sv. Elizabete – poslal troje
imen, da bi vodja države izbral enega
izmed njih. Gospod Leopoldo je z
jasnim namenom, da bi bilo mesto
dodeljeno tistemu, ki je to službo že
opravljal, se pravi Jožefmariju,
predložil seznam kandidatov, začenši



z besedami: »Na prvem mestu
predlagam zglednega duhovnika, ki
trenutno zaseda ta položaj in ki je po
moji presoji nadvse priporočljiv za to
službo.«[14] Dne 3. februarja 1942 je
bil Jožefmarija še drugič imenovan
za rektorja – zaradi revizije
položajev, ki jo je opravila nova
civilna oblast. S tem je bila njegova
inkardinacija v madridski škofiji
potrjena in zapečatena.[15]

* * *

Leta poprej je ustanovitelj zapisal, da
si Božjega dela ni zamislil človek,
zato da bi našel rešitev za
obžalovanja vreden položaj
Cerkve v Španiji od leta 1931 dalje.
[16] Prav tako njegovo poslanstvo ni
bilo, da posega v sedanje napetosti
med tradicionalnim španskim
katolištvom in novonastajajočimi
kulturnimi tokovi. Osredotočen na
svoj cilj se je ustanovitelj popolnoma
prepustil plodovitemu in tihemu



duhovniškemu delu. Najprej, kot
bomo videli, se je posvetil temu, da
poživi duhovni zagon med duhovniki
španskih škofij, zatem pa
požrtvovalnemu opravljanju svoje
službe v težkih političnih razmerah.
Duhovnik je skrbel za pomoči
potrebne, ne oziraje se na osebne ali
strankarske pomisleke, brez
razlikovanja na osnovi vere ali
ideoloških prepričanj. Javier
Echevarría se je spominjal, da je
kmalu po smrti nekega človeka, ki je
bil po koncu vojne zatiran in
preganjan, imel priložnost prebrati
pismo, v katerem je vdova izrazila
svojo hvaležnost Jožefmariju, ker je v
tistem času spremljal njenega moža
in mu stal ob strani. Bila so, tako je
dejala ta dobra žena, »leta, ko si
nihče – niti najbližji prijatelji – ni
upal pokazati naklonjenosti njemu,
ker je bil v zaporu zaradi obtožbe, da
je pripadnik prostozidarstva«.[17]



Duhovnik se je junaško odločil – in
junaško je bilo spoštovati to odločitev
vse do skrajnih posledic –, da se bo
izogibal vsakršni oznaki, ki bi
pomenila pridružitev takšni ali
drugačni politični struji. V tistem
času je bil kot splošna navada
razširjen rimski, fašistični pozdrav z
iztegnjeno roko in odprto dlanjo
(večina ljudi je v tem videla nasprotje
komunističnega pozdrava s stisnjeno
pestjo). Jožefmarija ni nikdar
pozdravljal na ta način, saj je to štel
za kretnjo s političnim pomenom. Na
uradnih slovesnostih ali kadar so
zaigrali narodno himno, je stal in
ohranjal spoštljivo držo.[18]

S tako vestnim prizadevanjem za
neodvisnost in nepovezanost s
kakršnimkoli strankarstvom je
ustanovitelj ne samo zagotavljal
neokuženost Dela z vidika njegove
univerzalnosti, ampak je tudi branil
krščansko svobodo vseh, ki so
prihajali v stik z apostolatom Opus



Dei ter so v sebi nosili vsak svoja
osebna čustva in prepričanja glede
političnih, družbenih, znanstvenih in
domoljubnih vprašanj. O tem
spoštovanju različnih mnenj priča
anekdota, ki jo pripoveduje Juan
Bautista Torelló, član Dela. Pisalo se
je leto 1941, čas razgrete
nacionalistične vznesenosti med
pripadniki Falange. V tistih dneh so
barcelonske zidove in fasade prekrili
domoljubni napisi: »Če si Španec,
govôri špansko!« ali še drugi v
takšnem slogu: »Španec, govôri jezik
imperija!« Med daljšim pogovorom je
Juan Bautista Jožefmariju povedal,
da je član neke organizacije za
obrambo katalonske kulture, ki jo je
policija obravnavala kot tajno in
protifrankistično, saj je bila raba
katalonskega jezika prepovedana.
Ustanovitelj ga je spomnil, da v tem
pogledu uživa vso svobodo: to je bila
njegova stvar in nihče v Delu ga ne
bo o tem spraševal. Ampak ko si mi
že to povedal, je dodal duhovnik, bi



ti želel dati nasvet. Prizadevaj si,
da te ne zaprejo, kajti malo nas je
in ne moremo si privoščiti tega
razkošja, da bi bil kdo izmed nas v
zaporu.[19]Članov Dela v Barceloni
takrat ni bilo več kot pol ducata.

V odnosu do frankističnega režima je
ustanovitelj ohranjal stališče
neodvisnosti. Cenil je to, da je režim
po dolgih letih anarhije in verskega
preganjanja vzpostavil mir, ni pa
sprejemal ravnanja tistih, ki so si
skušali prilastiti zasluge za tolikšno
požrtvovalnost in junaštvo pri
obrambi pravic Cerkve in človeške
osebe oziroma so to pripisovali
enemu samemu človeku, pa naj je
bila njegova vloga v državljanski
vojni še tako pomembna.[20]

Da se ne bi zapletel v politično
dogajanje in da apostolske dejavnosti
Dela ne bi bile pod vplivom politike,
je bil ustanovitelj skrajno previden
pri svojih stikih s civilnimi oblastmi.



Kljub vsemu pa mu je nekaj ljudi
onemogočalo, da bi ohranil to
distanco, zato je po preselitvi v Rim
sklenil, da se bo v Španijo vračal le
poredkoma. To je bil eden od
razlogov, priznava, ki so me
prisilili, da od leta 1946 nisem
živel v Španiji, kamor sem se odtlej
vračal zgolj ob zelo redkih
priložnostih in le za nekaj dni.[21]

* * *

Španske državljanske vojne še ni bilo
konec, ko se je v Hitlerjevi Nemčiji
razmahnila politika z zahtevami po
širitvi in priključevanju ozemelj, kar
je pozneje privedlo do evropske,
potem pa svetovne vojne. Španci so z
osuplostjo gledali, kako so se
sovjetske in nacistične sile, ki so se še
nekaj mesecev prej spopadale na
španskih tleh, cinično dogovorile o
razdelitvi Poljske. Po zasedbi Poljske
v septembru 1939 so sledile invazije
na druge države. Maja 1940 so



nemške čete zasedle Belgijo in
Nizozemsko ter se pognale v
Francijo, ki so jo prekorakale od
severa do juga in v mesecu juniju
dosegle špansko mejo pri kraju
Hendaye.

Španska vlada je sprva vodila
politiko nevtralnosti. Junija 1940 je
svoje prvotno stališče spremenila in
prešla k politiki »nevojskovanja«, ki
jo je kljub ostrim sunkom ohranila
do leta 1943, v obdobju velikih zmag
in napredovanja nemške vojske. V
tistih letih se je morala pogajati s
silami osi (Francov pogovor s
Hitlerjem 23. oktobra 1940 v
Hendayu in z Mussolinijem 12.
februarja 1941 v Bordigheri) in
država je šla skozi resne grožnje, ki
so se odražale v njeni zunanji
politiki. Spomladi 1943 je španska
vlada znova spremenila smer in
prevzela načelo stroge nevtralnosti,
pri čemer se je vse bolj nagibala k



zaveznikom. Španija naposled ni
vstopila v vojno.[22]

Velik del Falange, vključno z
nekaterimi vladnimi ministri, je
hotel od vsega začetka podpirati
nemško stvar in potegniti državo na
stran dozdevnega zmagovalca. Tako
je moral Franco v prvih letih vojne
na vse mogoče načine loviti
ravnotežje. Po zasedbi Francije so
bili pritiski Nemcev, da bi prečkali
Španijo, zavzeli Gibraltar in prešli v
Afriko, tako močni, da se jim je bilo
zelo težko upreti (in enako se je
zgodilo konec leta 1942 ob izkrcanju
zaveznikov v severni Afriki). Spričo
resnosti trenutka je Jožefmarija
pomislil na svoje sinove, ki so skoraj
vsi izpolnjevali starostne pogoje za
vojsko. Živo si je predstavljal, kako so
zopet razpršeni po frontah in kako je
razvoj Dela ponovno ohromljen. Zato
je nekaj tednov pred Francovim
srečanjem s Hitlerjem, 1. oktobra
1940, svojim sinovom, ki so se zbrali



v Madridu na predvečer dvanajste
obletnice ustanovitve Dela, ponovil
vprašanje, zastavljeno že pred
državljansko vojno: Če jaz umrem,
boš nadaljeval z Delom?[23]

Leta 1936 je španska vojna pokopala
upanje o začetku dejavnosti v Parizu.
Sedaj, leta 1940, je svetovna vojna
prekrižala načrte mladim članom
Opus Dei, ki so želeli odpotovati v
tujino in študirati na evropskih
univerzah. Z odprtim, katoliškim
duhom so za svojo prvo domovino
šteli Španijo, za drugo pa svet. In ta
velikodušna odprtost, ki je koreninila
v duhu Dela in v zgledu
ustanovitelja, se je odražala v drži
razumevanja do tistih, ki so v
političnih zadevah zagovarjali
nasprotna mnenja.

Medtem je nacistična ideologija
naglo okuževala študentsko mladino,
ki je ob pomanjkanju izkušenj in
nabita z mladostno zagretostjo



zapadala v nestrpnost. Zaradi tega
nekateri niso razumeli, zakaj so člani
Opus Dei zavračali to, da bi
skupinsko sledili ukazom in geslom
falangističnega gibanja, ki je takrat
prevladovalo na oblasti.[24]

O Jožefmarijevih pogledih na
nacizem je ohranjena nazorna
zgodba: avgusta 1941 je oče na vlaku
Madrid–Ávila srečal družino Díaz
Ambrona, ki je ni videl od
državljanske vojne naprej. Ko je
Jožefmarija prišel do kupeja, v
katerem je potovala ta družina, je
pogledal deklico, ki je bila z njimi, se
v trenutnem vzgibu obrnil k njenim
staršem in vzkliknil: »To deklico sem
krstil jaz.«[25]

Ko sta se med potjo pogovarjala z
očetom, si je gospod Domingo o njem
ustvaril visoko mnenje. Še posebej
mu je vzbudila pozornost natančna
obveščenost ustanovitelja Opus Dei o
položaju katoličanov pod Hitlerjevim



režimom ter njegovo spoštovanje in
ljubezen do svobode. V tedanji
Španiji, tako se je spominjal Díaz
Ambrona, ni bilo lahko najti človeka,
ki bi se izražal na tako jasen način.
Sam se je ravno vrnil s potovanja v
Nemčijo in je lahko zaznal strah
nekaterih katoličanov pred
izražanjem njihovih verskih
prepričanj. To je v njem vzbudilo
nezaupanje do nacizma in želel je
podrobneje dognati, kaj se je
dogajalo v Nemčiji. Tako kot večini
španskega prebivalstva je bilo tudi
njemu dejstvo o negativnih vidikih
nacističnega sistema in filozofije
prikrito zaradi slepila nemške
propagande, ki je sama sebe
predstavljala kot zmagovalno silo
nad komunizmom.[26] Jožefmarija pa
je bil, prav nasprotno, zelo dobro
obveščen o tej zadevi. Gospod
Domingo pripominja, da v tistem
času v Španiji ni bilo lahko najti ljudi,
ki bi s tolikšno jasnostjo obsojali



protikrščanske korenine nacistične
filozofije.[27]

Leta 1943 je prišlo do preobrata med
vojskujočimi se silami, s tem pa tudi
do zasuka v španski politiki.
Zavezniki so prešli v ofenzivo, sile osi
so se umikale. Spomladi 1945, tik
pred predajo nacistične Nemčije, je
mednarodno javno mnenje znova
uprlo pogled v frankistično Španijo,
ko je bil še v zraku spomin na
prisotnost italijanskih in nemških sil
v času državljanske vojne ter na
negotovo nevtralnost zadnjih let.
Nemogoče je bilo predvideti, kakšen
bo rezultat močnih pritiskov, ki so jih
izvajali komunisti in izgnanci, zato
da bi poravnali stare račune s
Francovim diktatorskim režimom.[28]

Medtem se je apostolsko delo Opus
Dei naglo širilo po Španiji in v času
teh dogodkov je ustanovitelj polagal
temelje v Italiji in na Portugalskem.
Spričo resnosti stanja in upoštevajoč



zakasnitev, ki bi jo lahko utrpelo
nadaljnje apostolsko širjenje, se je
ustanovitelj zbral v molitvi. In v
molitvi je jasno videl, da – naj se
zgodi, kar se hoče, naj pride, kar
hoče – mora naše neomajno upanje
biti v Gospodu. Bilo je 19. aprila
1945, malo pred koncem vojne, ko je
naročil, naj se v molitev preces
vključi vzklik iz psalma:

Dominus illuminatio mea et salus
mea: quem timebo? Si consistant
adversum me castra, non timebit cor
meum; si exsurgat adversum me
proelium, in hoc ego sperabo.

Gospod je moja luč in moja rešitev,
koga bi se moral bati? Tudi če se
tabor vojske utabori proti meni, se
moje srce ne boji; tudi če proti meni
izbruhne vojna, jaz pri tem zaupam.
[29]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

https://opusdei.org/sl-si/article/4-studentski-dom-jenner/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


[1] RHF, D-03691.

[2] Krožno pismo iz Burgosa,
EF-390109-1.

[3] Vojna je uničila 30 % ladjevja za
morski transport in polovico
lokomotiv, 8 % stanovanjskih
prostorov in tretjino poslopij za
živino. Leta 1939 je bila industrijska
proizvodnja za 31 % nižja kot zadnje
leto pred vojno, kmetijska
proizvodnja se je znižala za 21 %,
dela sposobnih oseb je bilo za pol
milijona manj in družbeni proizvod
se je zmanjšal za približno 28 %. Tudi
povojni čas je bil nadvse krut: v petih
letih po koncu spopadov je zaradi
podhranjenosti in bolezni umrlo vsaj
200.000 ljudi več v primerjavi s
stopnjo smrtnosti pred vojno. Prim.
Ramón Salas Larrazábal, Pérdidas de
la guerra, Barcelona 1977, in Los
datos exactos de la guerra civil,



Madrid 1980; ter Stanley G. Payne, El
régimen …, op. cit., str. 260 in 267.

[4] Acta Apostolicae Sedis, XXXI (1939),
str. 151–154.

[5] Španska statistična poročila iz
povojnih let navajajo naslednje
podatke o zapornikih: v trenutku
predaje je bilo v nacionalistični coni
zaprtih 100.292 ljudi; konec leta
1939: 270.719; leta 1940: 233.373; leta
1941: 159.392; leta 1942: 124.423; leta
1943: 74.095; leta 1944: 54.072; leta
1945: 43.812; leta 1946: 36.379.

Ramón Salas Larrazábal ocenjuje, da
je bilo usmrtitev »zaradi političnega
nasilja« v letih od 1939 do 1945 okrog
28.000. Od takrat naprej so bile redke
(prim. Tiempo de silencio, cárcel y
muerte, v: Diario 16, Historia del
franquismo, Madrid 1985, str. 18–19).
Poznejše študije so to številko
revidirale, v nekaterih primerih
navzgor – nad 35.000 usmrtitev –,
vendar med zgodovinarji ni trdnih



zaključkov o tem tragičnem epilogu
državljanske vojne. Določeno
predstavitev tega vprašanja podaja
Josep Maria Solé i Sabaté, Las
represiones, v: Stanley G. Payne y
Javier Tusell (ur.), op. cit., str. 598–
604. Prim. tudi Ángel David Martín
Rubio, Las pérdidas humanas (a
consecuencia de la Guerra Civil
española), v: Miguel Alonso Baquer
(ur.), op. cit., str. 321–365; Gonzalo
Redondo, Política, Cultura y Sociedad
en la España de Franco (1939–1975),
1. knjiga, La configuración del Estado
español, nacional y católico (1939–
1947), Pamplona 1999, str. 105–108.

[6] Pismo iz Córdobe članom Dela v
Burgosu, EF-380419-2.

[7] Prim. Križev pot, 8. postaja, 3.

[8] Prim. Javier Echevarría, Sum. 2945.

[9] Narodno gibanje je bilo ime
stranke (edine dovoljene stranke), ki
jo je osnoval Franco, potem ko je z



odlokom združil vse, ki so podpirale
vojaški upor. Združitev je bila
izvedena v aprilu 1937 in je
povzročila nezadovoljstvo ter nekaj
incidentov, ki so bili grobo zatrti. Do
leta 1943 je pravilneje govoriti o 
Španski tradicionalistični falangi in o
JONS-u (Juntas de Ofensiva Nacional
Sindicalista) kot o Narodnem gibanju,
saj je ta politična sila skoraj izključno
vodila politično aktivnost v tistih
prvih letih režima. Prim. Stanley G.
Payne, El régimen …, op. cit., str. 180–
191.

Franco si je vedno želel v Narodnem
gibanju združiti vse Špance. Drugo
vprašanje pa je, ali je to dejansko
dosegel, namreč velik del španskega
prebivalstva je imel politične
poglede, drugačne od režima
»narodne enotnosti«, ki ga je
zagovarjal Franco. V zvezi s
Francovim mišljenjem o tem prim.
npr. njegove govore, ki jih je imel 19.
4. 1937, 3. 5. 1939 in 4. 5. 1939 v



Valenciji; 20. 5. 1939 v Madridu, 22. 5.
1939 v Leónu in 22. 6. 1939 v La
Coruñi, v: Palabras del Caudillo,
Editora Nacional, Madrid 1943, str.
16–17, 104–107, 118–122, 127–128 in
153–157.

[10] Bibliografija o Francovem režimu
je obilna, vendar še vedno podvržena
polemiki, zato bolj spravljivi
zgodovinarji raje govorijo o odprti
diskusiji, v katero se na tem mestu
seveda ne nameravamo spuščati.
Omejili se bomo zgolj na nekatera
mnenja, ki se zdijo v zvezi s to temo
najbolj sprejeta. Kot povzetek
rezultatov raziskovanja o obdobju, ki
ga obravnavamo, prim. Glicerio
Sánchez Recio, Líneas de
investigación y debate historiográfico,
v: El primer franquismo (1936–1995),
Madrid 1999, str. 17–40; Ricardo
Chueca, El Fascismo en los comienzos
del régimen de Franco. Un estudio
sobre FET-JONS, Madrid 1983; in



Gonzalo Redondo, Política …, op. cit.,
str. 27–115.

[11] Španski škofje v skupnem pismu z
dne 1. 7. 1937 ne omenjajo izraza
»križarski pohod«. V tistem
dokumentu je govor o boju iz verskih
nagibov. Posamezno pa je o
»križarskem pohodu« govorila
večina škofov, pri čemer je ta izraz
prvi uporabil pamplonski škof, msgr.
Marcelino Olaechea, dne 23. 8. 1936
(prim. poglavje Las primeras
formulaciones de la Cruzada, v:
Gonzalo Redondo, Historia de la …, 2.
knjiga, op. cit., str. 69–83; prim. tudi
pastirsko pismo z naslovom Las dos
ciudades, ki ga je napisal msgr.
Enrique Pla y Deniel, škof v
Salamanki, 30. 9. 1936, v: Antonio
Montero, op. cit., str. 688–708).

[12] To vprašanje, ki ni prav nič
enostavno, je bilo in verjetno še bo
predmet obsežnih razprav. Kot zgled
lahko navedemo naslednja dela, ki se



opirajo na specializirane vire:
Gonzalo Redondo, Historia de la …, 2.
knjiga, op. cit., str. 69 sl.; in Política
…, op. cit., str. 229 sl.; Antonio
Marquina Barrio, La diplomacia
vaticana y la España de Franco, 1936–
1945, Madrid 1983; José Andrés-
Gallego, ¿Fascismo o Estado Católico?
Ideología, religión y censura en la
España de Franco. 1937–1941, Madrid
1999; isti avtor in Antón Pazos, La
Iglesia en la España contemporánea,
2. knjiga, 1936–1999, Madrid 1999,
str. 34–88; ter Stanley G. Payne, El
régimen …, op. cit., str. 209–220.

[13] V zvezi s pogajanji: prim. Antonio
Marquina, op. cit.; in Gonzalo
Redondo, Política …, op. cit., str. 407–
413; o sporazumu: prim. Acta
Apostolicae Sedis, XXXIII (1941), str.
480–481.

[14] V zvezi s to zadevo prim.: Arhiv
splošnega tajništva Nadškofije
Madrid. – Zavod sv. Elizabete; in



Narodna dediščina – Kraljevi zavodi
– Sv. Elizabeta, oddelek 182/21.

Z zakonom je bila 7. marca 1940
osnovana Narodna dediščina, pod
katero je prešlo vse nekdanje
kraljevo premoženje. Ta zakon je
določal sestavo upravnega odbora,
katerega člane in tudi celotno osebje
Narodne dediščine je določil vodja
države. Poleg tega, kot že rečeno, so
morala biti vsa uradna imenovanja,
podeljena v času republike,
preverjena na podlagi zakona z dne
10. 2. 1939.

[15] Kakor hitro je bil obveščen o
imenovanju, je Jožefmarija to
sporočil zaragoškemu nadškofu, od
katerega je bil odvisen pred letom
1934. Prim. Pismo iz Madrida msgr.
Rigobertu Doménechu y Vallsu,
EF-420205-1; in RHF, D-15514, 2.

Cerkvenopravno podelitev je prejel
od ordinarija Škofije Madrid - Alcalá
dne 11. februarja (prim. Benito



Badrinas Amat, Josemaría Escrivá de
Balaguer. Sacerdote de la diócesis de
Madrid, v: Anuario de Historia de la
Iglesia, Pamplona 8-1999, str. 605–
634).

[16] Navodilo, 19. 3. 1934, št. 6.

[17] Javier Echevarría, Sum. 2946.

[18] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
647.

[19] Juan Bautista Torelló Barenys, PR,
str. 2437.

[20] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
654.

[21] Prim. prav tam, Sum. 656.

Primer tega previdnega ravnanja, s
pomočjo katerega je ostajal izven
političnih aktivnosti, je njegovo
članstvo v Narodnem svetu za
izobraževanje, četudi je šlo za organ
akademske in izobraževalne narave.
Ko je bil leta 1941 osnovan Narodni



svet za izobraževanje, je bil na
ministrskem položaju José Ibáñez
Martín, ki ga je ustanovitelj spoznal
in bil z njim v stiku pred tremi leti v
Burgosu. Minister je želel, da bi bil v
svetu navzoč Jožefmarija, in ta je na
prigovarjanje madridskega škofa
predlog sprejel, upoštevajoč
predvsem apostolski vpliv, ki bi ga
lahko imel na tem položaju. Njegovo
imenovanje za enega izmed petih
članov sveta, ki so zastopali zasebno
šolstvo, je bilo objavljeno v uradnem
listu dne 3. 2. 1941. Toda kmalu je
spoznal, da je njegova vloga z
apostolskega vidika zelo omejena, ter
se je zaradi tega in še drugih
razlogov raje izogibal vsakršnemu
osebnemu stiku z ministrom (prim.
Álvaro del Portillo, Sum. 384).
Minister je to obžaloval, in ko so se
začele javno širiti govorice zoper
člane Opus Dei in zoper njihov
domnevni napad na univerzo, s
katerim naj bi si prisvajali
univerzitetne katedre, je lahko podal



pričevanje o krivičnosti takšnih
obtožb.

[22] Prim. Javier Tusell, Franco, España
y la II Guerra Mundial. Entre el Eje y
la neutralidad, Madrid 1995.

[23] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
937. V tistih dneh je ustanovitelj
začel vztrajno prositi za mir in
polagal svoje upanje v Boga s
psalmistovimi besedami: »Gospod je
moja luč in moja rešitev, koga bi se
moral bati?« (Ps 27); prim. tudi RHF,
D-15428.

[24] Do junija 1941 je vladalo
sodelovanje med nacistično Nemčijo
in Sovjetsko zvezo, kar je povzročalo
zmedo med tistimi, ki so hoteli v
evropskem konfliktu videti
nadaljevanje »španskega križarskega
pohoda proti komunizmu«, kot so
takrat pogosto rekli državljanski
vojni. Ko so Nemci Sovjetom obrnili
hrbet, je prišlo do izbruha ljudske
gorečnosti, ki so jo podžigali nekateri



deli Falange, druge struje v vojski in
vladi pa so jo prezirale. Za pristaše
fašistične radikalizacije režima je
prišel trenutek, ko naj bi »mlačne«
zares spravili v škripce. Do posebej
močnih napetosti je prišlo med
najaktivnejšimi v notranji politiki:
radikalni falangisti so priložnost
izkoristili za zaostritev kampanje, ki
se je začela že nekaj tednov prej in je
ciljala na to, da se vojska podredi
smernicam, ki so jih izdajali ti
falangisti z uradnih organov pod
njihovim nadzorom. Vprašanje o
ustanovitvi, načinu rekrutiranja in
vodenju Španske divizije
prostovoljcev, ki naj bi se skupaj z
Nemci borila proti Sovjetom, je
stopilo v žarišče teh napetosti v
sledečih tednih. Manj spolitizirana
področja so te napetosti občutila kot
grožnjo s čistkami. Prim. Javier
Tusell, Franco, España …, op. cit., str.
268–273; Gonzalo Redondo, Política
…, op. cit., str. 389–406 in 414–417, in
Gerald R. Kleinfeld in Lewis A.



Tambs, La División española de
Hitler. La División Azul en Rusia,
Madrid 1983, str. 17–32.

[25] Dejansko, kot je bilo že opisano, je
v začetku septembra 1937
Jožefmarija živel v stanovanju na
Ulici Ayala, nedaleč od Sanatorija
Riesgo, kjer je malo predtem rodila
soproga gospoda Dominga Díaza
Ambrone. Potem ko je krstil deklico,
ki so ji dali ime Guadalupe, duhovnik
ni imel več stikov s tisto družino,
vendar jo je ob ponovnem srečanju
po štirih letih prepoznal.

[26] Gotovo je med španskimi
katoličani prevladovalo precej
splošno nepoznavanje negativnih
posledic nacističnega sistema in
filozofije. Enega od razlogov, ki izvira
iz političnih in vojnih okoliščin
tistega časa, je mogoče povezati s
težavami pri širjenju okrožnice Pija
XI. Mit brennender Sorge z dne 14. 3.
1937. Leta 1938 je bilo besedilo



končno objavljeno v cerkvenih
zbornikih nekaterih škofij. Prim. José
Andrés-Gallego, Antón M. Pazos in
Luis de Llera, Los Españoles entre la
religión y la política. El franquismo y
la democracia, Madrid 1996, str. 47.
Podobna usoda je doletela skupno
pastirsko pismo nemških škofov,
datirano v Fuldi 19. 8. 1938.
Objavljeno je bilo samo v cerkvenih
zbornikih v Calahorri in v Toledu.
Prim. Gonzalo Redondo, Historia de
la …, 2. knjiga, op. cit., str. 208–210.

[27] Prim. Álvaro del Portillo, 
Entrevista …, op. cit., str. 35–37.

[28] Velja še dodati, da so imeli španski
komunisti izredno slabe odnose z
drugimi izgnanci, zlasti s socialisti.

[29] Prim. Ps 27,1.3; prim. tudi RHF,
D-15428.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/3-politicne-okoliscine/ (11.

Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/3-politicne-okoliscine/
https://opusdei.org/sl-si/article/3-politicne-okoliscine/

	​3. Politične okoliščine

