
opusdei.org

3. Pokoncilska leta

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Ob zaključku koncila so si končno
lahko oddahnili vsi cerkveni
dostojanstveniki, teologi in izvedenci,
ki so že leta s pospešenim korakom
garali v koncilskih komisijah. Sedaj,
ko se je Álvaro po večletni
podrejenosti lahko znova svobodno
gibal, se je oče nameraval odpraviti

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


na apostolsko potovanje v Grčijo. Že
dalj časa je gojil zamisel, da bi tam
začel z delom Opus Dei.

Iz Neaplja so odpotovali 26. februarja
1966. Ker ni šlo za turističen izlet po
državi, je oče dopustil samo kratek
sprehod po Partenonu brez trošenja
denarja in brez ogleda spomenikov.
Njegove misli in pogovori so bili
nenehno usmerjeni v bodoče
apostolsko delo, ki naj bi ga vršili v
tistih deželah.[1] Obiskali so nekatere
cerkve. Ponekod je v poltemi molilo
nekaj žensk. Spričo zapuščenosti in
praznine jih je prevzela žalost. V
Atenah in Korintu so se ustavili na
krajih, kjer naj bi po izročilu
oznanjal apostol Pavel. Želel si je
samo to, da bi se njegova občutja
približala apostolovim. Molitev je v
tolikšni meri použivala njegovega
duha, da je 10. marca z očetovsko
iskrenostjo pisal svojim sinovom v
Generalnem svetu:



H koncu gre to potovanje, ki je brez
dvoma tudi predzgodovina Dela v tej
deželi.

Molimo – včasih bi si želel moliti
manj, vendar je neizogibno –,
spominjamo se vas in razmišljamo o
prihodnji dejavnosti, o Božjem delu,
ki ga bo treba uresničiti na tem
koncu Sredozemlja. Ne bo lahko niti
težko.[2]

Prejšnji dan se je peljal skozi
Korintsko ožino, vendar nikakor ni
hotel uživati ob prelepem razgledu
na pokrajino razen za nekaj
trenutkov, ko je prekinil z delom v
ladijski kabini in se povzpel na krov.
[3] Tega vztrajnega duha notranje
zbranosti je oče na potovanju
ohranjal predvsem zaradi bolečine,
ki jo je čutil ob napadih na papeža. V
Rim se je vrnil 14. marca in naslednji
mesec je monsinjorju Dell’Acqui
priznal, da v času tistega kratkega
popotovanja po grških deželah 



praktično niso počeli drugega kot
to, da so molili za Kristusovega
namestnika.[4]

Ustanovitelj je na tem potovanju
dobil splošen vtis, da so bile možnosti
za začetek dela v Grčiji zelo majhne.
Družbeno in versko vzdušje trenutno
ni bilo ugodno za razvoj obsežne
apostolske dejavnosti. Tako kot
vsepovsod se bo začelo s pomočjo
molitve, mrtvičenja in dela. Toda
dokler se razmere ne bi izboljšale, je
bilo najbolj razumno počakati. Čas za
začetek Opus Dei v Grčiji še ni prišel.
[5] Po vrnitvi v Rim je te misli
pretehtal in uredil zbrane podatke.
Potem je napisal kratko sporočilo
monsinjorju Dell’Acqui, da bi ga
obvestil o nečem, kar bi utegnilo
zanimati papeža.[6]

Druga izmed zadev, s katerimi se je
ukvarjal ustanovitelj, je bila nujna
potreba po vzpostavitvi Teološke
fakultete v okviru Univerze v Navari.



Ni čakal na povratek v Rim. Iz Aten je
pisal svojemu prijatelju, msgr.
Marcelinu Olaechei, ki je bil
valencijski nadškof in predsednik
Komisije za semenišča pri Španski
škofovski konferenci. Pismo mu je
poslal s priporočeno pošiljko, saj je
želel čim prej dobiti odgovor:

Na vas se obračam s prošnjo, da mi,
če ste tako dobri, sporočite, kako
napreduje zadeva v zvezi z novo
teološko fakulteto Univerze v Navari.
Kot svetnemu duhovniku mi bo v
veliko veselje, če bo to uspelo – kajti
uspelo bo na vsak način – ob
naklonjenosti vaših častitih kolegov,
katerim bo namenjeno služenje te
ustanove.

Včeraj sem se mudil v Korintu in z
ljubeznijo sem Gospodu priporočil
vse delo mojega valencijskega
nadškofa, še posebej pa sem klical k
sv. Pavlu na mestu, kjer naj bi po
izročilu stal njegovgovorniški oder.[7]



Čez štiri dni je valencijski nadškof
ustanovitelju uradno sporočil, da so
škofje na plenarnem zasedanju
škofovske konference načrt o novi
fakulteti sprejeli z velikim
zadovoljstvom.[8] Ta pobuda
monsinjorja Escrivája, velikega
kanclerja Univerze v Navari, se je
rodila iz ljubezni do Cerkve in iz
želje, da bi se čim prej v praksi
uresničilo, kar je naročal koncil.
Namreč koncilska izjava o krščanski
vzgoji Gravissimum educationis,
izdana 28. oktobra 1965, je določala,
da bi katoliške univerze, ki nimajo
teološke fakultete, morale vzpostaviti
vsaj inštitut ali katedro za teologijo,
da bi na ta način podpirale
raziskovanje in spodbujale dialog z
ločenimi brati.[9] Ustanovitelj, ki se je
o obstoju doktrinalne zmede
prepričal v letih koncila, se je
nemudoma oklenil te zamisli iz
koncilske izjave. Tako so že 22.
novembra 1965 vsi škofje cerkvene
province Pamplona pozvali velikega



kanclerja, naj pri Svetem sedežu
zaprosi za vzpostavitev te fakultete.
[10] Toda iz previdnosti je veliki
kancler želel slišati tudi mnenje
preostalih španskih škofov. Na
prigovarjanje španskega episkopata
se je tedaj lotil podviga, ki bo zanj
postal skrajno obremenjujoč. Dne 20.
aprila 1966 je na svetega očeta
naslovil prošnjo za cerkvenopravno
vzpostavitev teološke fakultete.[11]

Rimska kurija pa je z odgovorom
odlašala.[12] Tako je minilo šest
mesecev. Nakar je bilo na plenarnem
zasedanju Španske škofovske
konference odločeno, da se Sveti
sedež ponovno zaprosi za
vzpostavitev teološke fakultete v
Pamploni.[13] To prošnjo je
Jožefmarija 27. decembra poslal na
Kongregacijo za semenišča in
univerze.[14] Kurija vloge sicer ni
zavrnila, vendar je bil odgovor
dvoumen in odvisen od nadaljnjega
preučevanja »s ciljem, da se ta



dikasterij ustrezno seznani z
dejansko zmožnostjo Opus Dei za
uresničenje tako zahtevne naloge,
zlasti z vidika predavateljskega
osebja«.[15] Takrat se je že javno
govorilo, da je ta projekt nekdo
obstruiral. Ustanovitelj ni mogel
drugega, kot da verjame takšnim
novicam, kajti to so mu sporočali
prav škofje. Informacije in dokaze je
bilo treba vzeti kot povsem
verodostojne. Tako je 2. marca 1967 v
zvezi z vzpostavitvijo teološke
fakultete pisal monsinjorju
Dell’Acqui. Veliki kancler spregovori
o tem, da so mu na uho prišle
govorice o spletkah in pritiskih,
kakor da bi se za vsako ceno želelo
preprečiti vzpostavitev te
fakultete. S pismom ter s
priloženimi zapisi in dokumenti
ustanovitelj nakazuje na obstoj
nerazložljive obstrukcije zoper
pobudo, ki jo priporoča koncil in ki
uživa podporo španskih škofov.
Spričo tega je bil ustanoviteljev



položaj več kot neprijeten, saj se je
znašel med kladivom in nakovalom.
To je v pripisu priznal monsinjorju
Dell’Acqui ter ga molče prosil, naj ga
spravi iz škripcev:

Zares sem v kočljivem položaju, kajti
po eni strani častitemu španskemu
episkopatu ne morem dajati vtisa, da
ne želim upoštevati njihove prošnje;
po drugi strani pa jim tudi ne morem
dati odgovora (v katerem bi bilo
obvezno treba omeniti, da čakamo
napotke Svetega sedeža), kar bi bilo
enako kot namigniti, da njihova
odločitev o ustanovitvi nove
fakultete ni bila dobro sprejeta.[16]

* * *

Odkar je bil koncil zaključen, mu res
ni manjkalo težav in bridkosti. Tudi
dela mu ni manjkalo, saj je poleg
drugih nalog konec aprila 1966 v
Rimu potekal generalni kongres Opus
Dei.



Ko se je približalo poletje z vse bolj
vročimi dnevi, so mu zdravniki
priporočili oddih. Ta nasvet je lahko
izreči. Bil ga je pripravljen spoštovati
in ga širiti med vsemi ljudmi. Glede
samega sebe pa ga nikdar ni uspel
uresničiti v praksi. To poletje, je
dejal svojemu bratu Santiagu in
svakinji Yoyi julija 1966, ne bo šlo
drugače, kot da grem za nekaj
časa na oddih, kajti že tri leta tega
nisem mogel storiti, čeprav sem bil
kdaj tudi zunaj Rima.[17]

Predtem je leta 1964 del poletja
preživel v baskovski vasici Elorrio,
od koder je avgusta tistega leta pisal
svojim sinovom:

Prebivamo v tem svežem in vlažnem
kotičku in vsak dan – ne boste verjeli
– gremo za več kot dve uri na
sprehod. Tako smo se povsem zlili s
pokrajino, poznajo nas kmetje, krave
in psi, ki nas skoraj ne oblajajo več.



Če bomo tudi v Rimu uspeli dnevno
najti nekaj trenutkov za hojo po tej
večletni nunski klavzuri, ki smo ji bili
podvrženi v nasprotju z vsemi
določbami – mea culpa! – in v
nasprotju z zdravo pametjo, mislim,
da bomo boljšega zdravja in bomo
lahko bolje služili Gospodu v
njegovem Opus Dei. Saj mi boste
pomagali uresničiti ta težki sklep; na
ta način se ga bo moral držati tudi
Álvaro, kajti zanj je to potrebno
zdravilo.[18]

Med julijsko vročino leta 1965 se je
umaknil v Cafaggiolo blizu Firenc, v
predelu, znanem pod imenom Il
Trebbio. Stanoval je v stari hiši, ki je
bila last neke ostarele gospe. Tisti
kraj, že sam po sebi odmaknjen, ni
imel telefonske povezave. V
»srednjeveško mišnico« (tako je
poimenoval tisto staro in nedostopno
kočuro) je s seboj prinesel pisma in
dokumente, ki naj bi šli v tisk. Kadar
si je privoščil kak sprehod po okoliški



pokrajini, je Il Trebbio označeval s
prijaznejšim izrazom »toskanski
kotiček«. A sodeč po tem, kar pravi
svojemu bratu Santiagu, mu nikakor
ni uspelo, da bi se otresel teže dela:

Pravkar sem se vrnil v Rim. Čaka me
ogromno dela, in čeprav to poletje
zaradi mnogih obveznosti nisem imel
nobenega oddiha, upam, da bom –
kakor dober osliček – zmogel nositi
to breme.[19]

Poleti 1966 se je ponovno zatekel v
»toskanski kotiček«, kjer se je od 14.
julija do 17. avgusta posvečal
svojemu delu in ga prekinil zgolj s
kratkim skokom v Rim ob koncu
julija. V Villo Tevere se je vrnil 17.
avgusta ter se nato odpravil na pot
proti Parizu. Pred odhodom je pisal
patru Arrupeju, vrhovnemu
predstojniku jezuitov in mu obljubil,
da bo Gospodu priporočil delo
bližnjega zasedanja generalne
kongregacije Družbe Jezusove. To



niso bile prazne ali zgolj vljudnostne
besede. Želel si je obilja duhovnih
sadov za Družbo Jezusovo. Za ta
namen, pravi patru generalu, sem z
velikim veseljem naročil darovati
sto svetih maš.[20]

Nekaj dni se je zadržal v kraju
Avrainville blizu Pariza. Obiskal je
center duhovnih vaj in srečanj
Couvrelles, nedaleč od Soissonsa, ki
je nastal na pobudo nekaterih članov
Opus Dei. Nato je več tednov preživel
v Španiji. Na Univerzitetni kliniki v
Pamploni je opravil zdravniški
pregled. V Zaragozi ga je nadškof
msgr. Pedro Cantero, stari prijatelj,
razveselil s povabilom k obhajanju
svete maše na oltarju, kjer je prejel
tonzuro, in k molitvi pri Mariji v
Pilarski baziliki.[21] Dne 7. oktobra
1966 se je udeležil slovesnosti, na
kateri je prejel naslov častnega
meščana Barcelone, ki mu ga je
mestna oblast sklenila podeliti že leta
1964. To je bilo mogoče uresničiti



šele dve leti pozneje v okviru
svečanosti v zasebnem in skromnem
slogu, kakor je želel msgr. Escrivá de
Balaguer. Župan, Josep Maria de
Porcioles, je ustanovitelja nagovoril s
temi besedami:

»Barcelona vam je hvaležna,
monsinjor, saj so bile po zaslugi
vašega Opus Dei – v katerem se
stapljajo srca mnogih Barcelončanov
– ustvarjene tako pomembne
ustanove, kot so Instituto de Estudios
Superiores de la Empresa [poslovna
šola IESE], ki uživa mednarodno
priznan ugled, študentska domova
Dársena in Monterols […]« (sledi
seznam vsakovrstnih centrov in
izobraževalnih ustanov), »ki
odsevajo izredno globoko socialno
skrb.«[22]

Ustanovitelj je obvladal čustva, ki so
ga obhajala ob nekdanjih spominih,
ter na te besede odgovoril:



Svojo ljubezen, ki je danes v celoti
sinovska, sem Barceloni že večkrat
izkazal. Ko se bo čez čas pisala
zgodovina Opus Dei, bodo na tistih
straneh – koliko doživetij mi sedaj
prihaja na misel! – opisani dogodki,
ki so luč sveta ugledali v tem
grofovskem mestu, med vami in v
senci Milostne Matere Božje.[23]

V Rim se je vrnil 12. oktobra. Med
zahvalnimi pismi za skrb, katere je
bil deležen v času tega potovanja, je
tudi pismo doktorju Ortizu de
Landázuriju, ki je ob pomoči drugih
zdravnikov opravil preiskave in
analize, potrebne za njegovo
zdravljenje.

Ob svojem povratku v Rim, mu pravi,
ti pišem, da bi še enkrat izrekel
zahvalo tebi in vsemu sijajnemu
osebju Univerzitetne klinike v
Navari. Prosil bi te, da to posreduješ
vsem. Navdušen sem nad vašo



ljubeznivostjo, nad vašo zavzetostjo
in strokovnostjo.[24]

V pacientovo zdravstveno zgodovino
je bilo zabeleženo napredujoče
ledvično popuščanje, arterijska
hipertenzija in poškodbe ožilja. Dne
26. septembra 1966 je bil seznanjen z
ukrepi, ki se jih bo moral držati.
Nekaj tednov pozneje, 2. decembra,
so iz Rima na Univerzitetno kliniko
poslali sporočilo, da so se težave s
povišanim krvnim tlakom in
presnovne motnje (posledica
nekdanjega diabetesa) normalizirale.
[25]

* * *

Leta 1962, ko se je v času priprav na
koncil odločil globlje razdelati
področja duhovnosti in apostolata
laikov, je ustanovitelj poln upanja
pisal svojim hčeram in sinovom: Ko
bi vi videli, kako sem vesel, da bo
koncil obravnaval te teme, ki že od
leta 1928 napolnjujejo naše



življenje![26] In res sta duh in
apostolat Opus Dei gotovo pustila
globoko sled v koncilskih razpravah.
[27]

Če preletimo nauk, ki poživlja odloke
drugega vatikanskega cerkvenega
zbora in v katerem se tradicionalno
učenje obnavlja v pomlajeni opravi,
je presenetljivo, s kakšno zvestobo se
uradnim besedilom prilega to, kar je
ustanovitelj že prej oznanjal. Tisti
nauk, ki so ga dobrih trideset let
poprej nekateri šteli za
nespametnega in krivoverskega, je
sedaj zasijal v odevalu uradne
slovesnosti.

K tej doktrini na prvem mestu sodi
vsesplošni klic k svetosti, ki ga je
ustanovitelj ovekovečil leta 1930,
kakor da bi hotel razpršiti morebitne
dvoumnosti:

Svetost ni nekaj za privilegirane,
kajti Gospod kliče vse, od vseh
pričakuje ljubezen: od vseh, pa naj



bodo kjerkoli; od vseh, ne glede na
njihov stan, poklic ali zaposlitev.[28]

Točno vzporednico te trditve
najdemo v dogmatični konstituciji o
Cerkvi (Lumen Gentium, št. 40–42), ki
pravi: »Vsem je torej jasno, da so vsi
kristjani, naj bodo kateregakoli stanu
ali položaja, poklicani k polnosti
krščanskega življenja in k popolni
ljubezni. […] Vsi verniki so torej
vabljeni in dolžni težiti k svetosti in
svojemu stanu primerni popolnosti.«
Se pravi, da »se bodo torej v svojih
življenjskih razmerah, dolžnostih ali
okoliščinah in po vseh teh rečeh vsak
dan bolj posvečevali, če vse
sprejemajo v veri iz roke nebeškega
Očeta in če sodelujejo z božjo voljo.
Prav v tem časnem služenju bodo
vsem ljudem razodevali ljubezen, s
katero je Bog ljubil svet.«

Gospod – tako pravi tudi odlok o
službi in življenju duhovnikov
(Presbyterorum Ordinis, št. 2 in 12) –



je svoje celotno skrivnostno telo
napravil deležno maziljenja Duha: »V
njem namreč postanejo vsi verniki
sveto in kraljevo duhovništvo.« In
duhovniki, ki so z zakramentom
svetega reda upodobljeni po Kristusu
Duhovniku in ki so že pri krstu
prejeli dar milosti, »morejo in morajo
[…] težiti za popolnostjo«.

V teh besedah je bilo mogoče
prepoznati dejavnost, ki jo je v
mladosti začel vršiti med škofijskimi
duhovniki, pa tudi tisto skrb pri
duhovnem vodenju laikov, moških in
žensk, ko jim je pred oči postavil
ideal kontemplativnega življenja z
»duhovniško dušo« in »laiško
miselnostjo«. Pri tem je vztrajal
ustanovitelj, kot poudarja tudi v
enem izmed svojih pisem:

Vsi smo torej poklicani, da
postanemo del te božje enotnosti. Z
duhovniško dušo, tako da sveto mašo
naredimo za središče svojega



notranjega življenja, se trudimo biti z
Jezusom med Bogom in ljudmi.[29]

Celo besede tega odloka, ki sveto
mašo imenujejo centrum et radix, so
dobesedni odmev njegovega
vztrajnega ponavljanja, da je maša 
središče in korenina notranjega
življenja.[30]

Koncil je opredelil tudi bistvo in
vlogo laikata. Treba je bilo priznati,
da znotraj odrešenjske naloge Cerkve
evangeljsko poslanstvo vernikov
pridobi prav posebne značilnosti.
Krščanska poklicanost je po svoji
naravi sami poklicanost k apostolatu.
To posebno poslanstvo se uresničuje
z »apostolatom dela«. Ker je za stan
laikov značilno – kot potrjuje odlok 
Apostolicam actuositatem, št. 2 –, »da
živijo sredi sveta in svetnih opravil,
jih Bog kliče, da prežeti s Kristusovim
duhom apostolsko delujejo v svetu
kakor kvas«.



V tem dokumentu je čutiti navdih
istih prepričanj, na podlagi katerih je
msgr. Escrivá de Balaguer leta 1932
zapisal:

Treba je zavrniti predsodek, da
navadni verniki ne morejo storiti
drugega kot to, da zgolj pomagajo
duhovnikom pri cerkvenem
apostolatu. Ni razloga za to, da bi
apostolat laikov vedno moral biti
zgolj udeleženost pri hierarhičnem
apostolatu: njim namreč pripada
dolžnost, da vršijo apostolat […].

Pa ne zato, ker bi prejeli kakšno
kanonično poslanstvo, marveč zato
ker so del Cerkve.[31]

Tudi iz pastoralne konstitucije o
Cerkvi v sedanjem svetu (Gaudium et
Spes) veje nova svežina: nov in
optimističen pogled na krizo v
zgodovinskem razvoju človeštva.
Cerkev se ne sme umakniti, kot da je 
civitas terrena ne bi zanimala, ne
sme puščati ob strani njene kulture



in tehnike. Nasprotno, oznanja
dostojanstvo človeške osebe,
ustvarjene po božji podobi, in poziva
k vključenosti kristjanov v delovanje
tega sveta.

Nadalje koncil razglaša (Gaudium et
Spes, št. 34), da je delo navzoče v
božjem načrtu: »Za verujoče je tale
stvar trdna: posamična in skupna
človeška dejavnost, to je tisto orjaško
prizadevanje, s katerim skušajo
ljudje v teku stoletij izboljšati svoje
življenjske razmere, se ujema z
božjim načrtom.«

V Genezi izrečeno naročilo, da naj si
človek podvrže vse zemeljske stvari,
jim gospoduje ter jih naravnava k
Stvarniku, »velja tudi za čisto
vsakdanja opravila«, pravi nadalje
koncilski dokument.

Silno se je razveselil msgr. Escrivá de
Balaguer, ko je videl, kako koncil
slovesno potrjuje, da Cerkev ne
zavrača sveta, v katerem živi, niti



njegovega napredka in razvoja,
temveč ga razume in ljubi.[32]

Teološko priznanje vrednosti
človeškega dela – stične točke, v
kateri se življenje običajnega
kristjana srečuje z Bogom –, bo kakor
glasnik sporočila Opus Dei:

Pri branju odlokov drugega
vatikanskega cerkvenega zbora je
jasno razvidno, da pomemben del te
prenove predstavlja ravno ponovno
odkritje visoke vrednosti običajnega
dela in dostojanstva poklicanosti
kristjana, ki živi in dela v svetu.[33]

Kakšna radost ga je morala prevzeti,
ko je cerkveno učiteljstvo uradno
opečatilo božje poti na zemlji:

Zame je bil eden izmed trenutkov
največjega veselja, ko sem videl, kako
je drugi vatikanski koncil z vso
jasnostjo razglasil duhovno
poklicanost laikov. Brez
kakršnegakoli postavljanja moram
reči, da glede našega duha koncil ni



prinesel povabila k spremembi,
marveč je, ravno nasprotno, potrdil,
kar smo po božji milosti že dolgo let
živeli in učili.[34]

Skupaj s tem radostnim tonom pa
istočasno odmeva slutnja bolečine.
Ob sklepu drugega vatikanskega
cerkvenega zbora v pismu svari svoje
hčere in sinove:

Koncil je zaključen: večkrat je bilo
oznanjeno, da bo to poslednje
zasedanje. Ko boste prejeli pismo, ki
vam ga sedaj pišem, bo teklo že
pokoncilsko obdobje in moje srce
trepeta ob misli, da bi to lahko
privedlo do novih ran na telesu
Cerkve.

Leta, ki sledijo koncilu, so vselej
pomembna leta, ki zahtevajo
poslušnost pri upoštevanju sprejetih
odločitev, ki zahtevajo tudi trdnost v
veri, nadnaravnega duha, ljubezen
do Boga in do božje Cerkve, zvestobo
svetemu očetu.[35]



Kot previden in odgovoren človek je
oče vnaprej poskrbel za duhovno
varnost svojih ljudi. Že pred časom
jim je dal napotke, kako ravnati ob
stiku z besedili avtorjev, pri katerih
obstaja sum doktrinalnih odklonov:
držijo naj se meril, postavljenih v
dogmatični konstituciji drugega
vatikanskega koncila Dei Verbum,
usmerjajo naj se po temeljnih načelih
nauka sv. Tomaža Akvinskega ter naj
bodo zvesti in poslušni cerkvenemu
učiteljstvu in papežu.[36]

Ko so se objavljali koncilski odloki in
konstitucije, je ustanovitelj pokazal
svoje trdno soglasje in vdano
pokorščino.[37] In če so določbe
dopuščale možnost izbire, je kot oče
in pastir Opus Dei priporočal tiste
rešitve, ki bi v največji meri koristile
pobožnemu življenju njegovih
članov.[38]

Njegov izbrani občutek za liturgijo ga
je obvaroval pred zlorabami in



skrajnostmi, v katere so zapadali
tisti, ki so samovoljno spreminjali lex
orandi in izkrivljali, kar je bilo
določeno v koncilskih dokumentih,
ne da bi upoštevali, da mora
bogoslužje vselej voditi k zbranosti,
češčenju in pobožnosti. Bolele so ga
zlasti vsiljene novotarije pri
obhajanju svete mašne daritve, okrog
katere se vrti celotno kristjanovo
življenje. Tako je svaril svoje otroke,
kakor hitro so se začele pojavljati
takšne zlorabe:

To neizmerno ljudstvo je treba
vključiti v obhajanje bogoslužja in ga
– tako kot Cerkev uči nas, v zvestobi
temu, kar zakonito določi cerkvena
hierarhija – učiti ljubezni do svete
maše, ne da bi globoki pomen
liturgije zvodenel in bi od njega
ostala zgolj nekakšna simbolika
skupnosti. V liturgiji se mora namreč
uresničiti tudi skrivnostno osebno
srečanje človeka z njegovim Bogom v



dialogu češčenja, zahvale, prošnje in
zadoščevanja.[39]

Njegova duhovniška duša je zaznala
vsako, še tako neznatno spremembo
v redu svete maše. Ko 24. oktobra
1964 piše svoji otrokom v Španiji v
zvezi z avdienco, ki jo je imel pri
papežu dva tedna predtem, se ne
more zadržati, da ne bi zavzdihnil in
potarnal:

Spet so nam spremenili liturgijo
svete maše. Pri svojih skoraj
triinšestdesetih letih se s Javijevo
pomočjo naprezam, da bi bil svoji
materi Cerkvi pokoren tudi v
najmanjših stvareh, četudi ne morem
tajiti, da me določene nepotrebne
spremembe bolijo. Vendar bom
vedno ubogal z veseljem.[40]

Čez nekaj mesecev zopet piše v
Španijo: Poglejte me, tukaj se
trudim obhajati sveto mašo z vso
skrbnostjo kakor kak novomašnik
[…]. Kako čudovito je, tudi na tem



svetu, če se človek nauči uboganja
in hoče ubogati![41] Z leti je sosledje
božjih spominov, ki so razmejevali
različne dele njegove maše, postajalo
vse gostejše in bogatejše. Ko jih je
podoživljal, so v njegovi duši
zazvenela dejanja češčenja in
hvaležnosti.[42]

Bili so časi, ko se je v samem osrčju
Cerkve kuhala huda kriza. Kako je na
takšen razvoj dogodkov gledal
ustanovitelj Opus Dei? Ko so mu leta
1967 zastavili vprašanje o tej zadevi,
je tedanji trenutek označil kot
»pozitiven«, a obenem »kočljiv«:

Pozitiven je prav gotovo, kajti
doktrinalno bogastvo drugega
vatikanskega cerkvenega zbora je
vso Cerkev – celotno duhovniško
božje ljudstvo – postavilo pred novo,
upanja polno obdobje, zaznamovano
z obnovljeno zvestobo božjemu
odrešenjskemu načrtu, ki ji je bil
zaupan. Je pa tudi kočljiv trenutek,



ker teološki zaključki, ki so bili
doseženi, niso – če se tako izrazim –
abstraktnega ali teoretičnega
značaja, temveč gre za nadvse živo
teologijo, to se pravi, da ima takojšnje
in neposredne posledice na
pastoralnem, asketskem in
disciplinarnem področju, ki se v
globini dotikajo notranjega in
zunanjega življenja krščanske
skupnosti.[43]

Seveda je bil trenutek kočljiv, kljub
temu da so bile določbe koncila zgolj
pastoralne narave. Toda način, kako
so nekateri tista besedila
interpretirali izven konteksta in
tradicionalnih virov Cerkve ter iskali
novosti kot orodje za cerkveno
prenovo, je povzročil veliko
zmešnjavo v zadevah vere in morale.
Pri upravičevanju te doktrinalne
zmede se je govorilo o nekem
namišljenem »koncilskem duhu«,
temelječem na arbitrarnih
psevdoteoloških modnih tokovih.



Samooklicani reformatorji so vihteli
prapor napredka ter tiste, ki so
ostajali zvesti nauku katoliškega
učiteljstva in niso sledili njihovi
struji, ožigosali za nazadnjake in
nasprotnike sprememb. (Res je, da so
bili med njimi tudi taki, ki so se
trdovratno oklepali vsega starega, ne
da bi dopuščali možnost za razvoj ali
rast.) Kot je bilo pričakovati, se
ustanovitelj ni mogel izogniti
obtožbam o paternalizmu,
integrizmu, triumfalizmu in drugim
verbalnim napadom takega kova.[44]

Takšno krivično etiketiranje je
silovito zavračal in skušal razjasniti
pojme: Integrizem! Progresizem!
Jaz si želim ohraniti integriteto
zaklada vere in progresivno rasti
v poznavanju le-te.[45]

Kje drugje in v drugačnih okoliščinah
bi se zatekel k svoji stari navadi
molčanja, odpuščanja, molitve in
služenja. A tokrat ni mogel molčati,
ko se je potvarjala Resnica, ko se je



delala strašna škoda krščanskemu
nauku in je bil v krščansko ljudstvo
zasejan razdor. Da bi svoje ljudi
ohranil trdne v veri in jih obvaroval
pred prevladujočo doktrinalno
zmedo, jim je 19. marca 1967 poslal
precej obsežno pismo. Takole se
glasijo njegove prve vrstice: Fortes
in fide, takšne vas vidim, predragi
sinovi in hčere: močne v veri, ko s
to božjo močjo v vseh okoljih sveta
pričujete o tem, kar verujete.[46]

Malo zatem pa:

Prav je, da vam že na začetku povem,
da je to izključno pastoralen
dokument: stremi torej k temu, da bi
vas učil varovati in braniti zaklad
katoliškega nauka ter bi se tako
pomnožili njegovi duhovni sadovi v
vaših dušah in v družbi, v kateri
živite. Nihče ne bo mogel upravičeno
trditi, da pri svojem svarjenju pred
sedanjim okoljem, ki bi lahko razžrlo
vašo vero, nastopam kot integrist ali
kot progresist, da sem reformator ali



da sem reakcionar. Katerakoli izmed
teh oznak bi bila krivična in
napačna. Sem duhovnik Jezusa
Kristusa, ki ljubi jasen, natančno
predstavljen nauk z dobro znano
vsebino, ki občuduje in je hvaležen
Bogu za vse velike dosežke človeške
modrosti, ker se z njihovo pomočjo –
če so zares znanstveni – približamo
Stvarniku.[47]

Vzdušje tega dolgega besedila je
vedro in polno upanja; pismo sklene
z besedami:

Ti težki časi bodo minili, kakor
minejo vedno. V Cerkvi ni nikdar
manjkalo bolnikov in bolezni […].

Bodimo optimistični, veseli! Bog je z
nami! Zato me vsak dan navdaja
upanje. Krepost upanja nam
omogoča videti življenje, kakršno je:
dobro, od Boga poslano.[48]

Naj še tako poudarjamo, kakšna
škoda in doktrinalna zmešnjava je



bila povzročena, njene žalostne
posledice ostajajo neopisljive. O krizi,
ki jo je prestajala Cerkev, je
Jožefmarija ob več priložnostih dalj
časa umirjeno govoril s kardinalom
Josephom Höffnerjem. Kardinal
pričuje, kako je bil presenečen spričo
nadnaravnega upanja monsinjorja
Escrivája, ko mu je ta zagotovil, »da
ga ni strah vsega tega niti krize
identitete, ki je pretresala duhovnike
in redovnike; kajti Gospod in Sveti
Duh živita in delujeta v Cerkvi«.[49]

Čas je tekel in razmere se niso
izboljšale. Leta 1972, ko je od
zaključka koncila minilo že sedem
let, je papež Pavel VI. v imenu
mnogih kristjanov javno priznal
svoje razočaranje. Mar nismo
pričakovali, da bo po koncu koncila
nad zgodovino Cerkve vzšlo sijoče
sonce? »Namesto tega,« je dejal
papež v neki pridigi, »pa je nastopil
oblačen, nevihten, temačen dan, poln
nemirnega iskanja in negotovosti.«[50]



In kot da to ne bi bilo dovolj, je
nadaljeval papež, »se je na svetu
pojavilo nekaj mimonaravnega s
ciljem skaliti in zadušiti sadove
vesoljnega cerkvenega zbora«. Tačas
je oče molil in izvajal previdnostne
ukrepe, da bi Opus Dei ostal zvest
Kristusovemu nauku in bi ne bil
okužen z zlom, ki je pretilo
dobršnemu delu božjega ljudstva.

* * *

Doktrinalna zmešnjava, do katere je
prišlo, je bila več kot očiten dokaz za
potrebo po tem, da kristjani
pridobijo trdno in znanstveno versko
izobrazbo. Veliki kancler Univerze v
Navari je menil, da je treba čim prej
vzpostaviti teološko fakulteto, ki bo
vključena med obstoječe fakultete in
oddelke, kajti:

Človek, ki nima verske izobrazbe, ni
celovito izobražen. Zato mora biti
vera kot predmet navzoča na
univerzi in treba jo je poučevati na



višji, znanstveni ravni, na ravni
dobre teologije. Univerza, na kateri
ni verskega poučevanja, je
nepopolna univerza, zato ker ne
pozna temeljne razsežnosti človeške
osebe, ki preostalih razsežnosti ne
izključuje, marveč jih zahteva.[51]

Nuja velikega kanclerja, ki si je želel
čimprejšnje otvoritve teološke
fakultete, se je sprevračala v nočno
moro. Pri vsakem poskusu je trčil ob
nepopisne ovire, zaradi katerih so
njegovi načrti kasnili. To se je vleklo
že več kot leto dni. Takrat so bili vsi
španski škofje že povsem na tekočem
glede človeka, ki je s svojim vplivom
in informacijami nasprotoval njihovi
želji o vzpostavitvi teološke fakultete
v Pamploni, kar so Svetemu sedežu
že večkrat sporočili.[52] Ko
ustanovitelj piše monsinjorju
Dell’Acqui, nadvse prikrito namigne,
kdo je povzročal to obstrukcijo: 
določena oseba, katere ravnanje
se ne zdi razumno.[53]



Ko je torej sprevidel, da od
kongregacije nikakor ni bilo mogoče
dobiti dokončnega odgovora, ampak
so se postopki samo še podaljševali z
zahtevami o dopolnilnih podatkih ali
z novimi pogoji, ki jim je bilo treba
zadostiti, je veliki kancler sklenil
ubrati drugačno pot. Zakaj ne bi raje
poskusili pridobiti odobritve ad
experimentum in bi tako mogli začeti
s tečaji teološkega študija? To bi bila
vsekakor začasna rešitev, ki pa
vendarle ni pomenila odpovedi
načrtu, da fakulteta čim prej začne
delovati. V pismu z dne 31. marca
1967 je Álvaro po očetovih navodilih
predlagal monsinjorju Garronu
vzpostavitev ad experimentum.[54]

Minila sta dva meseca brez odgovora
in na zadevo je še enkrat opomnil, saj
so se bližale poletne počitnice in je
bilo treba poskrbeti za najnujnejše
priprave.[55]

Končno je težko pričakovani odgovor
Kongregacije za semenišča in



univerze prispel s pismom, ki je bilo
datirano z 19. junijem in ga je
podpisal kardinal Pizzardo. Bilo je
sestavljeno nadvse spretno, pri
čemer se pošiljatelj o temeljnem
vprašanju ni dokončno izrekel;
puščalo je napol odprta vrata za
začetek teoloških predavanj in za
možnost, da se v primernem
trenutku preuči morebitna
cerkvenopravna vzpostavitev
fakultete. A takoj za temi pojasnili je
sledil nekoliko sibilski stavek: »Treba
je dodati, da nam kočljive okoliščine
lokalnega značaja narekujejo, da se
niti ne izrečemo o uradnem začetku
fakultete.«[56] Kakorkoli že, velikemu
kanclerju je bilo prepuščeno, da
presodi, ali je primerno začeti s
predavanji, kar bi bilo nepogrešljivo
izhodišče za poznejšo vzpostavitev
teološke fakultete.

Kmalu je ustanovitelj odkril pomen
tistih skrivnostnih besed o »kočljivih
okoliščinah lokalnega značaja«, ki so



se nanašale na obrekljive spletke za
njegovim hrbtom. Zgodilo se je
namreč, da je nekaj duhovnikov tiste
škofije na Svetem sedežu ovadilo
pamplonskega nadškofa, češ da je
Univerzi v Navari odstopil določeno
cerkveno premoženje, ne da bi se o
tem posvetoval s stolnim kapitljem. V
Álvarovem pismu kardinalu
Garronu, poslanem avgusta 1967, je
ovržena neresnica o dvojni obtožbi
tako škofa kot tudi univerzitetnega
vodstva: »Naj vam še enkrat
potrdim,« piše Álvaro, »da Univerza
v Navari nikdar ni ne zaprosila ne
prejela niti pezete in niti enega
samega kvadratnega metra zemljišča
od častitega pamplonskega
nadškofa.«[57]

Zdelo se je, da je bila premagana
poslednja ovira na tej mukotrpni
poti, pa ni bilo tako. Da skrajšamo
pripovedovanje, povejmo zgolj to, da
je veliki kancler odlok o kanonični
vzpostavitvi Teološke fakultete



Univerze v Navari dobil v roke šele
13. novembra 1969.[58]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Prim. Javier Echevarría, Sum. 3081.

[2] Pismo, EF-660310-1.

[3] Prim. Javier Echevarría, PR, str.
1893.

[4] Pismo, EF-660421-2. V Grčiji je
kupil majhno ikono, ki jo je v
znamenje sinovske naklonjenosti po
monsinjorju Dell’Acqui poslal Pavlu
VI. (prim. prav tam).

[5] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 846.

[6] Sestavek z naslovom Apostolsko
delo v Grčiji je del dokumentacije,
priložene pismu monsinjorju

https://opusdei.org/sl-si/article/4-poslednji-romantik
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


Dell’Acqui (EF-660428-1). Posebej
zanimive so besede o uradnem
pojmovanju pravoslavne vere in o
možnem načinu za apostolat
katoličanov:

Glede možnosti za apostolsko
delovanje se mi zdi, da je ključni
dejavnik tesna povezanost, ki
obstaja med časno oblastjo in
pravoslavno versko avtoriteto. Po
mojem prepričanju je to tako zelo
poudarjeno, da če bi kak tujec
skušal tam širiti katoliško vero, bi
tvegal, da ga obtožijo prekrška
zoper enotnost države. Zato
menim, da je edina možna pot za
razvoj apostolata to, da se
vzgajajo katoliški državljani te
države, kar je treba opraviti čim
bolje in zunaj Grčije. In ko se bodo
vrnili v svojo izvorno deželo, bodo
znali pridobiti zaupanje in
spoštovanje svojih rojakov in
sodržavljanov, tako da bodo zgled
iskrene ljubezni do domovine, ko



bodo imeli strokovni ugled in
izkazovali duha lojalnega
razumevanja in dialoga.

[7] Pismo, EF-660310-2.

[8] Prim. Pismo monsinjorju
Marcelinu Olaechei Loizagi,
EF-660321-1.

[9] Prim. Gravissimum educationis, št.
10 in 11.

[10] Prim. RHF, D-15291. Pismo so
podpisali štirje dostojanstveniki:
nadškof v Pamploni ter ordinariji
škofije Jaca, škofije San Sebastián ter
škofije Calahorra, La Calzada in
Logroño.

[11] Prim. Pismo Pavlu VI.,
EF-660421-1.

[12] Prim. Pismo Kongregacije za
semenišča in univerze v zvezi s
cerkvenopravno vzpostavitvijo



teološke fakultete v Pamploni, 16. 5.
1966, RHF, D-15293.

[13] Prim. Zapis, priložen k pismu
monsinjorju Angelu Dell’Acqui,
EF-661205-3.

[14] Prim. Pismo, katerega prejemnik
je msgr. Gabriel Marie Garrone,
proprefekt Kongregacije za
semenišča in univerze, EF-661227-1.

[15] Pismo Kongregacije za semenišča
in univerze v zvezi s cerkvenopravno
vzpostavitvijo teološke fakultete v
Pamploni, 16. marec 1967, RHF,
D-15295.

[16] Pismo, EF-670302-1.

[17] Pismo Santiagu Escriváju de
Balaguerju in Glorii García-Herrero
Ruiz, EF-660717-2.

[18] Pismo članom Generalnega sveta,
EF-640815-1.



[19] Pismo Santiagu Escriváju de
Balaguerju in Glorii García-Herrero
Ruiz, EF-650915-1.

Maja in junija se je ustanovitelj
ukvarjal z urejanjem dokumentov za
poletno delo: za tisk je želel
pripraviti precej obsežna stara pisma
in dokončati tudi cikel z Navodili o
duhu in apostolatu Opus Dei. Bil je
že čas! je zapisal. Četrta izdaja
Katekizma pa se bo zvlekla. Treba
je potrpeti. To bo lahko darilo za
konec leta. Znano je, da so vsi
preobremenjeni z delom, vendar ni
mogoče »istočasno pritrkovati in
hoditi v procesiji« (Pismo Florenciu
Sánchezu Belli, EF-650525-2). Tukaj
govori o Katekizmu Dela.

[20] Pismo, EF-660817-2. Prepričan
sem, pravi v predhodnem odstavku, 
da bomo po božji milosti in s
pomočjo njegove presvete Matere
vi in jaz ter vsi častiti patri jezuiti
[…] dosegli, da bo vedno sijala



Kristusova ljubezen brez
kakršnihkoli izjem.

To pismo, označeno s 17. avgustom,
je odgovor na pismo patra Pedra
Arrupeja z dne 27. julija, ki pravi
takole:

»Nadvse spoštovani msgr. Escrivá!

Prejel sem vaše pismo z dne 26.
junija in vas prosim, da mi oprostite
za zamudo pri odgovoru, namreč v
tistih dneh sem šel na duhovne vaje,
poleg tega pa sem želel predstojniku
patra Zeiglerja sporočiti vašo
prošnjo, da bi ga obvestil v zvezi s
tem, kar ste omenili v svojem pismu.

Vi že veste, monsinjor, kakšni so moji
občutki ob tovrstnih potezah s strani
članov Družbe; gotovo jih boste šteli
za dejanja osebne neprevidnosti, ki
še zdaleč ne odražajo tega, kako zelo
Družba Jezusova spoštuje in ceni
duha in dejavnosti Opus Dei.



Približuje se naša generalna
kongregacija, njeno drugo zasedanje,
in upam, da boste v tem času na
poseben način molili za nas, kajti
zadeve in predlogi, ki bodo tam
obravnavani, so nadvse pomembni
in pomenijo veliko odgovornost.

Za voščilo ob mojem godu in za vaše
molitve se vam lepo zahvaljujem.

Prisrčen pozdrav« (RHF, D-30804).

[21] Prim. Pismo monsinjorju Pedru
Canteru Cuadradu, EF-661015-1.

[22] Prim. El Noticiero Universal,
Barcelona, 8. 10. 1966.

[23] Govor msgr. Jožefmarija Escrivája
de Balaguerja na občinski slovesnosti
v Barceloni v zahvalo za njegovo
imenovanje za častnega meščana, 7.
10. 1966, Barcelona 1966. Tudi
Laureano López Rodó v svojem delu 
Memorias, 2. knjiga (Barcelona 1991,
str. 86 sl.), navaja Jožefmarijeve



besede, ki jih je ta izrekel kot odziv
na nagovor barcelonskega župana.

[24] Pismo Eduardu Ortizu de
Landázuriju, EF-661015-2.

[25] RHF, D-15111; Zdravstvena
zgodovina msgr. Jožefmarija
Escrivája, obdobje od 26. 9. 1966 do
10. 3. 1972.

[26] Pismo 25. 5. 1962, št. 92.

[27] Ko je Janez XXIII. 8. decembra
1962 oznanil, da bo od tistega dne
dalje v besedilo mašnega kanona
vključeno ime svetega Jožefa,
zavetnika koncila, je kardinal
Larraona nemudoma telefoniral
ustanovitelju: Rallegramenti!
Čestitam! Bil je prepričan, da mu bo
to v veliko veselje zaradi njegove
globoke pobožnosti do svetega očaka,
čigar lik predstavlja tista leta
preprostega in učinkovitega dela v
skritem Jezusovem življenju (prim. 
Jezus prihaja mimo, št. 44).



»Ob marsikateri odobritvi kakega
koncilskega dokumenta bi lahko
ustanovitelju po pravici rekli:
Čestitke, kajti to, kar nosite v svoji
duši, kar ste neutrudno oznanjali od
leta 1928, je sedaj slovesno razglasilo
cerkveno učiteljstvo!« (Álvaro del
Portillo, Mons. Escrivá de Balaguer,
testigo del amor a la Iglesia, Madrid
1976, str. 8).

[28] Pismo 24. 3. 1930, št. 2. Poleg
številnih drugih besedil prim. tudi
naslednje iz leta 1939: Tvoja
dolžnost je, da se posvetiš. – Tudi
ti. – Kdo pravi, da je to le naloga
duhovnikov in redovnikov? Vsem
brez izjeme je rekel Gospod:
»Bodite torej popolni, kakor je
popoln vaš nebeški Oče« (Pot, št.
291).

[29] Pismo 11. 3. 1940, št. 11.

[30] »Kot je velikokrat zapisal in
povedal, je na sveto mašo gledal kot
na centrum et radix vitae interioris,



kar je bilo s prav takšnimi besedami
izraženo v koncilskem odloku 
Presbyterorum Ordinis, št. 14« (Julián
Herranz Casado,Sum. 3876). Prim.
homilijo z dne 14. 4. 1960, v: Jezus
prihaja mimo, št. 87; in Pismo 28. 3.
1955, št. 5.

[31] Pismo 9. 1. 1932, št. 32.

[32] Pogovori, št. 26.

[33] Prav tam, št. 55.

[34] Prav tam, št. 72. O tem, kako so
ugledne cerkvene osebnosti priznale
nauk msgr. Escrivája kot
predhodnika drugega vatikanskega
koncila: kardinal Sebastiano Baggio
(Avvenire, Milano, 26. 7. 1975);
kardinal Joseph Frings (Für die
Menschen bestellt, Erinnerungen des
Alterzbischofs von Köln, Köln 1973,
str. 149–150); kardinal Franz König
(Corriere della Sera, Milano, 9. 11.
1975).



Kardinal Sebastiano Baggio je
pričeval takole: »Življenje, delo in
sporočilo msgr. Escrivája de
Balaguerja (kot sem zapisal kmalu po
njegovi smrti) predstavlja
spremembo, oziroma natančneje,
predstavlja novo in izvirno poglavje
v zgodovini krščanske duhovnosti, če
nanjo gledamo kot na popotovanje
pod vodstvom Svetega Duha […]. Šele
čez čas bo mogoče ovrednotiti
zgodovinski doseg njegovega nauka,
ki v mnogih pogledih prinaša pristno
revolucionarne poteze in je
predhodnik slovesnega sporočila,
razglašenega na drugem
vatikanskem cerkvenem zboru, zlasti
glede tega, kar bi lahko opredelili kot
njegovo bistvo: to je vsesplošni klic k
svetosti (Sebastiano Baggio, Sum.
5259). Tudi papež Janez Pavel II. je
ustanovitelja Opus Dei javno priznal
kot predhodnika koncila, ki je
vnaprej nakazal na teologijo laikata,
s katero je bila zaznamovana Cerkev
v času drugega vatikanskega koncila



in v pokoncilskem obdobju (prim. 
L’Osservatore Romano, 20./21. avgust
1979).

Pozneje, v okviru »Teološkega
kongresa o naukih blaženega
Jožefmarija Escrivája«,
organiziranega na Rimskem ateneju
sv. Križa (12.–14. oktober 1993), je sv.
Janez Pavel II. ponovno spregovoril o
tem. V nagovoru je dejal, da »je cilj
delovanja Svetega Duha stalno
prenavljanje Cerkve, da bi mogla
učinkovito vršiti poslanstvo, ki ji ga
je zaupal Kristus. V nedavni cerkveni
zgodovini ima ta proces obnavljanja
neko temeljno referenčno točko:
drugi vatikanski cerkveni zbor […].
Globoko zavedanje sedanje Cerkve o
tem, da je v službi odrešenja, ki se
dotika vseh razsežnosti človeškega
bivanja, se je pripravljalo pod
vodstvom Svetega Duha ter je šlo
skozi postopen umski in duhovni
razvoj. Sporočilo blaženega
Jožefmarija, ki ste mu posvetili dneve



vašega kongresa, predstavlja enega
izmed najpomenljivejših
karizmatičnih zagonov v tej
smeri« (L’Osservatore Romano, 22.
oktober 1993).

[35] Pismo 24. 10. 1965, št. 4.

[36] Prim. Rolf Thomas, Sum. 7702; in 
Pismo 2. 10. 1963, št. 18.

[37] Prim. Franz König, Sum. 5254;
Ignacio María de Orbegozo
Goicoechea, Sum. 7284; Álvaro del
Portillo, Sum. 964; Francesco
Angelicchio, Sum. 3527.

[38] Prim. Giuseppe Molteni, PR, str.
709; Umberto Farri, Sum. 3392; Pedro
Casciaro Ramírez, Sum. 6315.

[39] Pismo 15. 8. 1964, št. 19. »Kar
zadeva liturgično reformo, je
sprejemal nadaljnje odredbe Svetega
sedeža, vendar je pri tem pokazal
previdno razumnost, ko je razločeval
med duhom koncila in med očitnimi



zlorabami, ki so se dogajale pri
obhajanju svete maše in prevajanju
liturgičnih besedil« (Joaquín Alonso
Pacheco, Sum. 4705).

V zvezi z nestrpnostjo, ki je vladala v
nekaterih od teh liturgičnih komisij,
pripoveduje teolog Louis Bouyer, kaj
se mu je pripetilo pri prevajanju
mašnih besedil. Ko se je skupaj z
nekim drugim izvedencem lotil
prevajanja rimskega kanona v
francoski jezik, so mu naročili, naj se
izogiba besedam, kot so »oblacija«,
»daritev«, »žrtev« itd. In ker sta se
temu oba zoperstavila, sta bila iz te
naloge izključena (prim. Louis
Bouyer, Le métier de théologien, Pariz
1979, str. 79).

[40] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-641024-2. Msgr. José María García
Lahiguera se spominja, kako težko je
bilo ustanovitelju maševati po novih
predpisih: »Vedno je v obhajanje
svete maše vlagal toliko



prizadevnosti, da je naposled vsaka,
na videz povsem nepomembna
rubrika zanj predstavljala ogromno
vrednost […]. Maševal je s takšnim
žarom, da se je zdelo, kot da je ob
oltarju povsem spremenjen. Vsaka
najmanjša sprememba je pri njem
lahko povzročila raztresenost in
zaradi tega je zelo trpel« (José María
García Lahiguera, v: Testimonios …,
op. cit., str. 169).

[41] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-650409-2.

[42] Prim. prav tam; prim. tudi Joaquín
Alonso Pacheco, Sum. 4705.

[43] Pogovori, št. 23.

[44] Prim. Rolf Thomas, Sum. 7702.

[45] Vincenzo Montillo, PR, str. 1013.
»Samovoljno ločevanje katolikov na
progresiste in integriste ga je
žalostilo, saj je v tem videl očiten
dokaz za izgubo globokega čuta



krščanske edinosti in ljubezni ter
znamenje, da pri obravnavanju
doktrinalnih in moralnih vprašanj
manjka nadnaravni pogled« (Joaquín
Alonso Pacheco, Sum. 4705).

O tem, kako je ustanovitelj v
spremenljivih zgodovinskih časih
ohranjal varno in trdno držo, ki ni
bila niti progresistična niti
integristična, piše pater Ambrogio
Eszer OP, generalni relator
Kongregacije za zadeve svetnikov:

»V cerkvenostnem pogledu se
delovanje Jožefmarija Escrivája
začne v razmerah, ko tradicionalne
pastoralne rešitve pričenjajo kazati
prve znake neustreznosti spričo
vélikega izziva ateističnega in
agnostičnega humanizma. V zadnjih
letih svojega življenja je lahko gledal,
v kakšno krizo so zašli tisti, ki so
skušali ta impasse premagati s tem,
da so poveličevali prilagajanje
Cerkve svetu. Tudi v tem primeru se



njegov odgovor z leti ne spreminja in
pokaže se, da s svojim značilnim
neposrednim slogom popolnoma
ustreza novim zahtevam. To je
vrnitev h krščanstvu, ki je radikalno,
kristocentrično in teocentrično,
osredotočeno na to, da potrjuje
prvenstvo milosti, življenjsko
občestvo s Kristusom po molitvi in
zakramentih, ki ustvarjajo novega
človeka in ga preoblikujejo v
Kristusovo pričo v njegovem lastnem
poklicnem okolju« (Así le vieron.
Testimonios sobre Mons. Escrivá de
Balaguer, Madrid 1992, str. 69).

[46] Pismo 19. 3. 1967, št. 1. V zvezi z
njegovim poudarkom na besedah 
fortes in fide (1 Pt 5,9) prim. Pismo 2.
10. 1963, št. 8.

[47] Prav tam, št. 3. V pismu napravi
strnjen, a celosten pregled temeljnih
resnic, začenši z razlago
veroizpovedi Cerkve.

[48] Prav tam, št. 149 in 150.



[49] Joseph Höffner, Sum. 3763. Ko
premišljuje o zgodovinskem poteku
drugega vatikanskega koncila, opiše
Maritain razmere v pokoncilskem
času s posrečeno prispodobo. Ob
Cerkev, ki ji je zaupan zaklad
razodetja in ki jo vedno podpira Sveti
Duh, besno udarjajo razpenjeni
valovi. »Takšen se zdi koncil: kakor z
božjim Duhom zavarovan otok sredi
oceana, ki vse, naj bo zmotno ali
resnično, potegne v
zmešnjavo« (Jacques Maritain, op.
cit., str. 79).

[50] Insegnamenti di Paolo VI, Rim
1972, str. 708.

[51] Pogovori, št. 73.

[52] Prim. Pismo iz Madrida
monsinjorju Angelu Dell’Acqui,
EF-670502-2.

[53] Prav tam.



[54] Pismo, 31. 3. 1967; priložena je
bila obsežna dokumentacija o dotlej
storjenih korakih in postopkih, dolga
skoraj 60 strani. Prim. AGP, oddelek
Apostolska širitev, Univerza v
Navari, Teološka fakulteta, I/2, 156.

[55] Pismo Álvara del Portilla
monsinjorju Gabrielu Garronu, 3.
junij 1967: prim. prav tam, I/3, 192. V
tistih dneh je že bilo oznanjeno, da
bo msgr. Garrone v kratkem
povzdignjen v kardinala.

[56] Pismo Kongregacije za semenišča
in univerze, 19. 6. 1967; RHF,
D-15300.

[57] Pismo, 26. 8. 1967; prim. AGP,
oddelek Apostolska širitev, Univerza
v Navari, Teološka fakulteta, I/3, str.
258.

Škofijski kapitelj je na seji 16. 6. 1967
sklenil Univerzi v Navari dati na
razpolago nekaj stolnici pripadajočih
prostorov z namenom, da se tam



vzpostavi Teološki center Univerze.
Upravni odbor Univerze je s
sporazumom sprejel pogoje, kot jih je
postavil kapitelj, in sicer: da bo
komisija, ki jo bo imenoval le-ta,
usmerjala in nadzorovala
preureditev prostorov; da bo
gradbena dela in druge stroške krila
univerza; uporaba prostorov pa bo
začasna in bo trajala največ pet let.
Prim. Sporazum med kapitljem in
univerzo, 16./12. junij 1967, v: prav
tam, 258.

Sporazum, to lahko po pravici
rečemo, je bil za stolni kapitelj precej
ugoden, saj so bili prostori v zelo
slabem stanju. Prim. tudi Pismo
monsinjorju Angelu Dell’Acqui,
EF-670603-1.

[58] Odlok o vzpostavitvi je izdala
Kongregacija za katoliško vzgojo;
datiran je s 1. 11. 1969, podpisal pa
ga je prefekt, kardinal Gabriel



Garrone; v: prav tam, Teološka
fakulteta, II/2, 419.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/3-pokoncilska-leta/ (17. Feb.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/3-pokoncilska-leta/
https://opusdei.org/sl-si/article/3-pokoncilska-leta/

	3. Pokoncilska leta

