opusdei.org

3. Pokoncilska leta

Ustanovitelj Opus Dei —
Zivljenjepis sv. JoZefmarija
Escrivaja.

30. Okt. 2023

7 Nazaj na kazalo

Ob zakljucku koncila so si kon¢no
lahko oddahnili vsi cerkveni
dostojanstveniki, teologi in izvedenci,
ki so Ze leta s pospeSenim korakom
garali v koncilskih komisijah. Sedaj,
ko se je Alvaro po vecletni
podrejenosti lahko znova svobodno
gibal, se je oCe nameraval odpraviti


https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/

na apostolsko potovanje v Gréijo. Ze
dalj Casa je gojil zamisel, da bi tam
zacCel z delom Opus Dei.

Iz Neaplja so odpotovali 26. februarja
1966. Ker ni Slo za turistiCen izlet po
drZavi, je oCe dopustil samo kratek
sprehod po Partenonu brez troSenja
denarja in brez ogleda spomenikov.
Njegove misli in pogovori so bili
nenehno usmerjeni v bodoce
apostolsko delo, ki naj bi ga vrsili v
tistih deZelah.™ Obiskali so nekatere
cerkve. Ponekod je v poltemi molilo
nekaj Zensk. Sprico zapuscenosti in
praznine jih je prevzela Zalost. V
Atenah in Korintu so se ustavili na
krajih, kjer naj bi po izrocilu
oznanjal apostol Pavel. Zelel si je
samo to, da bi se njegova obcutja
priblizala apostolovim. Molitev je v
tolikSni meri pouZzivala njegovega
duha, da je 10. marca z oCetovsko
iskrenostjo pisal svojim sinovom v
Generalnem svetu:



H koncu gre to potovanje, ki je brez
dvoma tudi predzgodovina Dela v tej
deZeli.

Molimo - vcasih bi si Zelel moliti
manj, vendar je neizogibno —,
spominjamo se vas in razmisljamo o
prihodnji dejavnosti, o Bozjem delu,
ki ga bo treba uresniciti na tem
koncu Sredozemlja. Ne bo lahko niti
tezko.p;

PrejsSnji dan se je peljal skozi
Korintsko ozZino, vendar nikakor ni
hotel uzZivati ob prelepem razgledu
na pokrajino razen za nekaj
trenutkov, ko je prekinil z delom v
ladijski kabini in se povzpel na krov.
¥ Tega vztrajnega duha notranje
zbranosti je oCe na potovanju
ohranjal predvsem zaradi bolecine,
ki jo je Cutil ob napadih na papeza. V
Rim se je vrnil 14. marca in naslednji
mesec je monsinjorju Dell’Acqui
priznal, da v Casu tistega kratkega
popotovanja po grikih dezelah



prakticno niso poceli drugega kot
to, da so molili za Kristusovega
namestnika."

Ustanovitelj je na tem potovanju
dobil sploSen vtis, da so bile mozZnosti
za zacetek dela v Gr¢iji zelo majhne.
Druzbeno in versko vzdusje trenutno
ni bilo ugodno za razvoj obsezne
apostolske dejavnosti. Tako kot
vsepovsod se bo zacelo s pomocjo
molitve, mrtvicenja in dela. Toda
dokler se razmere ne bi izboljsale, je
bilo najbolj razumno pocakati. Cas za
zaCetek Opus Dei v Gr¢iji Se ni priSel.
! Po vrnitvi v Rim je te misli
pretehtal in uredil zbrane podatke.
Potem je napisal kratko sporocilo
monsinjorju Dell’Acqui, da bi ga
obvestil o neCem, kar bi utegnilo
zanimati papeza.”

Druga izmed zadev, s katerimi se je
ukvarjal ustanovitelj, je bila nujna
potreba po vzpostavitvi Teoloske
fakultete v okviru Univerze v Navari.



Ni cakal na povratek v Rim. Iz Aten je
pisal svojemu prijatelju, msgr.
Marcelinu Olaecheli, ki je bil
valencijski nadSkof in predsednik
Komisije za semeni$¢a pri Spanski
Skofovski konferenci. Pismo mu je
poslal s priporoceno posiljko, saj je
Zelel ¢im prej dobiti odgovor:

Na vas se obracam s prosnjo, da mi,
Ce ste tako dobri, sporocite, kako
napreduje zadeva v zvezi Z novo
teoloSko fakulteto Univerze v Navari.
Kot svetnemu duhovniku mi bo v
veliko veselje, Ce bo to uspelo - kajti
uspelo bo na vsak nacin - ob
naklonjenosti vasih castitih kolegov,
katerim bo namenjeno sluZenje te
ustanove.

VCeraj sem se mudil v Korintu in z
ljubeznijo sem Gospodu priporocil
vse delo mojega valencijskega
nadskofa, Se posebej pa sem klical k
sv. Pavlu na mestu, kjer naj bi po
izrocilu stal njegovgovorniski oder.n



Cez $tiri dni je valencijski nad3kof
ustanovitelju uradno sporocil, da so
Skofje na plenarnem zasedanju
Skofovske konference nacrt o novi
fakulteti sprejeli z velikim
zadovoljstvom.”™ Ta pobuda
monsinjorja Escrivdja, velikega
kanclerja Univerze v Navari, se je
rodila iz ljubezni do Cerkve in iz
Zelje, da bi se ¢im prej v praksi
uresnicilo, kar je narocal koncil.
Namrec¢ koncilska izjava o krS¢anski
vzgoji Gravissimum educationis,
izdana 28. oktobra 1965, je dolocala,
da bi katoliske univerze, ki nimajo
teoloSke fakultete, morale vzpostaviti
vsaj institut ali katedro za teologijo,
da bi na ta nacin podpirale
raziskovanje in spodbujale dialog z
lo¢enimi brati.” Ustanovitelj, ki se je
0 obstoju doktrinalne zmede
preprical v letih koncila, se je
nemudoma oklenil te zamisli iz
koncilske izjave. Tako so Ze 22.
novembra 1965 vsi Skofje cerkvene
province Pamplona pozvali velikega



kanclerja, naj pri Svetem sedezu
zaprosi za vzpostavitev te fakultete.
1 Toda iz previdnosti je veliki
kancler Zelel sliSati tudi mnenje
preostalih Spanskih Skofov. Na
prigovarjanje Spanskega episkopata
se je tedaj lotil podviga, ki bo zanj
postal skrajno obremenjujoc. Dne 20.
aprila 1966 je na svetega ocCeta
naslovil prosnjo za cerkvenopravno
vzpostavitev teoloske fakultete.""

Rimska kurija pa je z odgovorom
odlasala.” Tako je minilo Sest
mesecev. Nakar je bilo na plenarnem
zasedanju Spanske $kofovske
konference odlo¢eno, da se Sveti
sedeZ ponovno zaprosi za
vzpostavitev teoloSke fakultete v
Pamploni.™ To prosnjo je
JoZefmarija 27. decembra poslal na
Kongregacijo za semeniSca in
univerze." Kurija vloge sicer ni
zavrnila, vendar je bil odgovor
dvoumen in odvisen od nadaljnjega
preucevanja »s ciljem, da se ta



dikasterij ustrezno seznani z
dejansko zmoznostjo Opus Dei za
uresniCenje tako zahtevne naloge,
zlasti z vidika predavateljskega
osebja«." Takrat se je Ze javno
govorilo, da je ta projekt nekdo
obstruiral. Ustanovitelj ni mogel
drugega, kot da verjame takSnim
novicam, kajti to so mu sporocali
prav Skofje. Informacije in dokaze je
bilo treba vzeti kot povsem
verodostojne. Tako je 2. marca 1967 v
zvezi z vzpostavitvijo teoloske
fakultete pisal monsinjorju
Dell’Acqui. Veliki kancler spregovori
0 tem, da so mu na uho prisle
govorice o spletkah in pritiskih,
kakor da bi se za vsako ceno Zelelo
prepreciti vzpostavitev te
fakultete. S pismom ter s
priloZenimi zapisi in dokumenti
ustanovitelj nakazuje na obstoj
nerazloZljive obstrukcije zoper
pobudo, ki jo priporoca koncil in ki
uZziva podporo Spanskih Skofov.
Sprico tega je bil ustanoviteljev



poloZaj veC kot neprijeten, saj se je
znaSel med kladivom in nakovalom.
To je v pripisu priznal monsinjorju
Dell’Acqui ter ga molce prosil, naj ga
spravi iz Skripcev:

Zares sem v kocljivem poloZaju, kajti
po eni strani Castitemu Spanskemu
episkopatu ne morem dajati vtisa, da
ne Zelim upostevati njihove prosnje;
po drugi strani pa jim tudi ne morem
dati odgovora (v katerem bi bilo
obvezno treba omeniti, da ¢akamo
napotke Svetega sedeza), kar bi bilo
enako kot namigniti, da njihova
odlocitev o ustanovitvi nove
fakultete ni bila dobro sprejeta.us)

kK 3k

Odkar je bil koncil zaklju€en, mu res
ni manjkalo tezav in bridkosti. Tudi
dela mu ni manjkalo, saj je poleg
drugih nalog konec aprila 1966 v
Rimu potekal generalni kongres Opus
Dei.



Ko se je priblizalo poletje z vse bolj
vrocimi dnevi, so mu zdravniki
priporocili oddih. Ta nasvet je lahko
izreCi. Bil ga je pripravljen spostovati
in ga Siriti med vsemi ljudmi. Glede
samega sebe pa ga nikdar ni uspel
uresniciti v praksi. To poletje, je
dejal svojemu bratu Santiagu in
svakinji Yoyi julija 1966, ne bo slo
drugace, kot da grem za nekaj
c¢asa na oddih, kajti Ze tri leta tega
nisem mogel storiti, Ceprav sem bil
kdaj tudi zunaj Rima.n7

Predtem je leta 1964 del poletja
prezivel v baskovski vasici Elorrio,
od koder je avgusta tistega leta pisal
svojim sinovom:

Prebivamo v tem sveZem in vlaznem
koticku in vsak dan — ne boste verjeli
— gremo za vec kot dve uri na
sprehod. Tako smo se povsem zlili s
pokrajino, poznajo nas kmetje, krave
in psi, ki nas skoraj ne oblajajo vec.



Ce bomo tudi v Rimu uspeli dnevno
najti nekaj trenutkov za hojo po tej
vecletni nunski klavzuri, ki smo ji bili
podvrZeni v nasprotju z vsemi
dolocbami - mea culpa! -inv
nasprotju z zdravo pametjo, mislim,
da bomo boljSega zdravja in bomo
lahko bolje sluzili Gospodu v
njegovem Opus Dei. Saj mi boste
pomagali uresniciti ta tezki sklep; na
ta nacin se ga bo moral drzati tudi
Alvaro, kajti zanj je to potrebno
zdravilo.ns)

Med julijsko vrocino leta 1965 se je
umaknil v Cafaggiolo blizu Firenc, v
predelu, znanem pod imenom I1
Trebbio. Stanoval je v stari hisi, ki je
bila last neke ostarele gospe. Tisti
kraj, Ze sam po sebi odmaknjen, ni
imel telefonske povezave. V
»srednjeveSko miSnico« (tako je
poimenoval tisto staro in nedostopno
kocCuro) je s seboj prinesel pisma in
dokumente, ki naj bi $li v tisk. Kadar
si je privoscil kak sprehod po okoliski



pokrajini, je Il Trebbio oznaceval s
prijaznejSim izrazom »toskanski
koticek«. A sodecC po tem, kar pravi
svojemu bratu Santiagu, mu nikakor
ni uspelo, da bi se otresel teZe dela:

Pravkar sem se vrnil v Rim. Caka me
ogromno dela, in Ceprav to poletje
zaradi mnogih obveznosti nisem imel
nobenega oddiha, upam, da bom -
kakor dober oslicek — zmogel nositi
to breme. 9

Poleti 1966 se je ponovno zatekel v
»toskanski kotiCek, Kkjer se je od 14.
julija do 17. avgusta posvecal
svojemu delu in ga prekinil zgolj s
kratkim skokom v Rim ob koncu
julija. V Villo Tevere se je vrnil 17.
avgusta ter se nato odpravil na pot
proti Parizu. Pred odhodom je pisal
patru Arrupeju, vrhovnemu
predstojniku jezuitov in mu obljubil,
da bo Gospodu priporocil delo
bliznjega zasedanja generalne
kongregacije Druzbe Jezusove. To



niso bile prazne ali zgolj vljudnostne
besede. Zelel si je obilja duhovnih
sadov za Druzbo Jezusovo. Za ta
namen, pravi patru generalu, sem z
velikim veseljem narocil darovati
sto svetih mas.zo

Nekaj dni se je zadrzal v kraju
Avrainville blizu Pariza. Obiskal je
center duhovnih vaj in srecanj
Couvrelles, nedale¢ od Soissonsa, ki
je nastal na pobudo nekaterih ¢lanov
Opus Dei. Nato je veC tednov prezivel
v Spaniji. Na Univerzitetni kliniki v
Pamploni je opravil zdravniski
pregled. V Zaragozi ga je nadsSkof
msgr. Pedro Cantero, stari prijatelj,
razveselil s povabilom k obhajanju
svete mase na oltarju, kjer je prejel
tonzuro, in k molitvi pri Mariji v
Pilarski baziliki.”" Dne 7. oktobra
1966 se je udelezil slovesnosti, na
kateri je prejel naslov Castnega
meScana Barcelone, ki mu ga je
mestna oblast sklenila podeliti Ze leta
1964. To je bilo mogoce uresniciti



Sele dve leti pozneje v okviru
sveCanosti v zasebnem in skromnem
slogu, kakor je Zelel msgr. Escriva de
Balaguer. Zupan, Josep Maria de
Porcioles, je ustanovitelja nagovoril s
temi besedami:

»Barcelona vam je hvalezna,
monsinjor, saj so bile po zaslugi
vaSega Opus Dei — v katerem se
stapljajo srca mnogih Barcelon¢anov
— ustvarjene tako pomembne
ustanove, kot so Instituto de Estudios
Superiores de la Empresa [poslovna
Sola IESE], ki uZiva mednarodno
priznan ugled, Studentska domova
Darsena in Monterols [...]« (sledi
seznam vsakovrstnih centrov in
izobrazevalnih ustanov), »ki
odsevajo izredno globoko socialno
skrb.«*

Ustanovitelj je obvladal Custva, ki so
ga obhajala ob nekdanjih spominih,
ter na te besede odgovoril:



Svojo ljubezen, ki je danes v celoti
sinovska, sem Barceloni Ze veckrat
izkazal. Ko se bo Cez Cas pisala
zgodovina Opus Dei, bodo na tistih
straneh — koliko doZivetij mi sedaj
prihaja na misel! — opisani dogodKki,
ki so luc sveta ugledali v tem
grofovskem mestu, med vami in v
senci Milostne Matere BoZje. 23]

V Rim se je vrnil 12. oktobra. Med
zahvalnimi pismi za skrb, katere je
bil deleZen v Casu tega potovanja, je
tudi pismo doktorju Ortizu de
Landazuriju, ki je ob pomoci drugih
zdravnikov opravil preiskave in
analize, potrebne za njegovo
zdravljenje.

Ob svojem povratku v Rim, mu pravi,
ti piSem, da bi Se enkrat izrekel
zahvalo tebi in vsemu sijajnemu
osebju Univerzitetne klinike v
Navari. Prosil bi te, da to posredujes
vsem. NavduSen sem nad vaso



ljubeznivostjo, nad vaSo zavzetostjo
in strokovnostjo.z4

V pacientovo zdravstveno zgodovino
je bilo zabeleZeno napredujoce
ledvi¢no popuscanje, arterijska
hipertenzija in poSkodbe oZilja. Dne
26. septembra 1966 je bil seznanjen z
ukrepi, ki se jih bo moral drZati.
Nekaj tednov pozneje, 2. decembra,
so iz Rima na Univerzitetno kliniko
poslali sporocilo, da so se teZzave s
poviSanim krvnim tlakom in
presnovne motnje (posledica

nekdanjega diabetesa) normalizirale.
[25]

* %k ok

Leta 1962, ko se je v Casu priprav na
koncil odlocil globlje razdelati
podrocja duhovnosti in apostolata
laikov, je ustanovitelj poln upanja
pisal svojim hcéeram in sinovom: Ko
bi vi videli, kako sem vesel, da bo
koncil obravnaval te teme, ki Ze od
leta 1928 napolnjujejo nasSe



Zivljenje!ze In res sta duh in
apostolat Opus Dei gotovo pustila

globoko sled v koncilskih razpravah.
27]

Ce preletimo nauk, ki pozivlja odloke
drugega vatikanskega cerkvenega
zbora in v katerem se tradicionalno
uCenje obnavlja v pomlajeni opravi,
je presenetljivo, s kaksno zvestobo se
uradnim besedilom prilega to, kar je
ustanovitelj Ze prej oznanjal. Tisti
nauk, ki so ga dobrih trideset let
poprej nekateri Steli za
nespametnega in krivoverskega, je
sedaj zasijal v odevalu uradne
slovesnosti.

K tej doktrini na prvem mestu sodi
vsesplo$ni klic k svetosti, ki ga je
ustanovitelj ovekovecil leta 1930,
kakor da bi hotel razprSiti morebitne
dvoumnosti:

Svetost ni nekaj za privilegirane,
kajti Gospod Kklice vse, od vseh
pricakuje ljubezen: od vseh, pa naj



bodo kjerkoli; od vseh, ne glede na
njihov stan, poklic ali zaposlitev.zs

Tocno vzporednico te trditve
najdemo v dogmatic¢ni konstituciji o
Cerkvi (Lumen Gentium, St. 40-42), ki
pravi: »Vsem je torej jasno, da so vsi
kristjani, naj bodo kateregakoli stanu
ali poloZaja, poklicani k polnosti
krsc¢anskega zZivljenja in k popolni
ljubezni. [...] Vsi verniki so torej
vabljeni in dolzni teZiti k svetosti in
svojemu stanu primerni popolnosti.«
Se pravi, da »se bodo torej v svojih
Zivljenjskih razmerah, dolznostih ali
okoliS¢inah in po vseh teh reCeh vsak
dan bolj posvecevali, Ce vse
sprejemajo v veri iz roke nebeSkega
Oceta in Ce sodelujejo z boZjo voljo.
Prav v tem Casnem sluZenju bodo
vsem ljudem razodevali lJjubezen, s
katero je Bog ljubil svet.«

Gospod - tako pravi tudi odlok o
sluzbi in zivljenju duhovnikov
(Presbyterorum Ordinis, §t. 2 in 12) —



je svoje celotno skrivnostno telo
napravil delezno maziljenja Duha: »V
njem namrec postanejo vsi verniki
sveto in kraljevo duhovniStvo.« In
duhovniki, ki so z zakramentom
svetega reda upodobljeni po Kristusu
Duhovniku in ki so Ze pri krstu
prejeli dar milosti, »morejo in morajo
[...] teziti za popolnostjo«.

V teh besedah je bilo mogoce
prepoznati dejavnost, ki jo je v
mladosti zacCel vrsiti med Skofijskimi
duhovniki, pa tudi tisto skrb pri
duhovnem vodenju laikov, moskih in
Zensk, ko jim je pred oci postavil
ideal kontemplativnega Zivljenja z
»duhovnisko duSo« in »laiSko
miselnostjo«. Pri tem je vztrajal
ustanovitelj, kot poudarja tudi v
enem izmed svojih pisem:

Vsi smo torej poklicani, da
postanemo del te boZje enotnosti. Z
duhovnisko duso, tako da sveto maso
naredimo za srediScCe svojega



notranjega Zivljenja, se trudimo biti z
Jezusom med Bogom in ljudmi.ze

Celo besede tega odloka, ki sveto
maso imenujejo centrum et radix, so
dobesedni odmev njegovega
vztrajnega ponavljanja, da je maSa
sredisce in korenina notranjega
Zivljenja.™

Koncil je opredelil tudi bistvo in
vlogo laikata. Treba je bilo priznati,
da znotraj odreSenjske naloge Cerkve
evangeljsko poslanstvo vernikov
pridobi prav posebne znacilnosti.
Krsc¢anska poklicanost je po svoji
naravi sami poklicanost k apostolatu.
To posebno poslanstvo se uresnicuje
z »apostolatom dela«. Ker je za stan
laikov znacilno - kot potrjuje odlok
Apostolicam actuositatem, St. 2 —, »da
Zivijo sredi sveta in svetnih opravil,
jih Bog kliCe, da preZeti s Kristusovim
duhom apostolsko delujejo v svetu
kakor kvas«.



V tem dokumentu je Cutiti navdih
istih prepricanj, na podlagi katerih je
msgr. Escriva de Balaguer leta 1932
zapisal:

Treba je zavrniti predsodek, da
navadni verniki ne morejo storiti
drugega kot to, da zgolj pomagajo
duhovnikom pri cerkvenem
apostolatu. Ni razloga za to, da bi
apostolat laikov vedno moral biti
zgolj udelezenost pri hierarhi¢cnem
apostolatu: njim namrec pripada
dolZznost, da vrsijo apostolat [...].

Pa ne zato, ker bi prejeli kaksno
kanonicno poslanstvo, marvec zato
ker so del Cerkve.in

Tudi iz pastoralne konstitucije o
Cerkvi v sedanjem svetu (Gaudium et
Spes) veje nova svezina: nov in
optimistiCen pogled na krizo v
zgodovinskem razvoju Clovestva.
Cerkev se ne sme umakniti, kot da je
civitas terrena ne bi zanimala, ne
sme puscati ob strani njene kulture



in tehnike. Nasprotno, oznanja
dostojanstvo CloveSke osebe,
ustvarjene po boZji podobi, in poziva
k vkljuCenosti kristjanov v delovanje
tega sveta.

Nadalje koncil razglasa (Gaudium et
Spes, $t. 34), da je delo navzoce v
bozjem nacrtu: »Za verujocCe je tale
stvar trdna: posamicna in skupna
CloveSka dejavnost, to je tisto orjasko
prizadevanje, s katerim skusajo
ljudje v teku stoletij izboljsati svoje
zivljenjske razmere, se ujema z
bozjim nacrtom.«

V Genezi izreCeno narocilo, da naj si
Clovek podvrZe vse zemeljske stvari,
jim gospoduje ter jih naravnava k
Stvarniku, »velja tudi za Cisto
vsakdanja opravila«, pravi nadalje
koncilski dokument.

Silno se je razveselil msgr. Escriva de
Balaguer, ko je videl, kako koncil
slovesno potrjuje, da Cerkev ne
zavraca sveta, v katerem Zivi, niti



njegovega napredka in razvoja,
temvec ga razume in ljubi.”
TeoloSko priznanje vrednosti
CloveSkega dela — stiCne toCke, v
kateri se zZivljenje obiCajnega
kristjana sreCuje z Bogom —, bo kakor
glasnik sporocila Opus Dei:

Pri branju odlokov drugega
vatikanskega cerkvenega zbora je
jasno razvidno, da pomemben del te
prenove predstavlja ravno ponovno
odkritje visoke vrednosti obiCajnega
dela in dostojanstva poklicanosti
kristjana, ki Zivi in dela v svetu.ss

Kaks$na radost ga je morala prevzeti,
ko je cerkveno uciteljstvo uradno
opecatilo boZje poti na zemlji:

Zame je bil eden izmed trenutkov
najvecjega veselja, ko sem videl, kako
je drugi vatikanski koncil z vso
jasnostjo razglasil duhovno
poklicanost laikov. Brez
kakrsnegakoli postavljanja moram
reci, da glede nasega duha koncil ni



prinesel povabila k spremembi,
marvec je, ravno nasprotno, potrdil,
kar smo po bozji milosti Ze dolgo let
ziveli in ucili.a

Skupaj s tem radostnim tonom pa
istocasno odmeva slutnja bolecine.
Ob sklepu drugega vatikanskega
cerkvenega zbora v pismu svari svoje
hcere in sinove:

Koncil je zakljuCen: veckrat je bilo
oznanjeno, da bo to poslednje
zasedanje. Ko boste prejeli pismo, ki
vam ga sedaj piSem, bo teklo zZe
pokoncilsko obdobje in moje srce
trepeta ob misli, da bi to lahko
privedlo do novih ran na telesu
Cerkve.

Leta, ki sledijo koncilu, so vselej
pomembna leta, ki zahtevajo
poslusnost pri uposStevanju sprejetih
odlocitev, ki zahtevajo tudi trdnost v
veri, nadnaravnega duha, ljubezen
do Boga in do boZje Cerkve, zvestobo
svetemu ocetu.ss]



Kot previden in odgovoren Clovek je
oCe vnaprej poskrbel za duhovno
varnost svojih ljudi. Ze pred ¢asom
jim je dal napotke, kako ravnati ob
stiku z besedili avtorjev, pri katerih
obstaja sum doktrinalnih odklonov:
drzijo naj se meril, postavljenih v
dogmaticni konstituciji drugega
vatikanskega koncila Dei Verbum,
usmerjajo naj se po temeljnih nacelih
nauka sv. Tomaza Akvinskega ter naj
bodo zvesti in poslu$ni cerkvenemu
uciteljstvu in papezu.®®

Ko so se objavljali koncilski odloki in
konstitucije, je ustanovitelj pokazal
svoje trdno soglasje in vdano
pokorscino.”” In ¢e so doloche
dopuscale moZnost izbire, je kot oce
in pastir Opus Dei priporocal tiste
reSitve, ki bi v najvecji meri Koristile
pobozZnemu Zivljenju njegovih
¢lanov.”®

Njegov izbrani obcutek za liturgijo ga
je obvaroval pred zlorabami in



skrajnostmi, v katere so zapadali
tisti, ki so samovoljno spreminjali lex
orandi in izkrivljali, kar je bilo
dolo¢eno v koncilskih dokumentih,
ne da bi upostevali, da mora
bogosluZje vselej voditi k zbranosti,
ceSCenju in poboznosti. Bolele so ga
zlasti vsiljene novotarije pri
obhajanju svete masne daritve, okrog
katere se vrti celotno kristjanovo
zivljenje. Tako je svaril svoje otroke,
kakor hitro so se zacele pojavljati
takSne zlorabe:

To neizmerno ljudstvo je treba
vkljuciti v obhajanje bogosluzja in ga
— tako kot Cerkev uci nas, v zvestobi
temu, kar zakonito doloc¢i cerkvena
hierarhija — uciti ljubezni do svete
mase, ne da bi globoki pomen
liturgije zvodenel in bi od njega
ostala zgolj nekakSna simbolika
skupnosti. V liturgiji se mora namrec
uresniciti tudi skrivnostno osebno
sreCanje Cloveka z njegovim Bogom v



dialogu CeSCenja, zahvale, prosnje in
zadoScCevanja.ss

Njegova duhovniska dusa je zaznala
vsako, Se tako neznatno spremembo
v redu svete maSe. Ko 24. oktobra
1964 pise svoji otrokom v Spaniji v
zvezi z avdienco, Ki jo je imel pri
papeZu dva tedna predtem, se ne
more zadrZati, da ne bi zavzdihnil in
potarnal:

Spet so nam spremenili liturgijo
svete mase. Pri svojih skoraj
triinSestdesetih letih se s Javijevo
pomocjo naprezam, da bi bil svoji
materi Cerkvi pokoren tudi v
najmanjsih stvareh, Cetudi ne morem
tajiti, da me doloCene nepotrebne
spremembe bolijo. Vendar bom
vedno ubogal z veseljem.puoa

Cez nekaj mesecev zopet pise v
Spanijo: Poglejte me, tukaj se
trudim obhajati sveto maso z vso
skrbnostjo kakor kak novomasnik
[...1. Kako ¢udovito je, tudi na tem



svetu, Ce se ¢lovek nauci uboganja
in hoCe ubogati!p Z leti je sosledje
boZjih spominov, ki so razmejevali
razliCne dele njegove mase, postajalo
vse gostejSe in bogatejSe. Ko jih je
podoZzivljal, so v njegovi dusi
zazvenela dejanja CeSCenja in
hvaleZnosti."*”

Bili so Casi, ko se je v samem osrcju
Cerkve kuhala huda kriza. Kako je na
takSen razvoj dogodkov gledal
ustanovitelj Opus Dei? Ko so mu leta
1967 zastavili vprasanje o tej zadevi,
je tedanji trenutek oznacil kot
»pozitiveng, a obenem »kocljiv«:

Pozitiven je prav gotovo, kajti
doktrinalno bogastvo drugega
vatikanskega cerkvenega zbora je
vso Cerkev - celotno duhovnisko
bozje ljudstvo — postavilo pred novo,
upanja polno obdobje, zaznamovano
z obnovljeno zvestobo boZjemu
odreSenjskemu nacrtu, ki ji je bil
zaupan. Je pa tudi kocljiv trenutek,



ker teoloski zakljucki, ki so bili
dosezZeni, niso — e se tako izrazim —
abstraktnega ali teoretiCnega
znacaja, temvec gre za nadvse Zivo
teologijo, to se pravi, da ima takojSnje
in neposredne posledice na
pastoralnem, asketskem in
disciplinarnem podrocju, ki se v
globini dotikajo notranjega in
zunanjega Zivljenja krscanske
skupnosti.pus)

Seveda je bil trenutek kocljiv, kljub
temu da so bile dolocbe koncila zgolj
pastoralne narave. Toda nacin, kako
so nekateri tista besedila
interpretirali izven konteksta in
tradicionalnih virov Cerkve ter iskali
novosti kot orodje za cerkveno
prenovo, je povzrocil veliko
zmesnjavo v zadevah vere in morale.
Pri upraviCevanju te doktrinalne
zmede se je govorilo o nekem
namisljenem »koncilskem duhug,
temeljeCem na arbitrarnih
psevdoteoloSkih modnih tokovih.



Samooklicani reformatorji so vihteli
prapor napredka ter tiste, ki so
ostajali zvesti nauku katoliSkega
uciteljstva in niso sledili njihovi
struji, oZigosali za nazadnjake in
nasprotnike sprememb. (Res je, da so
bili med njimi tudi taki, ki so se
trdovratno oklepali vsega starega, ne
da bi dopuscali moznost za razvoj ali
rast.) Kot je bilo pricakovati, se
ustanovitelj ni mogel izogniti
obtozbam o paternalizmu,
integrizmu, triumfalizmu in drugim
verbalnim napadom takega kova."**
Taksno krivi¢no etiketiranje je
silovito zavracal in skuSal razjasniti
pojme: Integrizem! Progresizem!
Jaz si Zelim ohraniti integriteto
zaklada vere in progresivno rasti
v poznavanju le-te.s;

Kje drugje in v drugacnih okoliS¢inah
bi se zatekel k svoji stari navadi
molcanja, odpuscanja, molitve in
sluZenja. A tokrat ni mogel molcati,
ko se je potvarjala Resnica, ko se je



delala strasna Sskoda krscanskemu
nauku in je bil v kr§¢ansko ljudstvo
zasejan razdor. Da bi svoje ljudi
ohranil trdne v veri in jih obvaroval
pred prevladujoco doktrinalno
zmedo, jim je 19. marca 1967 poslal
precej obsezno pismo. Takole se
glasijo njegove prve vrstice: Fortes
in fide, taksne vas vidim, predragi
sinovi in héere: mocne v veri, ko s
to boZjo mocdjo v vseh okoljih sveta
pricujete o tem, kar verujete. s
Malo zatem pa:

Prav je, da vam Ze na zacetku povem,
da je to izklju¢no pastoralen
dokument: stremi torej k temu, da bi
vas ucil varovati in braniti zaklad
katoliSkega nauka ter bi se tako
pomnozili njegovi duhovni sadovi v
vasSih dusah in v druzbi, v kateri
zivite. Nihc¢e ne bo mogel upraviceno
trditi, da pri svojem svarjenju pred
sedanjim okoljem, ki bi lahko razzrlo
vasSo vero, nastopam kot integrist ali
kot progresist, da sem reformator ali



da sem reakcionar. Katerakoli izmed
teh oznak bi bila krivi¢na in
napacna. Sem duhovnik Jezusa
Kristusa, ki ljubi jasen, natan¢no
predstavljen nauk z dobro znano
vsebino, ki ob¢uduje in je hvaleZzen
Bogu za vse velike dosezke Cloveske
modrosti, ker se z njihovo pomocjo —
Ce so zares znanstveni — priblizamo
Stvarniku.pun

Vzdusje tega dolgega besedila je
vedro in polno upanja; pismo sklene
Z besedami:

Ti teZki ¢asi bodo minili, kakor
minejo vedno. V Cerkvi ni nikdar
manjkalo bolnikov in bolezni [...].

Bodimo optimisti¢ni, veseli! Bog je z
nami! Zato me vsak dan navdaja
upanje. Krepost upanja nam
omogoca videti Zivljenje, kakrsno je:
dobro, od Boga poslano.us

Naj Se tako poudarjamo, kaksna
Skoda in doktrinalna zmesnjava je



bila povzrocena, njene Zalostne
posledice ostajajo neopisljive. O krizi,
ki jo je prestajala Cerkev, je
JoZefmarija ob vec priloZnostih dalj
Casa umirjeno govoril s kardinalom
Josephom Hoffnerjem. Kardinal
pricuje, kako je bil presenecen sprico
nadnaravnega upanja monsinjorja
Escrivaja, ko mu je ta zagotovil, »da
ga ni strah vsega tega niti krize
identitete, ki je pretresala duhovnike
in redovnike; kajti Gospod in Sveti
Duh Zivita in delujeta v Cerkvi«.™

Cas je tekel in razmere se niso
izboljSale. Leta 1972, ko je od
zakljucka koncila minilo Ze sedem
let, je papez Pavel VI. vimenu
mnogih kristjanov javno priznal
svoje razoCaranje. Mar nismo
pric¢akovali, da bo po koncu koncila
nad zgodovino Cerkve vzslo sijoCe
sonce? »Namesto tega,« je dejal
papez v neki pridigi, »pa je nastopil
oblacen, nevihten, temacen dan, poln
nemirnega iskanja in negotovosti.«”



In kot da to ne bi bilo dovolj, je
nadaljeval papez, »se je na svetu
pojavilo nekaj mimonaravnega s
ciljem skaliti in zaduSiti sadove
vesoljnega cerkvenega zbora«. Tacas
je oCe molil in izvajal previdnostne
ukrepe, da bi Opus Dei ostal zvest
Kristusovemu nauku in bi ne bil
okuzen z zlom, Ki je pretilo
dobrSnemu delu bozjega ljudstva.

kK 3k

Doktrinalna zmeSnjava, do katere je
prislo, je bila vec kot oCiten dokaz za
potrebo po tem, da kristjani
pridobijo trdno in znanstveno versko
izobrazbo. Veliki kancler Univerze v
Navari je menil, da je treba ¢im prej
vzpostaviti teolosko fakulteto, ki bo
vkljucena med obstojece fakultete in
oddelke, kajti:

Clovek, ki nima verske izobrazbe, ni
celovito izobraZen. Zato mora biti
vera kot predmet navzoca na
univerzi in treba jo je poucevati na



visji, znanstveni ravni, na ravni
dobre teologije. Univerza, na kateri
ni verskega poucevanja, je
nepopolna univerza, zato ker ne
pozna temeljne razseznosti ¢loveske
osebe, ki preostalih razseznosti ne
izkljuCuje, marvec jih zahteva.su

Nuja velikega kanclerja, Ki si je Zelel
¢imprejsSnje otvoritve teoloSke
fakultete, se je sprevracala v no¢no
moro. Pri vsakem poskusu je trcil ob
nepopisne ovire, zaradi katerih so
njegovi nacrti kasnili. To se je vleklo
Ze veC kot leto dni. Takrat so bili vsi
Spanski Skofje Ze povsem na tekoCem
glede Cloveka, Ki je s svojim vplivom
in informacijami nasprotoval njihovi
Zelji o vzpostavitvi teoloske fakultete
v Pamploni, kar so Svetemu sedezu
Ze veckrat sporo¢ili.”” Ko
ustanovitelj piSe monsinjorju
Dell’Acqui, nadvse prikrito namigne,
kdo je povzrocal to obstrukcijo:
dolocena oseba, katere ravnanje
se ne zdi razumno.”



Ko je torej sprevidel, da od
kongregacije nikakor ni bilo mogoce
dobiti dokonc¢nega odgovora, ampak
so se postopki samo Se podaljSevali z
zahtevami o dopolnilnih podatkih ali
z novimi pogoji, ki jim je bilo treba
zadostiti, je veliki kancler sklenil
ubrati drugacno pot. Zakaj ne bi raje
poskusili pridobiti odobritve ad
experimentum in bi tako mogli zaceti
s teCaji teoloskega Studija? To bi bila
vsekakor zacasna reSitev, ki pa
vendarle ni pomenila odpovedi
nacrtu, da fakulteta ¢im prej zacne
delovati. V pismu z dne 31. marca
1967 je Alvaro po ocetovih navodilih
predlagal monsinjorju Garronu
vzpostavitev ad experimentum.”*
Minila sta dva meseca brez odgovora
in na zadevo je Se enkrat opomnil, saj
so se blizale poletne pocitnice in je
bilo treba poskrbeti za najnujnejSe
priprave.®

Koncno je tezko pricakovani odgovor
Kongregacije za semenisca in



univerze prispel s pismom, ki je bilo
datirano z 19. junijem in ga je
podpisal kardinal Pizzardo. Bilo je
sestavljeno nadvse spretno, pri
Cemer se poSiljatelj o temeljnem
vprasanju ni dokon¢no izrekel;
puscalo je napol odprta vrata za
zaCetek teoloskih predavanj in za
mozZnost, da se v primernem
trenutku preuci morebitna
cerkvenopravna vzpostavitev
fakultete. A takoj za temi pojasnili je
sledil nekoliko sibilski stavek: »Treba
je dodati, da nam kocljive okolis¢ine
lokalnega znacaja narekujejo, da se
niti ne izreCemo o uradnem zacetku
fakultete.«"® Kakorkoli Ze, velikemu
kanclerju je bilo prepusceno, da
presodi, ali je primerno zaceti s
predavanji, kar bi bilo nepogresljivo
izhodiSCe za poznejSo vzpostavitev
teoloSke fakultete.

Kmalu je ustanovitelj odkril pomen
tistih skrivnostnih besed o »kocljivih
okoliS¢inah lokalnega znacajac, ki so



se nanaSale na obrekljive spletke za
njegovim hrbtom. Zgodilo se je
namre¢, da je nekaj duhovnikov tiste
Skofije na Svetem sedeZzu ovadilo
pamplonskega nadskofa, ceS da je
Univerzi v Navari odstopil doloc¢eno
cerkveno premoZenje, ne da bi se o
tem posvetoval s stolnim kapitljem. V
Alvarovem pismu kardinalu
Garronu, poslanem avgusta 1967, je
ovrzena neresnica o dvojni obtozbi
tako Skofa kot tudi univerzitetnega
vodstva: »Naj vam Se enkrat
potrdim,« pise Alvaro, »da Univerza
v Navari nikdar ni ne zaprosila ne
prejela niti pezete in niti enega
samega kvadratnega metra zemljiSca
od Castitega pamplonskega
nadskofa.«"”

Zdelo se je, da je bila premagana
poslednja ovira na tej mukotrpni
poti, pa ni bilo tako. Da skrajSamo
pripovedovanje, povejmo zgolj to, da
je veliki kancler odlok o kanoni¢ni
vzpostavitvi TeoloSke fakultete



Univerze v Navari dobil v roke Sele
13. novembra 1969.58

7 Naslednje poglavje

7 Nazaj na kazalo

™ prim. Javier Echevarria, Sum. 3081.
@ Pismo, EF-660310-1.

B prim. Javier Echevarria, PR, str.
1893.

! pismo, EF-660421-2. V Gréiji je
kupil majhno ikono, ki jo je v
znamenje sinovske naklonjenosti po
monsinjorju Dell’Acqui poslal Pavlu
VL. (prim. prav tam).

51 prim. Alvaro del Portillo, Sum. 846.

® Sestavek z naslovom Apostolsko
delo v Grciji je del dokumentacije,
priloZene pismu monsinjorju


https://opusdei.org/sl-si/article/4-poslednji-romantik
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/

Dell’Acqui (EF-660428-1). Posebej
zanimive so besede o uradnem
pojmovanju pravoslavne vere in o
moZnem nacinu za apostolat
katolicanov:

Glede moznosti za apostolsko
delovanje se mi zdi, da je kljucni
dejavnik tesna povezanost, ki
obstaja med casno oblastjo in
pravoslavno versko avtoriteto. Po
mojem prepricanju je to tako zelo
poudarjeno, da Ce bi kak tujec
skusal tam Siriti katolisko vero, bi
tvegal, da ga obtoZijo prekrska
Zoper enotnost drZave. Zato
menim, da je edina moZna pot za
razvoj apostolata to, da se
vzgajajo katoliski drZavljani te
drZave, kar je treba opraviti ¢im
bolje in zunaj Gr¢dije. In ko se bodo
vrnili v svojo izvorno dezelo, bodo
znali pridobiti zaupanje in
spostovanje svojih rojakov in
sodrZavljanov, tako da bodo zgled
iskrene ljubezni do domovine, ko



bodo imeli strokovni ugled in
izkazovali duha lojalnega
razumevanja in dialoga.

I pismo, EF-660310-2.

! Prim. Pismo monsinjorju
Marcelinu Olaechei Loizagi,
EF-660321-1.

BT prim. Gravissimum educationis, $t.
101in 11.

"% Prim. RHF, D-15291. Pismo so
podpisali Stirje dostojanstveniki:
nadskof v Pamploni ter ordinariji
Skofije Jaca, Skofije San Sebastian ter
Skofije Calahorra, La Calzada in
Logrofio.

" Prim. Pismo Pavlu VI.,
EF-660421-1.

12 prim. Pismo Kongregacije za
semenisca in univerze v zvezi s
cerkvenopravno vzpostavitvijo



teoloSke fakultete v Pamploni, 16. 5.
1966, RHF, D-15293.

™31 prim. Zapis, priloZen k pismu
monsinjorju Angelu Dell’Acqui,
EF-661205-3.

U4 prim. Pismo, katerega prejemnik
je msgr. Gabriel Marie Garrone,
proprefekt Kongregacije za
semenisSca in univerze, EF-661227-1.

151 pismo Kongregacije za semeni3ca
in univerze v zvezi s cerkvenopravno
vzpostavitvijo teoloske fakultete v
Pamploni, 16. marec 1967, RHF,
D-15295.

(161 pismo, EF-670302-1.

17 pismo Santiagu Escrivaju de
Balaguerju in Glorii Garcia-Herrero
Ruiz, EF-660717-2.

"8 pismo ¢lanom Generalnega sveta,
EF-640815-1.



19 pismo Santiagu Escrivédju de
Balaguerju in Glorii Garcia-Herrero
Ruiz, EF-650915-1.

Maja in junija se je ustanovitelj
ukvarjal z urejanjem dokumentov za
poletno delo: za tisk je Zelel
pripraviti precej obsezna stara pisma
in dokoncati tudi cikel z Navodili o
duhu in apostolatu Opus Dei. Bil je
Ze Cas! je zapisal. Cetrta izdaja
Katekizma pa se bo zvlekla. Treba
je potrpeti. To bo lahko darilo za
konec leta. Znano je, da so vsi
preobremenjeni z delom, vendar ni
mogoce »istocasno pritrkovati in
hoditi v procesiji« (Pismo Florenciu
Sanchezu Belli, EF-650525-2). Tukaj
govori o Katekizmu Dela.

% pismo, EF-660817-2. Prepri¢an
sem, pravi v predhodnem odstavku,
da bomo po bozji milostiin s
pomocjo njegove presvete Matere
vi in jaz ter vsi Castiti patri jezuiti
[...]1 dosegli, da bo vedno sijala



Kristusova ljubezen brez
kakrsnihkoli izjem.

To pismo, oznaceno s 17. avgustom,
je odgovor na pismo patra Pedra
Arrupeja z dne 27. julija, ki pravi
takole:

»Nadvse spoStovani msgr. Escriva!

Prejel sem vaSe pismo z dne 26.
junija in vas prosim, da mi oprostite
za zamudo pri odgovoru, namrec v
tistih dneh sem Sel na duhovne vaje,
poleg tega pa sem Zelel predstojniku
patra Zeiglerja sporociti vaso
prosnjo, da bi ga obvestil v zvezi s
tem, kar ste omenili v svojem pismu.

Vi Ze veste, monsinjor, kaksni so moji
obcutki ob tovrstnih potezah s strani
Clanov Druzbe; gotovo jih boste Steli
za dejanja osebne neprevidnosti, ki
Se zdale¢ ne odrazajo tega, kako zelo
Druzba Jezusova spoStuje in ceni
duha in dejavnosti Opus Dei.



PribliZzuje se naSa generalna
kongregacija, njeno drugo zasedanje,
in upam, da boste v tem Casu na
poseben nacin molili za nas, kajti
zadeve in predlogi, ki bodo tam
obravnavani, so nadvse pomembni
in pomenijo veliko odgovornost.

Za voscilo ob mojem godu in za vase
molitve se vam lepo zahvaljujem.

Prisréen pozdrav« (RHF, D-30804).

1 prim. Pismo monsinjorju Pedru
Canteru Cuadradu, EF-661015-1.

221 prim. El Noticiero Universal,
Barcelona, 8. 10. 1966.

23 Govor msgr. JoZefmarija Escrivdja
de Balaguerja na obcinski slovesnosti
v Barceloni v zahvalo za njegovo
imenovanje za ¢astnega mescana, 7.
10. 1966, Barcelona 1966. Tudi
Laureano Lopez Rodo v svojem delu
Memorias, 2. knjiga (Barcelona 1991,
str. 86 sl.), navaja JoZefmarijeve



besede, ki jih je ta izrekel kot odziv
na nagovor barcelonskega Zupana.

(241 pismo Eduardu Ortizu de
Landazuriju, EF-661015-2.

3 RHF, D-15111; Zdravstvena
zgodovina msgr. JoZzefmarija
Escrivaja, obdobje od 26. 9. 1966 do
10. 3. 1972.

261 pismo 25. 5. 1962, §t. 92.

7 Ko je Janez XXIII. 8. decembra
1962 oznanil, da bo od tistega dne
dalje v besedilo masnega kanona
vkljuCeno ime svetega JoZefa,
zavetnika koncila, je kardinal
Larraona nemudoma telefoniral
ustanovitelju: Rallegramenti!
Cestitam! Bil je prepric¢an, da mu bo
to v veliko veselje zaradi njegove
globoke poboZznosti do svetega ocaka,
Cigar lik predstavlja tista leta
preprostega in ucinkovitega dela v
skritem Jezusovem Zivljenju (prim.
Jezus prihaja mimo, St. 44).



»Ob marsikateri odobritvi kakega
koncilskega dokumenta bi lahko
ustanovitelju po pravici rekli:
Cestitke, kajti to, kar nosite v svoji
dusi, kar ste neutrudno oznanjali od
leta 1928, je sedaj slovesno razglasilo
cerkveno uciteljstvo!« (Alvaro del
Portillo, Mons. Escriva de Balaguer,
testigo del amor a la Iglesia, Madrid
1976, str. 8).

8 pismo 24. 3. 1930, $t. 2. Poleg
Stevilnih drugih besedil prim. tudi
naslednje iz leta 1939: Tvoja
dolznost je, da se posvetis. — Tudi
ti. — Kdo pravi, da je to le naloga
duhovnikov in redovnikov? Vsem
brez izjeme je rekel Gospod:
»Bodite torej popolni, kakor je
popoln vas nebeski Oce« (Pot, st.
291).

(291 pismo 11. 3. 1940, §t. 11.

', Kot je velikokrat zapisal in

povedal, je na sveto maso gledal kot
na centrum et radix vitae interioris,



kar je bilo s prav taksSnimi besedami
izrazeno v koncilskem odloku
Presbyterorum Ordinis, St. 14« (Julidn
Herranz Casado,Sum. 3876). Prim.
homilijo z dne 14. 4. 1960, v: Jezus
prihaja mimo, St. 87; in Pismo 28. 3.
1955, §t. 5.

BU pismo 9. 1. 1932, §t. 32.
B2 pogovori, §t. 26.
B3I prav tam, §t. 55.

B4 prav tam, §t. 72. O tem, kako so
ugledne cerkvene osebnosti priznale
nauk msgr. Escrivaja kot
predhodnika drugega vatikanskega
koncila: kardinal Sebastiano Baggio
(Avvenire, Milano, 26. 7. 1975);
kardinal Joseph Frings (Flir die
Menschen bestellt, Erinnerungen des
Alterzbischofs von Koln, K6ln 1973,
str. 149-150); kardinal Franz Konig
(Corriere della Sera, Milano, 9. 11.
1975).



Kardinal Sebastiano Baggio je
priceval takole: »Zivljenje, delo in
sporocilo msgr. Escrivaja de
Balaguerja (kot sem zapisal kmalu po
njegovi smrti) predstavlja
spremembo, oziroma natancneje,
predstavlja novo in izvirno poglavje
v zgodovini krS¢anske duhovnosti, Ce
nanjo gledamo kot na popotovanje
pod vodstvom Svetega Duha [...]. Sele
Cez Cas bo mogocCe ovrednotiti
zgodovinski doseg njegovega nauka,
ki v mnogih pogledih prinasa pristno
revolucionarne poteze in je
predhodnik slovesnega sporocila,
razglaSenega na drugem
vatikanskem cerkvenem zboru, zlasti
glede tega, kar bi lahko opredelili kot
njegovo histvo: to je vsesplosni klic k
svetosti (Sebastiano Baggio, Sum.
5259). Tudi papez Janez Pavel II. je
ustanovitelja Opus Dei javno priznal
kot predhodnika koncila, ki je
vnaprej nakazal na teologijo laikata,
s katero je bila zaznamovana Cerkev
v Casu drugega vatikanskega koncila



in v pokoncilskem obdobju (prim.
L’Osservatore Romano, 20./21. avgust
1979).

Pozneje, v okviru »TeoloSkega
kongresa o naukih blazenega
JoZefmarija Escrivajag,
organiziranega na Rimskem ateneju
sv. KriZa (12.-14. oktober 1993), je sv.
Janez Pavel II. ponovno spregovoril o
tem. V nagovoru je dejal, da »je cilj
delovanja Svetega Duha stalno
prenavljanje Cerkve, da bi mogla
ucinkovito vrs§iti poslanstvo, ki ji ga
je zaupal Kristus. V nedavni cerkveni
zgodovini ima ta proces obnavljanja
neko temeljno referencno tocko:
drugi vatikanski cerkveni zbor [...].
Globoko zavedanje sedanje Cerkve o
tem, da je v sluzbi odreSenja, ki se
dotika vseh razseZznosti cloveSkega
bivanja, se je pripravljalo pod
vodstvom Svetega Duha ter je Slo
skozi postopen umski in duhovni
razvoj. Sporocilo blaZzenega
Jozefmarija, ki ste mu posvetili dneve



vaSega kongresa, predstavlja enega
izmed najpomenljivejSih
karizmati¢nih zagonov v tej

smeri« (L’Osservatore Romano, 22.
oktober 1993).

51 pismo 24. 10. 1965, §t. 4.

B3¢] Prim. Rolf Thomas, Sum. 7702; in
Pismo 2. 10. 1963, st. 18.

57 prim. Franz Konig, Sum. 5254;
Ignacio Maria de Orbegozo
Goicoechea, Sum. 7284; Alvaro del
Portillo, Sum. 964; Francesco
Angelicchio, Sum. 3527.

% prim. Giuseppe Molteni, PR, str.
709; Umberto Farri, Sum. 3392; Pedro
Casciaro Ramirez, Sum. 6315.

1 pismo 15. 8. 1964, §t. 19. »Kar
zadeva liturgi¢no reformo, je
sprejemal nadaljnje odredbe Svetega
sedeZa, vendar je pri tem pokazal
previdno razumnost, ko je razloCeval
med duhom koncila in med ocitnimi



zlorabami, ki so se dogajale pri
obhajanju svete maSe in prevajanju
liturgi¢nih besedil« (Joaquin Alonso
Pacheco, Sum. 4705).

V zvezi z nestrpnostjo, ki je vladala v
nekaterih od teh liturgi¢nih komisij,
pripoveduje teolog Louis Bouyer, kaj
se mu je pripetilo pri prevajanju
masnih besedil. Ko se je skupaj z
nekim drugim izvedencem lotil
prevajanja rimskega kanona v
francoski jezik, so mu narocili, naj se
izogiba besedam, kot so »oblacija«,
»daritev«, »Zrtev« itd. In ker sta se
temu oba zoperstavila, sta bila iz te
naloge izkljuCena (prim. Louis
Bouyer, Le métier de théologien, Pariz
1979, str. 79).

91 pismo Florenciu Sanchezu Belli,
EF-641024-2. Msgr. José Maria Garcia
Lahiguera se spominja, kako tezko je
bilo ustanovitelju masevati po novih
predpisih: »Vedno je v obhajanje
svete mase vlagal toliko



prizadevnosti, da je naposled vsaka,
na videz povsem nepomembna
rubrika zanj predstavljala ogromno
vrednost [...]. MasSeval je s takSnim
Zarom, da se je zdelo, kot da je ob
oltarju povsem spremenjen. Vsaka
najmanjsa sprememba je pri njem
lahko povzrocila raztresenost in
zaradi tega je zelo trpel« (José Maria
Garcia Lahiguera, v: Testimonios ...,
op. cit., str. 169).

41 pismo Florenciu Sanchezu Belli,
EF-650409-2.

“2 prim. prav tam; prim. tudi Joaquin
Alonso Pacheco, Sum. 4705.

31 pogovori, §t. 23.
4 prim. Rolf Thomas, Sum. 7702.

1451 Vincenzo Montillo, PR, str. 1013.
»Samovoljno lo¢evanje katolikov na
progresiste in integriste ga je
zalostilo, saj je v tem videl oCiten
dokaz za izgubo globokega Cuta



krsc¢anske edinosti in ljubezni ter
znamenje, da pri obravnavanju
doktrinalnih in moralnih vprasanj
manjka nadnaravni pogled« (Joaquin
Alonso Pacheco, Sum. 4705).

O tem, kako je ustanovitelj v
spremenljivih zgodovinskih Casih
ohranjal varno in trdno drzo, ki ni
bila niti progresisti¢na niti
integristiCna, piSe pater Ambrogio
Eszer OP, generalni relator
Kongregacije za zadeve svetnikov:

»V cerkvenostnem pogledu se
delovanje JoZefmarija Escrivaja
zacne v razmerah, ko tradicionalne
pastoralne reSitve pricenjajo kazati
prve znake neustreznosti sprico
vélikega izziva ateistiCnega in
agnosticnega humanizma. V zadnjih
letih svojega Zivljenja je lahko gledal,
v kaksno krizo so zaSli tisti, ki so
skusali ta impasse premagati s tem,
da so povelicevali prilagajanje
Cerkve svetu. Tudi v tem primeru se



njegov odgovor z leti ne spreminja in
pokaze se, da s svojim znacilnim
neposrednim slogom popolnoma
ustreza novim zahtevam. To je
vrnitev h kr$canstvu, ki je radikalno,
kristocentri¢no in teocentri¢no,
osredotoCeno na to, da potrjuje
prvenstvo milosti, Zivljenjsko
obcestvo s Kristusom po molitvi in
zakramentih, ki ustvarjajo novega
Cloveka in ga preoblikujejo v
Kristusovo prico v njegovem lastnem
poklicnem okolju« (Ast le vieron.
Testimonios sobre Mons. Escriva de
Balaguer, Madrid 1992, str. 69).

"% pismo 19. 3. 1967, §t. 1. V zvezi z
njegovim poudarkom na besedah
fortes in fide (1 Pt 5,9) prim. Pismo 2.
10. 1963, st. 8.

“1 prav tam, §t. 3. V pismu napravi
strnjen, a celosten pregled temeljnih
resnic, zacensi z razlago
veroizpovedi Cerkve.

481 prav tam, $t. 149 in 150.



I Joseph Hoffner, Sum. 3763. Ko
premisljuje o zgodovinskem poteku
drugega vatikanskega koncila, opiSe
Maritain razmere v pokoncilskem
casu s posreceno prispodobo. Ob
Cerkev, ki ji je zaupan zaklad
razodetja in ki jo vedno podpira Sveti
Duh, besno udarjajo razpenjeni
valovi. »TakSen se zdi koncil: kakor z
bozjim Duhom zavarovan otok sredi
oceana, ki vse, naj bo zmotno ali
resni¢no, potegne v

zmesnjavo« (Jacques Maritain, op.
cit., str. 79).

5% Insegnamenti di Paolo VI, Rim
1972, str. 708.

51 pogovori, §t. 73.

521 Prim. Pismo iz Madrida
monsinjorju Angelu Dell’Acqui,
EF-670502-2.

531 prav tam.



54 pismo, 31. 3. 1967; priloZena je
bila obsezna dokumentacija o dotlej
storjenih korakih in postopkih, dolga
skoraj 60 strani. Prim. AGP, oddelek
Apostolska Siritev, Univerza v
Navari, Teoloska fakulteta, I/2, 156.

531 pismo Alvara del Portilla
monsinjorju Gabrielu Garronu, 3.
junij 1967: prim. prav tam, 1/3, 192. V
tistih dneh je Ze bilo oznanjeno, da
bo msgr. Garrone v kratkem
povzdignjen v kardinala.

% pismo Kongregacije za semeni3ca
in univerze, 19. 6. 1967; RHF,
D-15300.

571 pismo, 26. 8. 1967; prim. AGP,
oddelek Apostolska Siritev, Univerza
v Navari, TeoloSka fakulteta, I/3, str.
258.

Skofijski kapitelj je na seji 16. 6. 1967
sklenil Univerzi v Navari dati na
razpolago nekaj stolnici pripadajocih
prostorov z namenom, da se tam



vzpostavi Teoloski center Univerze.
Upravni odbor Univerze je s
sporazumom sprejel pogoje, kot jih je
postavil kapitelj, in sicer: da bo
komisija, ki jo bo imenoval le-ta,
usmerjala in nadzorovala
preureditev prostorov; da bo
gradbena dela in druge stroske krila
univerza; uporaba prostorov pa bo
zaCasna in bo trajala najvec pet let.
Prim. Sporazum med kapitljem in
univerzo, 16./12. junij 1967, v: prav
tam, 258.

Sporazum, to lahko po pravici
recemo, je bil za stolni kapitelj precej
ugoden, saj so bili prostori v zelo
slabem stanju. Prim. tudi Pismo
monsinjorju Angelu Dell’Acqui,
EF-670603-1.

58 0dlok o vzpostavitvi je izdala
Kongregacija za katolisko vzgojo;
datiran je s 1. 11. 1969, podpisal pa
ga je prefekt, kardinal Gabriel



Garrone; v: prav tam, Teoloska
fakulteta, 11/2, 419.

Andrés Vazquez de Prada

© Fundacion Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/3-pokoncilska-leta/ (17. Feb.
2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/3-pokoncilska-leta/
https://opusdei.org/sl-si/article/3-pokoncilska-leta/

	3. Pokoncilska leta

