opusdei.org

3. Nesmisli svetnikov

Ustanovitelj Opus Dei —
Zivljenjepis sv. JoZefmarija
Escrivaja.

30. Okt. 2023

7 Nazaj na kazalo

Svetnik - kaj je to? Svetnik je v Boga
potopljen Clovek, ki pozorno
izpolnjuje njegovo voljo in mu je
pripravljen sluZziti z vso svojo mocjo.
Svet je, kdor iztrosi svoje Zivljenje v
hrepenenju po vedno tesnejsi
povezanosti z Bogom, na katerega
osredotocCa svoj um in svoje srce in


https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/

kateremu Zeljno izroca vse svoje
bitje. ObnaSanje tega cloveka mora
neizogibno izstopati iz okvirov
obiCajnega Cloveskega ravnanja.
Nekateri bodo njegovo radikalnost
morda tolmacili kot
neuravnotezenost, kot nezmernost,
kot ¢udno, nenormalno in
nerazumno vedénje. Svetnika tako
kot zaljubljenca popolnoma
prevzame to, kar je povezano z
ljubljeno osebo, v tem primeru z
Bogom. Kaj bi se torej cudili, ¢e od
zatreskanosti »ni Cisto pri pravig, Ce
ga razganja od zanosa in
»ljubezenskih norosti«?™ Povsem
naravno je, da v njem vidimo
nerazsodnega Cloveka, Ce ga gledamo
z oCmi tega sveta. Zato bo v druzbi
vecno nerazumljen, dokler pri tej
presoji ne upoStevamo Boga, saj prav
on povzroca njegove »norosti«, kot
modro trdi ustanovitelj:

Norosti — nesmisli — svetnikov niso
niti norosti niti nenormalnosti. So



smiselni nacini bozjega delovanja v
duSah glede na cas, glede na
druzbene razmere doloCenega
obdobja, glede na posebne potrebe
Cerkve in ClovesStva v vsakem
trenutku zgodovine.

Svetniki velikega formata so
navadno ljudje, obogateni z boZjim
poslanstvom v sluzbi ¢loveStva. Ti
ljudje, poklicani k spreobracanju
narodov, k sejanju evangeljskega
sporocila ali k temu, da spremenijo
tok zgodovine, morajo biti
Gospodova orodja, poslusni otroci v
njegovih rokah, ki delujejo kakor
kolosi z orjasko mocjo. Kajti od Boga
prejemajo svojo trdnost in Bog jih
uporablja kot svoje sodelavce — kot
preroke, apostole, reformatorje ali
ustanovitelje — ter jih spremlja s
svojo milostjo. Veliki svetniki so v
resnici vzvodi v rokah Boga, s
pomocjo katerih premika svet. Zato
ne preseneca, da neizogibno trcijo ob
okolje, ki jih obdaja in jih oZigosa za



sanjace in zanesenjake, celo za norce,
krivoverce in utopiste. Kaj drugega
bi potlej mogli pricakovati od sveta
kot sramotenje, zavracanje in
preganjanje?

Zavedatli se moramo, da svetniki — mi
se ne priStevamo med svetnike,
vendar hoCemo to postati — nujno
delujejo kot neprijetni ljudje, je
zapisal ustanovitelj leta 1932, kajti s
svojim zgledom in besedo so stalen
razlog za nemir grehu zavezanih
vestl.(s

Ze na zacetku je JoZefmarija pomislil,
da bo navzocnost nekoga, ki si
prizadeva biti svet, predstavljala
moteco oviro za druzbo, v kateri zivi.
Gotovo je predvideval, kakSna usoda
bo doletela njega in njegove otroke,
kakor hitro bo poskusil spraviti v
pogon apostolske nacrte svetovnih
razseznosti.””! Njegov prvi korak je bil
vzgojiti tiste, ki so mu sledili, tako da
je od njih zahteval svetost. (Cudno bi



bilo, Ce jim te zahteve ne bi postavil,
saj je bilo sporocilo, ki ga je oznanjal,
ravno stremljenje k svetosti sredi
sveta.) Kdor ni odlocen biti zares
svet, naj odide,” jim je govoril.
Svetnik je res lahko neprijeten,
vendar to ne pomeni, da mora biti
neznosen. Njegova gorecnost ne
sme nikdar biti grenka, njegovo
opominjanje ne sme nikdar biti
Zaljivo, njegov zgled ne sme nikdar
biti moralna klofuta v obraz
njegovih nasprotnikov.is

Potem ko je v teku let doZivel
marsikatero grenko izkusnjo, ko je
na lastni koZi trpel preganjanje, je
ustanovitelj Se naprej, tudi s
kanckom hudomusnosti, ponavljal
tisto o nadleznih svetnikih:

Velikokrat pomislim, da se Bog, nas
Gospod, zabava tudi z nami: v naSe
srce poloZi Zeljo po svetosti ... in
potem se izkaZe, da so svetniki vedno



ali skoraj vedno bili v napoto, ljudje,
ki so ... neprijetni, trdovratni.i;

Prizadevanje za svetost in obilna
milost, ki je delovala po
ustanovitelju, je privedla do tega, da
so mu ljudje pripisovali sloves
cudodelnika. V Stiridesetih letih,
preden je odSel v Rim, je bil znan kot
»duhovnik, ki dela ¢udezZe«. Sodec po
slogu njegovega Zivljenja je moralo to
biti zanj nekaj skrajno zoprnega. Nic¢
ne bi moglo bolj nasprotovati
njegovemu geslu skriti se in izginiti
kot to, da ga razglasijo za javno
zanimivost, za »Zivalcog, ki je na
ogled na semnju, kot je govoril.
Ogorcen in uzalosScen si je olajsal
duso:

Ne vem, zakaj me hodijo gledat, Ce pa
sem le nepomemben in debel
duhovnik. Sem prihajajo gledat
Zivalco, da vidijo, ali bom naredil kak
Cudez. KakSen ¢udez! Kaksne so to
Cence, da delam CudeZe! Dogajajo se



stvari, o katerih ljudje menijo, da
presegajo normalne okvire, vendar
so to obicajne stvari. In Ce Ze Gospod
hoce storiti kaj izven tega, kar je
normalno, potem to stori Gospod, ne
pa jaz, ne pa tale duhovnik.s

Ker je bil postavljen za zgled, kako
Ziveti duha Opus Dei, je ustanovitelj
Boga prosil, naj ga ne loCuje od
obiCajne boZje previdnosti, ki je bila
zanj dovolj izredna, in naj boj
njegovih otrok ter njegov lastni boj
za svetost ostane neopaZen. Zanje ne
bi smel veljati tisti rek, da sta za
prenasanje enega svetnika potrebna
Se dva druga.” Obicajni ¢udeZi so mu
povsem zadostovali, cemu bi hotel
kaj veC? Sem sovraznik vsega, kar
izstopa iz normalnega,"” je
zatrjeval. Saj veste, da nerad Zivim
tackami stojmo na tleh (!), da bi
Bogu zares sluZili, po drugi strani
pa se povsem zanasajmo na Njega.
17 OCe je bil realist, brez dvoma.



Vsakrsno fantazijo je hitro prizemljil.
Svoje hcere in sinove je ucil, da bodo
v svojem zivljenju le redkokdaj
naleteli na priloznost za herojska
dejanja ali slovite podvige. Temelj
njegovega posvecevanja je slonel na
stalnem toku Zivljenja, na
ponavljajocih se dogodkih in
situacijah, na tem, kar je normalno,
vsakdanje in obicajno.

Drobne preglavice vsakega dne,
tezave, s katerimi se dnevno
sreCujemo in jih premagujemo z
ljubeznijo do Boga, so tisto, kar
prispeva k naSemu posvecevanju.

Dogajajo se ravno tiste majhne stvari,
ki jih nato premagamo z ljubeznijo -
in omnibus caritas! — in s pomocjo
katerih moramo postati sveti! Ce ne
bi bilo tako, bi to zemeljsko Zivljenje
bozjih otrok v njegovem Opus Dei
bilo Ze pravi raj. To pa ni mogoce:
nebesa si moramo prisluziti tukaj,
preko tistih drobnih stvari dnevnega



zivljenja. Kdo pa naj bi nam sicer dal
svetost — morda Svecenik Janez
Indijski?nuz

V svoja obiCajna opravila je oCe
skusSal vlagati ljubezen, tako da je
vsak dan kaj malega izpilil. To je bil
goreC boj s samim seboj, ob katerem
je bolj in bolj rasel v ljubezni. O tem
si je obCasno kaj zabeleZil msgr.
Javier Echevarria ter zapisoval tudi
njegove besede. Tule je ena izmed
ustanoviteljevih misli o rahlo¢utnosti
v zadevah ljubezni:

Kadar ZeliS nekomu dati darilo, lahko
v ta namen po telefonu poklices v
trgovino in oddas narocilo, lahko
prosis koga drugega ali ga gres kupit
osebno. Obdarovanec morda ne bo
vedel, kateri je bil postopek, vendar
je Jjubezen in zavzetost darovalca
drugacna glede na te okoliSCine. Bog
vidi naSe namene. Ne gre za to, da
izpolnjujemo, ampak da ljubimo!us)



Bilo je jasno, da je neka globoka in
prizadevna ljubezen tiho plamenela
in pouzivala njegovo Zivljenje. Ta
ogenj pa je imel tudi prav posebno
znacilnost. Bil je odraz osebnega
sloga. Namrec kakor slikar na platnu
pusti nekaj svojega, kar njegov Copic
razlikuje od drugih umetnikov, ravno
tako tudi vsak svetnik. OCetove
poteze so imele pecat in nadih
zaljubljenca. Zaljubljenost je vela iz
njegove govorice, zaljubljene so bile
njegove kretnje in njegove sanje.
Govoril je o »dvorjenjug, 0
»0svajanju« Gospoda, o prepevanju
pesmi o ¢loveski ljubezni na bozji
nacin, o »neznostih« in
»ljubkovanju«.™

Srcéno si je zelel, da bi nekega dne
njegove hcere v vinogradih in na
zitnih poljih same pridelovale kruh
in vino za masno daritev. Gre za to,
jih je nagovarjal, da ljubkujemo
Boga, ki po nasih rokah prihaja na
ta svet, tako da pripravimo



zakramentalne podobe, da bi se
On spustil vanje.s; Ko se je neko¢
ustavil pred tabernakljem ter
pocastil Gospoda s svojim znacilnim,
globokim in umirjenim poklekom, se
je nato priblizal, da bi glasno prosil
odpuscanja, ker ob tem dejanju ni
zbral svojih misli. Oprosti mi, Jezus,
ker te nisem pozdravil s srcem.s

V njegovih spisih, pridigah in
nagovorih se kar vrstijo izlivi
ljubezni, siloviti in misti¢ni, nezni in
razvneti:

Pomisli na to, kar je najlepSe in
najvecje na zemlji ... na to, kar ugaja
razumu in drugim sposobnostim ...
na to, kar ponuja razvedrilo telesu in
cutom ...

In na svet in na druge svetove, ki se
ponoci blescijo, na celo vesolje. — In
vse to, skupaj z vsemi izpolnjenimi
srénimi Zeljami ... ne velja nic, ni nic,
je manj kot ni¢ v primerjavi s tem
mojim — tvojim — Bogom, neskon¢nim



zakladom, predragocenim biserom,
ki je bil poniZan in zasuZnjen, ki se je
ponizal v podobo hlapca v hlevcku,
Kkjer se je sam hotel roditi, v JoZefovi
delavnici, v trpljenju in v sramotni
smrti ... in v nori ljubezni v sveti
evharistiji.nn

Vse oCetovo oznanjanje — oznanjal pa
je z zgledom - je vodilo naravnost k
Bogu, preden se je prelilo v
apostolsko delovanje po vsem svetu.
Njegovi nacrti so bili strnjeni v eno
samo besedo: poboZanstvenje."® Za
doseganje tega cilja je [judem
svetoval, naj gredo po boZji stezi, naj
za zbliZanje z Bogom uberejo pravo
pot, ki je Kristusova presveta
Cloveskost:

Slediti Kristusu - v tem je skrivnost.
Spremljati ga tako od blizu, da bomo
ziveli z Njim kakor prvih dvanajst
ucencev; tako od blizu, da se bomo
poistovetili z Njim [...].



Toda ne pozabite, da biti z Jezusom
zagotovo pomeni srecati se z
njegovim Kkrizem. Ko se prepustimo
bozjim rokam, On pogosto dopusti,
da okuSamo bolecino, osamljenost,
nasprotovanje, obrekovanje,
sramotenje, norcevanje, od znotraj in
od zunaj; kajti hoce nas izoblikovati
po svoji podobi in podobnosti ter
dopusca celo to, da nas imenujejo
norce in nas imajo za neumne.pnsj

Zaljubljen in poistoveten s Kristusom
je ustanovitelj vsakogar vabil, naj
odkrije bogastvo boZjega otrostva,
temelj kristjanovega Zivljenja, ki se
za vernike Opus Dei prenasa —
receno z njegovimi besedami - v
goreco in iskreno Zeljo, nezno in
globoko obenem, da bi posnemali
Jezusa Kristusa kot njegovi bratje,
otroci Boga Oceta, in bili nenehno
v boZji navzocnosti. To otrostvo
¢loveka spodbuja, da Zivi iz vere v
bozZjo previdnost, ter mu omogoca,



da se mirno in veselo izroca boZji
Volji. 201

kK 3k

Ocetovo notranje Zivljenje se je
hranilo in raslo iz zakladov
Kristusove Cloveskosti. In Ce so ga
vprasali, v cem bi se lahko po njem
zgledovali, se je njegov odgovor
glasil:

Le v malocem bi se lahko postavil za
zgled. Vendar kljub vsem svojim
osebnim napakam mislim, da se
lahko postavim kot zgled Cloveka, ki
zna ljubiti.;zn

Posebnost tega bozZjega moZa je bila
njegova izstopajoca zaljubljenost,
skozi katero so se CloveSka Custva
prelivala v nadnaravno in misti¢no
sfero. V oCetovem notranjem
Zivljenju je bilo znacilno njegovo
prizadevanje, da bi nasel tisti quid
divinum (nekaj boZjega), ki se kakor
dragocen biser skriva v vsakem



drobnem ali velikem dogodku
CloveSke zgodovine. Njegova
duhovnost se je napajala v
premisljevanju bozjega otrostva, ki
nam ga je pridobil Jezus Kristus. Bil
je Clovek, ki je znal ljubiti tako, da je
delo in pocitek spreminjal v

kontemplativno Zivljenje, v molitev.
[22]

Se ena znacilna lastnost njegove
osebnosti je bila rahloCutnost duha
pri stikih v domacem okolju in v
druzbi. Z vsem srcem in z uglajeno
drZo se je velikodus$no razdajal ob
najbolj obicajnih in vsakdanjih
priloZnostih: zanimal se je za okuse
drugih in skusal ugotoviti, kaj jim je
neprijetno; Ce je imel sporociti
kaksno novico, je pocakal na
primeren trenutek ali pa ostal tiho;
pripogovoru je znal poslusati, brzdal
je svojo nepotrpeZljivost in ni
prekinjal po nepotrebnem; izogibal
se je prerekanju, bil je spostljiv in
prijazen do vsakogar; boril se je proti



brezdelju, doma je pazil na oblacila,
skrbel za red in se ukvarjal tudi s
popravili. Vse te pozornosti, ki so
seveda koreninile v vzgoji, katere je
bil deleZen ob domacem ognjiscu, so
spadale v dolgo vrsto kreposti, od
olike do samozatajevanja.”® V vsa
svoja opravila je vlagal ljubezen do
Boga in jih tako vkljucCeval v svoje
kontemplativno Zivljenje.

Celo pri drobnih uslugah je bilo
njegovo obnasSanje nadnaravno
povzdignjeno z ljubeznijo, s katero
jih je vrsil. Zato je bilo pozabljanje ali
omalovaZevanje ¢loveskih kreposti
zanj nekaj nepojmljivega, kajti na
njih v veliki meri sloni nasSe Zivljenje,
kot malce Saljivo pravi v Poti:

Nikar ne mislimo, da bo kaj veljala
nasa navidezna svetniSka krepost, ce
je ne spremljajo obicajne krscanske
kreposti.

— To bi bilo tako, kot bi spodnje perilo
okrasili s Cudovitimi dragulji.;za



MnoZica ¢loveskih in druzbenih
kreposti, ki morajo spremljati
apostola sredi sveta, ni nekaksna
kaprica, marvec postane temelj
nadnaravnih kreposti, Ce se
potrudimo, da bi jo povzdignili v
nadnaravni red. Res je, da ta
osebna sposobnost ni dovolj: nihce
se ne resi brez Kristusove milosti.
Toda ce posameznik ohranja in
goji nacelo postenosti, mu bo Bog
izravnal pot; in lahko bo svetnik,
ker je znal Ziveti kot dober c¢lovek.
1zs1 Ta laiski pecat, ki ga ustanovitelj
vtisne kontemplativnemu zivljenju,
posebej izstopa, ko na primer zapiSe:
Vsi ljudje na tem svetu trpijo.
Neokusno je, ¢e kdo govori o
svojem trpljenju in s tem tvega
izgubo duhovnega zasluZenja,
kolikor ga ima.zs Ali ne bi od
peresa Cloveka, Ki je iz ljubezni do
Kristusa toliko pretrpel, prej
pricakovali kaksno vzviSenejSo misel
kot pa zgolj opazko o izgubi
zasluZenja? Takole pravi Se na



nekem drugem mestu: Dovolj mi je
pred seboj imeti kriZ, da si ne
upam govoriti o svojem trpljenju.
1271

Vendar ta vidik niti ni najbolj
nenavaden del zgoraj navedene
trditve, pac pa preseneca zlasti to, da
se sklicuje na Cut za olikanost in
dostojno vedenje, se pravi na splosno
priznano pravilo, po katerem je
»neokusno« in nespodobno govoriti o
samem sebi, se postavljati v srediSce
pogovora ali moriti druge z lastnimi
tegobami.

Vsako ustanoviteljevo dejanje
poboznosti so na neki nacin
spremljale vtisnjene poteze, znacilne
za duha Opus Dei. Na primer njegov
odnos do angelov varuhov, ki je bil
poln zaupnosti, naravnosti in
spostljivosti. Ta pobozZnost je
vzniknila Ze v ranem otroStvu, ko je
ponavljal tisto preprosto molitev:
»Sveti angel varuh, sladka moja



druzba, podnevi in ponoci ti me ne
zapuscaj.«*® Nikdar ni ponehala. Po
zaslugi pogostega druZenja je
prerasla v pravo prijateljstvo.
Pozneje, ko je bil Ze mlad duhovnik,
se je zacCel obracati tudi k svojemu
duhovniskemu nadangelu.*”
Njegova globoka vera v angele je
pustila sled v Zasebnih zapiskih, v
katerih se je nabralo lepo Stevilo
prosSenj, usliSanih po angelskem
posredovanju, pri Cemer je celo
zacutil, da mora k tistim zabelezkam
dodati nekaksno pojasnilo: Ne
domisljam si, da me angeli
ubogajo, je zapisal. Sem pa
popolnoma preprican, da me sveti
angeli vedno sliSijo.so

V zvezi s tem msgr. Alvaro del
Portillo pripoveduje, kako je oce
ravnal pri veCernem klepetu, ki ga je
ponavadi imel s svojimi sinovi. Ko je
prisel Cas, da se odpravijo k pocitku,
je ob izhodu iz sobe, predno je stopil
skozi vrata, za hip postal, da bi dal



prednost svojima dvema angeloma.
1 Te podrobnosti ni opazil nih¢e, ki
s skrivnostjo ni bil seznanjen. Slo je
za neznatno dejanje spoStljivosti,
vendar Ze samo po sebi prica o
ustanoviteljevi Zivi veri in o
naravnosti njegovega odnosa do
angelov. Mar nas to ne spominja tudi
na njegovo uglajenost, ko je vselej
znal dati prednost drugim?

kK 3k

Ustanovitelj je gojil vse krScanske
kreposti. Ce pa bi Zeleli katero od
njih posebej izpostaviti, bi morda
veljalo omeniti

»visokomiselnost« (magnanimitas).
Med drugim tudi zato, ker je v njej
zaobjeto precejSnje Stevilo naravnih
kreposti in ker hitro ter neposredno
vodi do popolne izrocitve, tako da
Cloveka pripravi, da se preda Bogu.
JoZefmarija je Ze kot mladenic v
svojih prsih nosil to zmoznost, ko se
je nekega zimskega dne bliskovito in



brez zadrzkov prepustil Gospodu ob
pogledu na odtise golih nog v snegu.
Ko opisuje to krepost, se zdi, da ob
tem ponovno vzvalovi vsa njegova
mladost:

Visokomiselnost: duSevna velic¢ina,
velika dusa, v kateri je prostora za
mnoge. To je moc, zaradi katere
lahko stopimo iz sebe in se
pripravimo na uresnicevanje velikih
del v dobrobit vseh. V
visokomiselnem cloveku ne gnezdi
ozkosrc¢nost, ne vriva se skopustvo
niti sebi¢no preraCunavanje niti
koristoljubni spori. Visokomiseln
Clovek brez pridrzkov posveca svoje
moci temu, za kar se je vredno
truditi; zato je sposoben izrociti
samega sebe. Ne zadovolji se s tem,
da daje; da samega sebe. In tedaj
dojame najvecji izraz
visokomiselnosti: dati se Bogu.szi

V nobenem obdobju svojega Zivljenja
ni izgubil te veli¢ine duha, tako



potrebne za to, da bi ustanovna
karizma mogla delovati v njem,
kakor je to zahtevala narava Opus
Dei, ki je bil podvig svetovnih
razseznosti in bozjega izvora. Hkrati
z izvolitvijo za ustanovitelja mu je
Bog podelil nenehno zavedanje, da
pri tem on ni imel nikakrs$nih zaslug.
Tako je oCetovo duhovno Zivljenje
slonelo na korenitem prepricanju, da
on nic¢ ne velja, da ni ni¢. Neredko je
samega sebe imenoval »garjavi
oslicek«, »umazana cunjag,
»nesposobno in gluho orodje«, »ko$
CloveSke bede«, »nic¢ in Se manj kot
nic«. Pred Bogom se je sam sebi zdel
kot »utemeljitelj brez temelja«, kot
»krhkost plus bozja milost«, kot
»velik neumneZ«. Skratka, bil je
»ubog izvir bede in ljubezni,
»gres$nik, ki noro ljubi Jezusa
Kristusa«. Zelel je, da na njegov grob
vklesSejo to besedo: Peccator
(gresnik); in povedal je svoje razloge:
Ker to sem in tako tudi cutim.s Te
definicije so mu hipoma prisle na



jezik. Ni mu bilo treba posebej iskati
besed, s katerimi bi se opisal. Tako je
krmaril med veli¢ino in
neznatnostjo, med visokomiselnostjo
in poniznostjo.

Svoje poslanstvo je ustanovitelj vrsil
Sirokosrcno, z voljnim duhom, Sel je
v korak z Bogom do iztroSenja. Bil je
Clovek neprekinjene molitve in na tej
osnovi je Delo poganjal naprej. Ob
neki priloznosti je Javierju Echevarrii
dejal: Javi, zapomni si za vse
Zivljenje! Edino sredstvo, ki smo
ga imeli v Opus Dei in ki ga bomo
imeli vedno, je molitev. Moliti!
Vedno moliti! Kajti Ceprav bi se
kdaj zdelo, da imamo na voljo vsa
Cloveska sredstva, jih nimamo! To
je edino bistvo Opus Dei: molitev.
[34]

Zares je bil moz molitve. Ampak kot
ustanovitel]j velike apostolske
organizacije je bil poklican k
delovanju. Njegovo kontemplativno



Zivljenje je zaobjemalo ta dva vidika
bivanja in tako je z zgledom in
besedo ucil svoje hcere in sinove,
kako oboje zlivati v enoto Zivljenja.
Nenehno in na tiso¢ razlicnih
nacinov jim je ponavljal, naj bodo
kontemplativni sredi sveta.

Nekega poletnega popoldneva je bil
pri klepetu s svojimi sinovi v
Castelgandolfu. PriSel je trenutek, ko
naj bi 8li k premisljevalni molitvi, kot
je bilo predvideno, in direktor ga je
na to opozoril. Nakar mu je on
odvrnil: Saj to, kar zdajle po¢nemo,
ni ni¢ drugega kot molitev.ss; In
ena izmed njegovih hcera
pripoveduje, kako je bil oCe nekega
dne kaksne tri Cetrt ure zaposlen s
papirji, in ko je koncal z delom, je
pripomnil: Medtem ko sem se
ukvarjal s temi papirji, sem bil z
mislimi in srcem ob tabernaklju;
in to obic¢ajno po¢nem na svojem
delovnem mestu. s



Njegov nacrt je bil zelo preprost:
Svoje Zivljenje moramo
spreminjati v nekaj boZjega,
moramo se poboZanstviti,
popolnoma vstopiti v boZjo
ljubezen, da bi On deloval po
vsakem izmed nas.sn Ze nekaj
trenutkov - vzgib misli, molitveni
vzklik — mu je zadoscalo, da se je
potopil v Boga. Nato je ogenj, ki ga je
od znotraj pouzival, prenasal v svoja
opravila; zato je delal z vso vnemo, se
razdajal in vpregel vse svoje moci,
kajti opravljati boZja dela ni le lepo
besedje, temvec povabilo, da se
iztrosimo za Ljubezen.”® Misle¢ na
mnoge ljudi, ki so izgubili ¢ut za
nadnaravno in se za sluZzenje Bogu
ne menijo, je oCe hrepenel po tem, da
bi delal na skritem, molce,
ucinkovito. Nekaj cudovitega in
zavidanja vrednega se mu je zdelo
»1Ztrositi se v zadnjem koticku sveta
za blagor vseh dug«.”



Po bozji milosti je bil ustanovitelj pri
Sestindvajsetih letih Ze usposobljen
za uresnicevanje svojega poslanstva.
Besede, ki jih je zapisal v nekem
pismu leta 1964, so natancno to, kar
bi mogel reci tudi kadarkoli prej ali
pozneje, vse do konca svojega
Zivljenja:

Imam veliko dela — delo je v naSem
Opus Dei endemicna in neozdravljiva
bolezen - in potrebujem vase
molitve, da bi mogel celotno
dejavnost uglajeno poganjati naprej
ter da bi bil dober, zvest in vesel. o

Na kratko povedano, zavestno je
razdal svoje Zivljenje, s tem ko je
zvesto uresniceval Opus Dei. Dela je
bilo ogromno in primanjkovalo je
pridnih rok, ki bi od zore do mraka
delale v evangeljskem vinogradu. In
Bog ne daj, da bi kdo od njih omagal:

V Delu si ne moremo privosciti
razkoSja, da bi zboleli, in Gospoda
pogosto prosim, naj me ohrani



zdravega vse do pol ure pred smrtno
uro. Veliko je treba narediti in biti
moramo pri moceh, da bi mogli
delati za Boga. Torej morate paziti
nase, zato da bi umrli, ko boste Ze
stari, zelo stari, izZeti kakor limona,
pri Cemer Ze od tega trenutka dalje
sprejemate Gospodovo Voljo.un

Kadar je umrl kateri izmed njegovih
duhovnih otrok, oce ni mogel tajiti
svoje bole¢ine. Sel je pred
tabernakelj, da bi se pogovoril z
Jezusom in se sinovsko potozil. Nato
je sledil premislek: Bog ve vec, ni
divji lovec, ki preZi v zasedi. Je
kakor vrtnar, ki goji cvetlice, jih
zaliva in varuje. Utrga jih Sele, ko
so najlepse, ko je cvetje najbujnese.
Bog vzame duso k sebi, ko je zrela.
rz'Tedaj ni imel veC povoda za
tarnanje. A Se vedno ga je bolelo, da
mu je Bog vzel tiste otroke, saj bi

lahko na tem svetu Se veliko naredili.
[43]



Ustanovitelj je duSam utiral nove
poti, na tisocCe kristjanom je pomagal
povzdigniti raven njihovega verskega
hrepenenja in nakazal je nove smeri
CloveSke druzbe. Nekje je zapisal:
Toliko sem premolil, da lahko
trdim, da so vsi duhovniki Opus
Dei otroci moje molitve.qq Se sploh
lahko z vso globino zavemo
zgodovinskega dosega te njegove
izjave?

7 Naslednje poglavje

2 Nazaj na kazalo

™' 0d samega zacetka ustanovitelj v
spisih in meditacijah govori o
»zaljubljenosti«, ko opisuje ljubezen
duse do Boga. Prim. Pot, St. 419, 425,
999; Brazda, St. 795, 799, idr.

21 pismo 25. 5. 1962, §t. 98.


https://opusdei.org/sl-si/article/4-ucitelj-duhovnosti
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/

Bl pismo 9. 1. 1932, §t. 73.

'V svoje Zasebne zapiske (3t. 206, 15.
7.1931) je ustanovitelj vkljucil nekaj
preglednic, napolnjenih z
apostolskimi iniciativami v
najrazli¢nejSih okoljih. Te
preglednice so verjetno nastale pred
letom 1930 in bile pozneje dodane v
njegove Zapiske. V preglednici §t. 2 je
ob dolgem seznamu dejavnosti, ki naj
bi se v prihodnosti odvijale, poSevno
zapisano: Svetniki so neprijetni
ljudje.

! Javier Echevarria, Sum. 3097 in
3265. Ponavljal je tudi ljudski rek, ki
bi se v prevodu lahko glasil: »Ali si
posteno zavihaj rokave ali pa se
umakni s poti.«

%1 pismo 9. 1. 1932, §t. 74.

I pismo Florenciu Sanchezu Belli,
EF-641110-2. V Brazdi, St. 558,
najdemo isto misel: Svetniki so za
druge ljudi vedno neprijetni.



® José Lopez Ortiz, Sum. 5312.

1 prim. Pismo Florenciu Sdnchezu
Belli, EF-641110-2.

191 pismo 6. 5. 1945, §t. 4.

™ pismo ¢lanom Generalnega sveta,
EF-461216-2.

2 pismo Robertu Salvatu Romeru,
EF-640220-1. In omnibus caritas — v
vsem ljubezen. SveCenik Janez
Indijski (Preste Juan) je junak iz
srednjeveske legende.

"3 Tavier Echevarria, Sum. 2864.
U4 prim. Javier Echevarria, Sum.
2845; in Juan Udaondo
Barinagarrementeria, Sum. 5079.

15 Mercedes Morado Garcia, RHF,
T-07902, str. 120.

"% Maria Begofia Alvarez Iraizoz,
RHF, T-04861, str. 91.



U7 pot, §t. 432. Msgr. Julidn Herranz
povzema ustanoviteljev pogovor, ki
ga je 8. januarja 1955 imel s
profesorji in gojenci Rimskega
kolegija sv. Kriza. Ob tisti priloznosti
jim je oCe povedal, da bi mu bilo v
ogromno veselje, Ce bi mogel
masevati s kelihom, ki bi imel vdelan
velik diamant v deblu, pod caSo, kjer
ga nihce ne bi mogel videti. Ta skriti,
ponizno Zrtvovani diamant bi nad
seboj Cutil kipeti Kristusovo kri, z vso
njeno toplino in z ognjem ljubezni.
Ta diamant bi ga neprestano
spominjal, kaksno Zivljenje si je Zelel
zase: Zivljenje nekoga, ki je zaljubljen
v Kristusa in ki bi bil s posnemanjem
Jezusovega obicajnega in skritega
dela v Nazaretu sposoben izginiti v
zvestem izpolnjevanju boZje volje.
Prim. Julidn Herranz Casado, Sum.
3917.

"8 prim. Javier Echevarria, Sum.
2865.



™ Homilija, 26. 11. 1967 (BoZji
prijatelji, St. 299 in 301).

29 Javier Echevarria, Sum. 2498.
1) AGP, P01 1971, str. 9.

21V nekem pismu je zapisal: Ker je
delo Opus Dei, je tudi molitev; zato
ne moremo reci, da je nekdo, ki
Zivi po duhu Opus Dei, aktiven
oziroma kontemplativen, kajti v
enotnosti Zivljenja je akcija
kontemplacija in kontemplacija
akcija (Pismo 31. 5. 1954, st. 20). Cilj
duhovnega izobrazZevanja, ki ga je
ustanovitelj nudil svojim sinovom in
hceram, ni bil ni¢ drugega kot to, da
postanejo kontemplativni sredi
sveta (Julian Herranz Casado, Sum.
3909).

23 prim. Javier Echevarria, Sum.
1775; in Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4844. V nekem dokumentu
direktorjem v Delu svetuje, naj pri
svojem ravnanju ohranjajo



vljudnost, ki je odraz vzgojenosti
in tudi duhovne finosti, saj je to
Kristusova ljubezen (Navodilo 31. 5.
1936, §t. 24).

241 pot, §t. 409.

31 BoZji prijatelji, $t. 75. Ne bi znal
dolociti, pravi na drugem mestu,
katera je najpomembnejsa
Cloveska krepost: odvisno je od
tega, kako gledamo. Sicer pa je
tako vprasanje odvec, saj ne gre za
Zivljenje ene ali nekaterih
kreposti: treba se je boriti, da bi
pridobili in Ziveli vse. Vsaka od
njih se prepleta z ostalimi in tako
nas prizadevanje, da bi bili
iskreni, naredi pravicne, vesele,
razumne, vedre (prav tam, st. 76).
Prim. tudi Navodilo, maj 1935/10. 9.
1950, st. 70.

261 pismo 14. 9. 1951, &t. 3.

7 Brazda, $t. 238.



8 Joaquin Alonso Pacheco, Sum.
4771.

91 Ustanovitelj je bil preprican, da
ima tudi posebnega »duhovniSkega
nadangelag, in je govoril: Nikjer ni
receno, da duhovniki dejansko
imajo duhovniskega nadangela,
vendar jaz s toliksno vero za to
prosim Gospoda in se tako
pobozno obra¢am k svojemu
duhovniskemu nadangelu, da sem
preprican, da mi ga je Gospod
podelil, tudi ¢e ga prej nisem imel
(Javier Echevarria, Sum. 2646).

B9 Zapiski, §t. 647, 11. 3. 1932.
BU Alvaro del Portillo, Sum. 325.
B2 BoZji prijatelji, §t. 80.

33 Tavier Echevarria, Sum. 3238 in

3237; Mercedes Morado Garcia, Sum.
6937.

B4 Javier Echevarria, Sum. 2559.



351 Alberto Taboada del Rio, RHF,
T-03358, St. 1345; prim. tudi Maria
Begofia de Urrutia Domingo, RHF,
T-06897, str. 55.

B3¢ Mercedes Morado Garcia, Sum.
6929.

57 Javier Echevarria, Sum. 2865.

B8 Jezus prihaja mimo, §t. 21. Misel o

velikodus$ni izrocitvi se znova in
znova pojavlja v njegovih zgodnjih
spisih ter je opazna v Poti, St. 420:
Kako majhna stvar je eno Zivljenje
za daritev Bogu! ...

Ustanoviteljev poudarek o
»razdajanju« pri delu za Boga izstopa
na primer pri tolmacenju Pavlovih
besed (2 Kor 12,15):Jaz pa se bom
prav rad razdajal in se povsem
razdal za vase duse (AGP, P01
I11-1961, str. 16).

B9 Javier Echevarria, Sum. 3249.



49 pismo iz kraja Elorrio Santiagu
Escrivaju de Balaguerju in Glorii
Garcia-Herrero Ruiz, EF-640718-1. O
delu v Opus Dei je dejal, da je to
kronic¢na, nalezljiva,
neozdravljiva in napredujoca
bolezen (AGP, P04 1974, 11, str. 186).

"I Navodilo 31. 5. 1936, opomba 95. Z
leti se njegovo staliSce ni spremenilo:
Marsikdaj pomislim, da bi bila
prevelika lagodnost, ¢e bi umrli
zgodaj. Smrti si ne Zelim:
hrepeneti moramo po tem, da bi
Ziveli in delali mnogo let (Pismo 15.
10. 1948, st. 11).

421 AGP, PO1 1975, str. 767.

3l Umreti je nekaj dobrega, pravi v
Kovacnici, $t. 1037. Kako je mogoce,
da nekdo ima vero, obenem pa se
boji smrti? ... Toda dokler te
Gospod hoce ohraniti na zemlji, bi
umreti zate pomenilo
strahopetnost. Ziveti, Ziveti in



trpeti in delati iz ljubezni: to je
tvoja naloga.

Ustanovitelju ni bilo prevec blizu
razboleno obcutje tistih verzov, ki jih
tako pogosto sreCamo v cerkveni in
posvetni knjiZzevnosti Spanskega
zlatega veka (med drugim tudi v:
Miguel de Cervantes Saavedra,
Bistroumni plemic don Kihot iz
Mance, 38. pog., prevedel Stanko
Leben, Ljubljana 1935):

»Le pridi, smrt, a lahkokrila,
da ne sliSim te hiteti,

saj radost, da mi je umreti,
zZivljenje bi mi spet vrnila.«

Prav tako ni soglasal z vzdihujoc¢imi
Custvi znamenitega refrena
»umiram, ker ne umreme. Bilo bi
preudobno, Ce bi ga pokopali ze v
mladih letih. Stihi njegovega refrena
so bili drugacni. Bila je to variacija



na besede svetega Pavla (Gal 2,20), ki
jih je odel v neko drugo melodijo:
Zivim, ker ne Zivim ve¢: kajti v
meni Zivi Kristus! (BoZji prijatelji, St.
297).

44 pismo 8. 8. 1956, &t. 5.

Andrés Vazquez de Prada

© Fundacion Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/3-nesmisli-svetnikov/ (17.
Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/3-nesmisli-svetnikov/
https://opusdei.org/sl-si/article/3-nesmisli-svetnikov/

	3. Nesmisli svetnikov

