
opusdei.org

3. Nesmisli svetnikov

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Svetnik – kaj je to? Svetnik je v Boga
potopljen človek, ki pozorno
izpolnjuje njegovo voljo in mu je
pripravljen služiti z vso svojo močjo.
Svet je, kdor iztroši svoje življenje v
hrepenenju po vedno tesnejši
povezanosti z Bogom, na katerega
osredotoča svoj um in svoje srce in

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


kateremu željno izroča vse svoje
bitje. Obnašanje tega človeka mora
neizogibno izstopati iz okvirov
običajnega človeškega ravnanja.
Nekateri bodo njegovo radikalnost
morda tolmačili kot
neuravnoteženost, kot nezmernost,
kot čudno, nenormalno in
nerazumno vedênje. Svetnika tako
kot zaljubljenca popolnoma
prevzame to, kar je povezano z
ljubljeno osebo, v tem primeru z
Bogom. Kaj bi se torej čudili, če od
zatreskanosti »ni čisto pri pravi«, če
ga razganja od zanosa in
»ljubezenskih norosti«?[1] Povsem
naravno je, da v njem vidimo
nerazsodnega človeka, če ga gledamo
z očmi tega sveta. Zato bo v družbi
večno nerazumljen, dokler pri tej
presoji ne upoštevamo Boga, saj prav
on povzroča njegove »norosti«, kot
modro trdi ustanovitelj:

Norosti – nesmisli – svetnikov niso
niti norosti niti nenormalnosti. So



smiselni načini božjega delovanja v
dušah glede na čas, glede na
družbene razmere določenega
obdobja, glede na posebne potrebe
Cerkve in človeštva v vsakem
trenutku zgodovine.[2]

Svetniki velikega formata so
navadno ljudje, obogateni z božjim
poslanstvom v službi človeštva. Ti
ljudje, poklicani k spreobračanju
narodov, k sejanju evangeljskega
sporočila ali k temu, da spremenijo
tok zgodovine, morajo biti
Gospodova orodja, poslušni otroci v
njegovih rokah, ki delujejo kakor
kolosi z orjaško močjo. Kajti od Boga
prejemajo svojo trdnost in Bog jih
uporablja kot svoje sodelavce – kot
preroke, apostole, reformatorje ali
ustanovitelje – ter jih spremlja s
svojo milostjo. Veliki svetniki so v
resnici vzvodi v rokah Boga, s
pomočjo katerih premika svet. Zato
ne preseneča, da neizogibno trčijo ob
okolje, ki jih obdaja in jih ožigosa za



sanjače in zanesenjake, celo za norce,
krivoverce in utopiste. Kaj drugega
bi potlej mogli pričakovati od sveta
kot sramotenje, zavračanje in
preganjanje?

Zavedati se moramo, da svetniki – mi
se ne prištevamo med svetnike,
vendar hočemo to postati – nujno
delujejo kot neprijetni ljudje, je
zapisal ustanovitelj leta 1932, kajti s
svojim zgledom in besedo so stalen
razlog za nemir grehu zavezanih
vesti.[3]

Že na začetku je Jožefmarija pomislil,
da bo navzočnost nekoga, ki si
prizadeva biti svet, predstavljala
motečo oviro za družbo, v kateri živi.
Gotovo je predvideval, kakšna usoda
bo doletela njega in njegove otroke,
kakor hitro bo poskusil spraviti v
pogon apostolske načrte svetovnih
razsežnosti.[4] Njegov prvi korak je bil
vzgojiti tiste, ki so mu sledili, tako da
je od njih zahteval svetost. (Čudno bi



bilo, če jim te zahteve ne bi postavil,
saj je bilo sporočilo, ki ga je oznanjal,
ravno stremljenje k svetosti sredi
sveta.) Kdor ni odločen biti zares
svet, naj odide,[5] jim je govoril.
Svetnik je res lahko neprijeten, 
vendar to ne pomeni, da mora biti
neznosen. Njegova gorečnost ne
sme nikdar biti grenka, njegovo
opominjanje ne sme nikdar biti
žaljivo, njegov zgled ne sme nikdar
biti moralna klofuta v obraz
njegovih nasprotnikov.[6]

Potem ko je v teku let doživel
marsikatero grenko izkušnjo, ko je
na lastni koži trpel preganjanje, je
ustanovitelj še naprej, tudi s
kančkom hudomušnosti, ponavljal
tisto o nadležnih svetnikih:

Velikokrat pomislim, da se Bog, naš
Gospod, zabava tudi z nami: v naše
srce položi željo po svetosti … in
potem se izkaže, da so svetniki vedno



ali skoraj vedno bili v napoto, ljudje,
ki so … neprijetni, trdovratni.[7]

Prizadevanje za svetost in obilna
milost, ki je delovala po
ustanovitelju, je privedla do tega, da
so mu ljudje pripisovali sloves
čudodelnika. V štiridesetih letih,
preden je odšel v Rim, je bil znan kot
»duhovnik, ki dela čudeže«. Sodeč po
slogu njegovega življenja je moralo to
biti zanj nekaj skrajno zoprnega. Nič
ne bi moglo bolj nasprotovati
njegovemu geslu skriti se in izginiti
kot to, da ga razglasijo za javno
zanimivost, za »živalco«, ki je na
ogled na semnju, kot je govoril.
Ogorčen in užaloščen si je olajšal
dušo:

Ne vem, zakaj me hodijo gledat, če pa
sem le nepomemben in debel
duhovnik. Sem prihajajo gledat
živalco, da vidijo, ali bom naredil kak
čudež. Kakšen čudež! Kakšne so to
čenče, da delam čudeže! Dogajajo se



stvari, o katerih ljudje menijo, da
presegajo normalne okvire, vendar
so to običajne stvari. In če že Gospod
hoče storiti kaj izven tega, kar je
normalno, potem to stori Gospod, ne
pa jaz, ne pa tale duhovnik.[8]

Ker je bil postavljen za zgled, kako
živeti duha Opus Dei, je ustanovitelj
Boga prosil, naj ga ne ločuje od
običajne božje previdnosti, ki je bila
zanj dovolj izredna, in naj boj
njegovih otrok ter njegov lastni boj
za svetost ostane neopažen. Zanje ne
bi smel veljati tisti rek, da sta za
prenašanje enega svetnika potrebna
še dva druga.[9] Običajni čudeži so mu
povsem zadostovali, čemu bi hotel
kaj več? Sem sovražnik vsega, kar
izstopa iz normalnega,[10] je
zatrjeval. Saj veste, da nerad živim
od domišljije. Z vsemi štirimi
tačkami stojmo na tleh (!), da bi
Bogu zares služili, po drugi strani
pa se povsem zanašajmo na Njega.
[11] Oče je bil realist, brez dvoma.



Vsakršno fantazijo je hitro prizemljil.
Svoje hčere in sinove je učil, da bodo
v svojem življenju le redkokdaj
naleteli na priložnost za herojska
dejanja ali slovite podvige. Temelj
njegovega posvečevanja je slonel na
stalnem toku življenja, na
ponavljajočih se dogodkih in
situacijah, na tem, kar je normalno,
vsakdanje in običajno.

Drobne preglavice vsakega dne,
težave, s katerimi se dnevno
srečujemo in jih premagujemo z
ljubeznijo do Boga, so tisto, kar
prispeva k našemu posvečevanju.

Dogajajo se ravno tiste majhne stvari,
ki jih nato premagamo z ljubeznijo –
in omnibus caritas! – in s pomočjo
katerih moramo postati sveti! Če ne
bi bilo tako, bi to zemeljsko življenje
božjih otrok v njegovem Opus Dei
bilo že pravi raj. To pa ni mogoče:
nebesa si moramo prislužiti tukaj,
preko tistih drobnih stvari dnevnega



življenja. Kdo pa naj bi nam sicer dal
svetost – morda Svečenik Janez
Indijski?[12]

V svoja običajna opravila je oče
skušal vlagati ljubezen, tako da je
vsak dan kaj malega izpilil. To je bil
goreč boj s samim seboj, ob katerem
je bolj in bolj rasel v ljubezni. O tem
si je občasno kaj zabeležil msgr.
Javier Echevarría ter zapisoval tudi
njegove besede. Tule je ena izmed
ustanoviteljevih misli o rahločutnosti
v zadevah ljubezni:

Kadar želiš nekomu dati darilo, lahko
v ta namen po telefonu pokličeš v
trgovino in oddaš naročilo, lahko
prosiš koga drugega ali ga greš kupit
osebno. Obdarovanec morda ne bo
vedel, kateri je bil postopek, vendar
je ljubezen in zavzetost darovalca
drugačna glede na te okoliščine. Bog
vidi naše namene. Ne gre za to, da
izpolnjujemo, ampak da ljubimo![13]



Bilo je jasno, da je neka globoka in
prizadevna ljubezen tiho plamenela
in použivala njegovo življenje. Ta
ogenj pa je imel tudi prav posebno
značilnost. Bil je odraz osebnega
sloga. Namreč kakor slikar na platnu
pusti nekaj svojega, kar njegov čopič
razlikuje od drugih umetnikov, ravno
tako tudi vsak svetnik. Očetove
poteze so imele pečat in nadih
zaljubljenca. Zaljubljenost je vela iz
njegove govorice, zaljubljene so bile
njegove kretnje in njegove sanje.
Govoril je o »dvorjenju«, o
»osvajanju« Gospoda, o prepevanju
pesmi o človeški ljubezni na božji
način, o »nežnostih« in
»ljubkovanju«.[14]

Srčno si je želel, da bi nekega dne
njegove hčere v vinogradih in na
žitnih poljih same pridelovale kruh
in vino za mašno daritev. Gre za to,
jih je nagovarjal, da ljubkujemo
Boga, ki po naših rokah prihaja na
ta svet, tako da pripravimo



zakramentalne podobe, da bi se
On spustil vanje.[15] Ko se je nekoč
ustavil pred tabernakljem ter
počastil Gospoda s svojim značilnim,
globokim in umirjenim poklekom, se
je nato približal, da bi glasno prosil
odpuščanja, ker ob tem dejanju ni
zbral svojih misli. Oprosti mi, Jezus,
ker te nisem pozdravil s srcem.[16]

V njegovih spisih, pridigah in
nagovorih se kar vrstijo izlivi
ljubezni, siloviti in mistični, nežni in
razvneti:

Pomisli na to, kar je najlepše in
največje na zemlji … na to, kar ugaja
razumu in drugim sposobnostim …
na to, kar ponuja razvedrilo telesu in
čutom …

In na svet in na druge svetove, ki se
ponoči bleščijo, na celo vesolje. – In
vse to, skupaj z vsemi izpolnjenimi
srčnimi željami … ne velja nič, ni nič,
je manj kot nič v primerjavi s tem
mojim – tvojim – Bogom, neskončnim



zakladom, predragocenim biserom,
ki je bil ponižan in zasužnjen, ki se je
ponižal v podobo hlapca v hlevčku,
kjer se je sam hotel roditi, v Jožefovi
delavnici, v trpljenju in v sramotni
smrti … in v nori ljubezni v sveti
evharistiji.[17]

Vse očetovo oznanjanje – oznanjal pa
je z zgledom – je vodilo naravnost k
Bogu, preden se je prelilo v
apostolsko delovanje po vsem svetu.
Njegovi načrti so bili strnjeni v eno
samo besedo: pobožanstvenje.[18] Za
doseganje tega cilja je ljudem
svetoval, naj gredo po božji stezi, naj
za zbližanje z Bogom uberejo pravo
pot, ki je Kristusova presveta
človeškost:

Slediti Kristusu – v tem je skrivnost.
Spremljati ga tako od blizu, da bomo
živeli z Njim kakor prvih dvanajst
učencev; tako od blizu, da se bomo
poistovetili z Njim […].



Toda ne pozabite, da biti z Jezusom
zagotovo pomeni srečati se z
njegovim križem. Ko se prepustimo
božjim rokam, On pogosto dopusti,
da okušamo bolečino, osamljenost,
nasprotovanje, obrekovanje,
sramotenje, norčevanje, od znotraj in
od zunaj; kajti hoče nas izoblikovati
po svoji podobi in podobnosti ter
dopušča celo to, da nas imenujejo
norce in nas imajo za neumne.[19]

Zaljubljen in poistoveten s Kristusom
je ustanovitelj vsakogar vabil, naj
odkrije bogastvo božjega otroštva,
temelj kristjanovega življenja, ki se
za vernike Opus Dei prenaša –
rečeno z njegovimi besedami – v
gorečo in iskreno željo, nežno in
globoko obenem, da bi posnemali
Jezusa Kristusa kot njegovi bratje,
otroci Boga Očeta, in bili nenehno
v božji navzočnosti. To otroštvo
človeka spodbuja, da živi iz vere v
božjo previdnost, ter mu omogoča,



da se mirno in veselo izroča božji
Volji.[20]

* * *

Očetovo notranje življenje se je
hranilo in raslo iz zakladov
Kristusove človeškosti. In če so ga
vprašali, v čem bi se lahko po njem
zgledovali, se je njegov odgovor
glasil:

Le v maločem bi se lahko postavil za
zgled. Vendar kljub vsem svojim
osebnim napakam mislim, da se
lahko postavim kot zgled človeka, ki
zna ljubiti.[21]

Posebnost tega božjega moža je bila
njegova izstopajoča zaljubljenost,
skozi katero so se človeška čustva
prelivala v nadnaravno in mistično
sfero. V očetovem notranjem
življenju je bilo značilno njegovo
prizadevanje, da bi našel tisti quid
divinum (nekaj božjega), ki se kakor
dragocen biser skriva v vsakem



drobnem ali velikem dogodku
človeške zgodovine. Njegova
duhovnost se je napajala v
premišljevanju božjega otroštva, ki
nam ga je pridobil Jezus Kristus. Bil
je človek, ki je znal ljubiti tako, da je
delo in počitek spreminjal v
kontemplativno življenje, v molitev.
[22]

Še ena značilna lastnost njegove
osebnosti je bila rahločutnost duha
pri stikih v domačem okolju in v
družbi. Z vsem srcem in z uglajeno
držo se je velikodušno razdajal ob
najbolj običajnih in vsakdanjih
priložnostih: zanimal se je za okuse
drugih in skušal ugotoviti, kaj jim je
neprijetno; če je imel sporočiti
kakšno novico, je počakal na
primeren trenutek ali pa ostal tiho;
pri pogovoru je znal poslušati, brzdal
je svojo nepotrpežljivost in ni
prekinjal po nepotrebnem; izogibal
se je prerekanju, bil je spoštljiv in
prijazen do vsakogar; boril se je proti



brezdelju, doma je pazil na oblačila,
skrbel za red in se ukvarjal tudi s
popravili. Vse te pozornosti, ki so
seveda koreninile v vzgoji, katere je
bil deležen ob domačem ognjišču, so
spadale v dolgo vrsto kreposti, od
olike do samozatajevanja.[23] V vsa
svoja opravila je vlagal ljubezen do
Boga in jih tako vključeval v svoje
kontemplativno življenje.

Celo pri drobnih uslugah je bilo
njegovo obnašanje nadnaravno
povzdignjeno z ljubeznijo, s katero
jih je vršil. Zato je bilo pozabljanje ali
omalovaževanje človeških kreposti
zanj nekaj nepojmljivega, kajti na
njih v veliki meri sloni naše življenje,
kot malce šaljivo pravi v Poti:

Nikar ne mislimo, da bo kaj veljala
naša navidezna svetniška krepost, če
je ne spremljajo običajne krščanske
kreposti.

– To bi bilo tako, kot bi spodnje perilo
okrasili s čudovitimi dragulji.[24]



Množica človeških in družbenih
kreposti, ki morajo spremljati
apostola sredi sveta, ni nekakšna
kaprica, marveč postane temelj
nadnaravnih kreposti, če se
potrudimo, da bi jo povzdignili v
nadnaravni red. Res je, da ta
osebna sposobnost ni dovolj: nihče
se ne reši brez Kristusove milosti.
Toda če posameznik ohranja in
goji načelo poštenosti, mu bo Bog
izravnal pot; in lahko bo svetnik,
ker je znal živeti kot dober človek.
[25] Ta laiški pečat, ki ga ustanovitelj
vtisne kontemplativnemu življenju,
posebej izstopa, ko na primer zapiše: 
Vsi ljudje na tem svetu trpijo.
Neokusno je, če kdo govori o
svojem trpljenju in s tem tvega
izgubo duhovnega zasluženja,
kolikor ga ima.[26] Ali ne bi od
peresa človeka, ki je iz ljubezni do
Kristusa toliko pretrpel, prej
pričakovali kakšno vzvišenejšo misel
kot pa zgolj opazko o izgubi
zasluženja? Takole pravi še na



nekem drugem mestu: Dovolj mi je
pred seboj imeti križ, da si ne
upam govoriti o svojem trpljenju.
[27]

Vendar ta vidik niti ni najbolj
nenavaden del zgoraj navedene
trditve, pač pa preseneča zlasti to, da
se sklicuje na čut za olikanost in
dostojno vedenje, se pravi na splošno
priznano pravilo, po katerem je
»neokusno« in nespodobno govoriti o
samem sebi, se postavljati v središče
pogovora ali moriti druge z lastnimi
tegobami.

Vsako ustanoviteljevo dejanje
pobožnosti so na neki način
spremljale vtisnjene poteze, značilne
za duha Opus Dei. Na primer njegov
odnos do angelov varuhov, ki je bil
poln zaupnosti, naravnosti in
spoštljivosti. Ta pobožnost je
vzniknila že v ranem otroštvu, ko je
ponavljal tisto preprosto molitev:
»Sveti angel varuh, sladka moja



družba, podnevi in ponoči ti me ne
zapuščaj.«[28] Nikdar ni ponehala. Po
zaslugi pogostega druženja je
prerasla v pravo prijateljstvo.
Pozneje, ko je bil že mlad duhovnik,
se je začel obračati tudi k svojemu
duhovniškemu nadangelu.[29]

Njegova globoka vera v angele je
pustila sled v Zasebnih zapiskih, v
katerih se je nabralo lepo število
prošenj, uslišanih po angelskem
posredovanju, pri čemer je celo
začutil, da mora k tistim zabeležkam
dodati nekakšno pojasnilo: Ne
domišljam si, da me angeli
ubogajo, je zapisal. Sem pa
popolnoma prepričan, da me sveti
angeli vedno slišijo.[30]

V zvezi s tem msgr. Álvaro del
Portillo pripoveduje, kako je oče
ravnal pri večernem klepetu, ki ga je
ponavadi imel s svojimi sinovi. Ko je
prišel čas, da se odpravijo k počitku,
je ob izhodu iz sobe, predno je stopil
skozi vrata, za hip postal, da bi dal



prednost svojima dvema angeloma.
[31] Te podrobnosti ni opazil nihče, ki
s skrivnostjo ni bil seznanjen. Šlo je
za neznatno dejanje spoštljivosti,
vendar že sámo po sebi priča o
ustanoviteljevi živi veri in o
naravnosti njegovega odnosa do
angelov. Mar nas to ne spominja tudi
na njegovo uglajenost, ko je vselej
znal dati prednost drugim?

* * *

Ustanovitelj je gojil vse krščanske
kreposti. Če pa bi želeli katero od
njih posebej izpostaviti, bi morda
veljalo omeniti
»visokomiselnost« (magnanimitas).
Med drugim tudi zato, ker je v njej
zaobjeto precejšnje število naravnih
kreposti in ker hitro ter neposredno
vodi do popolne izročitve, tako da
človeka pripravi, da se preda Bogu.
Jožefmarija je že kot mladenič v
svojih prsih nosil to zmožnost, ko se
je nekega zimskega dne bliskovito in



brez zadržkov prepustil Gospodu ob
pogledu na odtise golih nog v snegu.
Ko opisuje to krepost, se zdi, da ob
tem ponovno vzvalovi vsa njegova
mladost:

Visokomiselnost: duševna veličina,
velika duša, v kateri je prostora za
mnoge. To je moč, zaradi katere
lahko stopimo iz sebe in se
pripravimo na uresničevanje velikih
del v dobrobit vseh. V
visokomiselnem človeku ne gnezdi
ozkosrčnost, ne vriva se skopuštvo
niti sebično preračunavanje niti
koristoljubni spori. Visokomiseln
človek brez pridržkov posveča svoje
moči temu, za kar se je vredno
truditi; zato je sposoben izročiti
samega sebe. Ne zadovolji se s tem,
da daje; dá samega sebe. In tedaj
dojame največji izraz
visokomiselnosti: dati se Bogu.[32]

V nobenem obdobju svojega življenja
ni izgubil te veličine duha, tako



potrebne za to, da bi ustanovna
karizma mogla delovati v njem,
kakor je to zahtevala narava Opus
Dei, ki je bil podvig svetovnih
razsežnosti in božjega izvora. Hkrati
z izvolitvijo za ustanovitelja mu je
Bog podelil nenehno zavedanje, da
pri tem on ni imel nikakršnih zaslug.
Tako je očetovo duhovno življenje
slonelo na korenitem prepričanju, da
on nič ne velja, da ni nič. Neredko je
samega sebe imenoval »garjavi
osliček«, »umazana cunja«,
»nesposobno in gluho orodje«, »koš
človeške bede«, »nič in še manj kot
nič«. Pred Bogom se je sam sebi zdel
kot »utemeljitelj brez temelja«, kot
»krhkost plus božja milost«, kot
»velik neumnež«. Skratka, bil je
»ubog izvir bede in ljubezni«,
»grešnik, ki noro ljubi Jezusa
Kristusa«. Želel je, da na njegov grob
vklešejo to besedo: Peccator
(grešnik); in povedal je svoje razloge: 
Ker to sem in tako tudi čutim.[33] Te
definicije so mu hipoma prišle na



jezik. Ni mu bilo treba posebej iskati
besed, s katerimi bi se opisal. Tako je
krmaril med veličino in
neznatnostjo, med visokomiselnostjo
in ponižnostjo.

Svoje poslanstvo je ustanovitelj vršil
širokosrčno, z voljnim duhom, šel je
v korak z Bogom do iztrošenja. Bil je
človek neprekinjene molitve in na tej
osnovi je Delo poganjal naprej. Ob
neki priložnosti je Javierju Echevarríi
dejal: Javi, zapomni si za vse
življenje! Edino sredstvo, ki smo
ga imeli v Opus Dei in ki ga bomo
imeli vedno, je molitev. Moliti!
Vedno moliti! Kajti čeprav bi se
kdaj zdelo, da imamo na voljo vsa
človeška sredstva, jih nimamo! To
je edino bistvo Opus Dei: molitev.
[34]

Zares je bil mož molitve. Ampak kot
ustanovitelj velike apostolske
organizacije je bil poklican k
delovanju. Njegovo kontemplativno



življenje je zaobjemalo ta dva vidika
bivanja in tako je z zgledom in
besedo učil svoje hčere in sinove,
kako oboje zlivati v enoto življenja.
Nenehno in na tisoč različnih
načinov jim je ponavljal, naj bodo
kontemplativni sredi sveta.

Nekega poletnega popoldneva je bil
pri klepetu s svojimi sinovi v
Castelgandolfu. Prišel je trenutek, ko
naj bi šli k premišljevalni molitvi, kot
je bilo predvideno, in direktor ga je
na to opozoril. Nakar mu je on
odvrnil: Saj to, kar zdajle počnemo,
ni nič drugega kot molitev.[35] In
ena izmed njegovih hčera
pripoveduje, kako je bil oče nekega
dne kakšne tri četrt ure zaposlen s
papirji, in ko je končal z delom, je
pripomnil: Medtem ko sem se
ukvarjal s temi papirji, sem bil z
mislimi in srcem ob tabernaklju;
in to običajno počnem na svojem
delovnem mestu.[36]



Njegov načrt je bil zelo preprost: 
Svoje življenje moramo
spreminjati v nekaj božjega,
moramo se pobožanstviti,
popolnoma vstopiti v božjo
ljubezen, da bi On deloval po
vsakem izmed nas.[37] Že nekaj
trenutkov – vzgib misli, molitveni
vzklik – mu je zadoščalo, da se je
potopil v Boga. Nato je ogenj, ki ga je
od znotraj použival, prenašal v svoja
opravila; zato je delal z vso vnemo, se
razdajal in vpregel vse svoje moči,
kajti opravljati božja dela ni le lepo
besedje, temveč povabilo, da se
iztrošimo za Ljubezen.[38] Misleč na
mnoge ljudi, ki so izgubili čut za
nadnaravno in se za služenje Bogu
ne menijo, je oče hrepenel po tem, da
bi delal na skritem, molče,
učinkovito. Nekaj čudovitega in
zavidanja vrednega se mu je zdelo
»iztrošiti se v zadnjem kotičku sveta
za blagor vseh duš«.[39]



Po božji milosti je bil ustanovitelj pri
šestindvajsetih letih že usposobljen
za uresničevanje svojega poslanstva.
Besede, ki jih je zapisal v nekem
pismu leta 1964, so natančno to, kar
bi mogel reči tudi kadarkoli prej ali
pozneje, vse do konca svojega
življenja:

Imam veliko dela – delo je v našem
Opus Dei endemična in neozdravljiva
bolezen – in potrebujem vaše
molitve, da bi mogel celotno
dejavnost uglajeno poganjati naprej
ter da bi bil dober, zvest in vesel.[40]

Na kratko povedano, zavestno je
razdal svoje življenje, s tem ko je
zvesto uresničeval Opus Dei. Dela je
bilo ogromno in primanjkovalo je
pridnih rok, ki bi od zore do mraka
delale v evangeljskem vinogradu. In
Bog ne daj, da bi kdo od njih omagal:

V Delu si ne moremo privoščiti
razkošja, da bi zboleli, in Gospoda
pogosto prosim, naj me ohrani



zdravega vse do pol ure pred smrtno
uro. Veliko je treba narediti in biti
moramo pri močeh, da bi mogli
delati za Boga. Torej morate paziti
nase, zato da bi umrli, ko boste že
stari, zelo stari, izžeti kakor limona,
pri čemer že od tega trenutka dalje
sprejemate Gospodovo Voljo.[41]

Kadar je umrl kateri izmed njegovih
duhovnih otrok, oče ni mogel tajiti
svoje bolečine. Šel je pred
tabernakelj, da bi se pogovoril z
Jezusom in se sinovsko potožil. Nato
je sledil premislek: Bog ve več, ni
divji lovec, ki preži v zasedi. Je
kakor vrtnar, ki goji cvetlice, jih
zaliva in varuje. Utrga jih šele, ko
so najlepše, ko je cvetje najbujneše.
Bog vzame dušo k sebi, ko je zrela.
[42]Tedaj ni imel več povoda za
tarnanje. A še vedno ga je bolelo, da
mu je Bog vzel tiste otroke, saj bi
lahko na tem svetu še veliko naredili.
[43]



Ustanovitelj je dušam utiral nove
poti, na tisoče kristjanom je pomagal
povzdigniti raven njihovega verskega
hrepenenja in nakazal je nove smeri
človeške družbe. Nekje je zapisal: 
Toliko sem premolil, da lahko
trdim, da so vsi duhovniki Opus
Dei otroci moje molitve.[44] Se sploh
lahko z vso globino zavemo
zgodovinskega dosega te njegove
izjave?

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Od samega začetka ustanovitelj v
spisih in meditacijah govori o
»zaljubljenosti«, ko opisuje ljubezen
duše do Boga. Prim. Pot, št. 419, 425,
999; Brazda, št. 795, 799, idr.

[2] Pismo 25. 5. 1962, št. 98.

https://opusdei.org/sl-si/article/4-ucitelj-duhovnosti
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[3] Pismo 9. 1. 1932, št. 73.

[4] V svoje Zasebne zapiske (št. 206, 15.
7. 1931) je ustanovitelj vključil nekaj
preglednic, napolnjenih z
apostolskimi iniciativami v
najrazličnejših okoljih. Te
preglednice so verjetno nastale pred
letom 1930 in bile pozneje dodane v
njegove Zapiske. V preglednici št. 2 je
ob dolgem seznamu dejavnosti, ki naj
bi se v prihodnosti odvijale, poševno
zapisano: Svetniki so neprijetni
ljudje.

[5] Javier Echevarría, Sum. 3097 in
3265. Ponavljal je tudi ljudski rek, ki
bi se v prevodu lahko glasil: »Ali si
pošteno zavihaj rokave ali pa se
umakni s poti.«

[6] Pismo 9. 1. 1932, št. 74.

[7] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-641110-2. V Brazdi, št. 558,
najdemo isto misel: Svetniki so za
druge ljudi vedno neprijetni.



[8] José López Ortiz, Sum. 5312.

[9] Prim. Pismo Florenciu Sánchezu
Belli, EF-641110-2.

[10] Pismo 6. 5. 1945, št. 4.

[11] Pismo članom Generalnega sveta,
EF-461216-2.

[12] Pismo Robertu Salvatu Romeru,
EF-640220-1. In omnibus caritas – v
vsem ljubezen. Svečenik Janez
Indijski (Preste Juan) je junak iz
srednjeveške legende.

[13] Javier Echevarría, Sum. 2864.

[14] Prim. Javier Echevarría, Sum.
2845; in Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5079.

[15] Mercedes Morado García, RHF,
T-07902, str. 120.

[16] María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, str. 91.



[17] Pot, št. 432. Msgr. Julián Herranz
povzema ustanoviteljev pogovor, ki
ga je 8. januarja 1955 imel s
profesorji in gojenci Rimskega
kolegija sv. Križa. Ob tisti priložnosti
jim je oče povedal, da bi mu bilo v
ogromno veselje, če bi mogel
maševati s kelihom, ki bi imel vdelan
velik diamant v deblu, pod čašo, kjer
ga nihče ne bi mogel videti. Ta skriti,
ponižno žrtvovani diamant bi nad
seboj čutil kipeti Kristusovo kri, z vso
njeno toplino in z ognjem ljubezni.
Ta diamant bi ga neprestano
spominjal, kakšno življenje si je želel
zase: življenje nekoga, ki je zaljubljen
v Kristusa in ki bi bil s posnemanjem
Jezusovega običajnega in skritega
dela v Nazaretu sposoben izginiti v
zvestem izpolnjevanju božje volje.
Prim. Julián Herranz Casado, Sum.
3917.

[18] Prim. Javier Echevarría, Sum.
2865.



[19] Homilija, 26. 11. 1967 (Božji
prijatelji, št. 299 in 301).

[20] Javier Echevarría, Sum. 2498.

[21] AGP, P01 1971, str. 9.

[22] V nekem pismu je zapisal: Ker je
delo Opus Dei, je tudi molitev; zato
ne moremo reči, da je nekdo, ki
živi po duhu Opus Dei, aktiven
oziroma kontemplativen, kajti v
enotnosti življenja je akcija
kontemplacija in kontemplacija
akcija (Pismo 31. 5. 1954, št. 20). Cilj
duhovnega izobraževanja, ki ga je
ustanovitelj nudil svojim sinovom in
hčeram, ni bil nič drugega kot to, da
postanejo kontemplativni sredi
sveta (Julián Herranz Casado, Sum.
3909).

[23] Prim. Javier Echevarría, Sum.
1775; in Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4844. V nekem dokumentu
direktorjem v Delu svetuje, naj pri
svojem ravnanju ohranjajo 



vljudnost, ki je odraz vzgojenosti
in tudi duhovne finosti, saj je to
Kristusova ljubezen (Navodilo 31. 5.
1936, št. 24).

[24] Pot, št. 409.

[25] Božji prijatelji, št. 75. Ne bi znal
določiti, pravi na drugem mestu, 
katera je najpomembnejša
človeška krepost: odvisno je od
tega, kako gledamo. Sicer pa je
táko vprašanje odveč, saj ne gre za
življenje ene ali nekaterih
kreposti: treba se je boriti, da bi
pridobili in živeli vse. Vsaka od
njih se prepleta z ostalimi in tako
nas prizadevanje, da bi bili
iskreni, naredi pravične, vesele,
razumne, vedre (prav tam, št. 76).
Prim. tudi Navodilo, maj 1935/10. 9.
1950, št. 70.

[26] Pismo 14. 9. 1951, št. 3.

[27] Brazda, št. 238.



[28] Joaquín Alonso Pacheco, Sum.
4771.

[29] Ustanovitelj je bil prepričan, da
ima tudi posebnega »duhovniškega
nadangela«, in je govoril: Nikjer ni
rečeno, da duhovniki dejansko
imajo duhovniškega nadangela,
vendar jaz s tolikšno vero za to
prosim Gospoda in se tako
pobožno obračam k svojemu
duhovniškemu nadangelu, da sem
prepričan, da mi ga je Gospod
podelil, tudi če ga prej nisem imel
(Javier Echevarría, Sum. 2646).

[30] Zapiski, št. 647, 11. 3. 1932.

[31] Álvaro del Portillo, Sum. 325.

[32] Božji prijatelji, št. 80.

[33] Javier Echevarría, Sum. 3238 in
3237; Mercedes Morado García, Sum.
6937.

[34] Javier Echevarría, Sum. 2559.



[35] Alberto Taboada del Río, RHF,
T-03358, št. 1345; prim. tudi María
Begoña de Urrutia Domingo, RHF,
T-06897, str. 55.

[36] Mercedes Morado García, Sum.
6929.

[37] Javier Echevarría, Sum. 2865.

[38] Jezus prihaja mimo, št. 21. Misel o
velikodušni izročitvi se znova in
znova pojavlja v njegovih zgodnjih
spisih ter je opazna v Poti, št. 420: 
Kako majhna stvar je eno življenje
za daritev Bogu! …

Ustanoviteljev poudarek o
»razdajanju« pri delu za Boga izstopa
na primer pri tolmačenju Pavlovih
besed (2 Kor 12,15):Jaz pa se bom
prav rad razdajal in se povsem
razdal za vaše duše (AGP, P01
III-1961, str. 16).

[39] Javier Echevarría, Sum. 3249.



[40] Pismo iz kraja Elorrio Santiagu
Escriváju de Balaguerju in Glorii
García-Herrero Ruiz, EF-640718-1. O
delu v Opus Dei je dejal, da je to 
kronična, nalezljiva,
neozdravljiva in napredujoča
bolezen (AGP, P04 1974, II, str. 186).

[41] Navodilo 31. 5. 1936, opomba 95. Z
leti se njegovo stališče ni spremenilo:
Marsikdaj pomislim, da bi bila
prevelika lagodnost, če bi umrli
zgodaj. Smrti si ne želim:
hrepeneti moramo po tem, da bi
živeli in delali mnogo let (Pismo 15.
10. 1948, št. 11).

[42] AGP, P01 1975, str. 767.

[43] Umreti je nekaj dobrega, pravi v 
Kovačnici, št. 1037. Kako je mogoče,
da nekdo ima vero, obenem pa se
boji smrti? … Toda dokler te
Gospod hoče ohraniti na zemlji, bi
umreti zate pomenilo
strahopetnost. Živeti, živeti in



trpeti in delati iz ljubezni: to je
tvoja naloga.

Ustanovitelju ni bilo preveč blizu
razboleno občutje tistih verzov, ki jih
tako pogosto srečamo v cerkveni in
posvetni književnosti španskega
zlatega veka (med drugim tudi v:
Miguel de Cervantes Saavedra, 
Bistroumni plemič don Kihot iz
Manče, 38. pog., prevedel Stanko
Leben, Ljubljana 1935):

»Le pridi, smrt, a lahkokrila,

da ne slišim te hiteti,

saj radost, da mi je umreti,

življenje bi mi spet vrnila.«

Prav tako ni soglašal z vzdihujočimi
čustvi znamenitega refrena
»umiram, ker ne umrem«. Bilo bi
preudobno, če bi ga pokopali že v
mladih letih. Stihi njegovega refrena
so bili drugačni. Bila je to variacija



na besede svetega Pavla (Gal 2,20), ki
jih je odel v neko drugo melodijo: 
Živim, ker ne živim več: kajti v
meni živi Kristus! (Božji prijatelji, št.
297).

[44] Pismo 8. 8. 1956, št. 5.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/3-nesmisli-svetnikov/ (17.
Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/3-nesmisli-svetnikov/
https://opusdei.org/sl-si/article/3-nesmisli-svetnikov/

	3. Nesmisli svetnikov

