
opusdei.org

3. Izobraževalna
bitka

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Oče, ki je imel izrazito razvit
pedagoški čut, si je svet in njegove
probleme rad predstavljal s pomočjo
prispodob, prežetih z nadnaravnim
pomenom. Na začetku projekta Villa
Tevere, v pomanjkanju gmotnih
sredstev za izgradnjo kompleksa

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


stavb, ki naj bi postale centralni
sedež Opus Dei, je skušal na vsak
način svojim duhovnim otrokom
vcepiti potrebo po tem, da si vsi
zavihajo rokave in se s skupnimi
močmi lotijo tega podviga. Kajti od
tega, da se čim prej uresniči njegov
trdni namen in se postavi tisto
zidovje, je bila odvisna hitrost širitve
Dela ter čudovito služenje v korist
Cerkve. Prvo obdobje, od leta 1949 do
1954, je bilo trda preizkušnja, čas
brezkončne tesnobe sredi
nepopisnega pomanjkanja. Očetove
prošnje so se v vidni ganjenosti
dvigale k nebu. In čeprav stiske in
tegobe – kot že opisano na teh
straneh – niso ponehale, pa so se
polagoma začeli kazati tolažeči
učinki petletnih prizadevanj. Avgusta
1954, ko so bili izpiti na papeških
univerzah in atenejih končani, je
ustanovitelj končno imel na
razpolago prve sadove, ki jih je lahko
porazdelil po svetu. Ni si težko
predstavljati njegovega veselja, ko po



vrsti piše vikarjem v Mehiko,
Združene države in Čile ter v vsakem
od treh pisem ponavlja:

Če boste zvesti, če nas ne pustite
samih, bomo od naslednjega leta
dalje imeli obilne generacije novih
duhovnikov s cerkvenimi
akademskimi nazivi, pridobljenimi v
Rimu. To pomeni, da boste od
decembra ’55 lahko vsako leto
računali na osebje …, če se odzovete
na moje klice, ki so božji klici.

Treba se je prepričati: ni dovolj, da
tukaj imamo ptičke, ki jih po božji
milosti ne manjka, in pičo, ki je doslej
nismo uspeli pridobiti v zadostnih
količinah, ampak potrebujemo tudi
kletko: stavbe Rimskega kolegija sv.
Križa. Imejte v mislih, da dokler ne
pridemo do konca – do zadnjega
zidaka, do zadnjega stola –, bo tako,
kot da bi bila hiša Dela v plamenih.
Bolj kot vse drugo je potrebno
pogasiti ta požar.[1]



Prispodoba o študentih, njihovem
vzdrževanju in nastanitvi, je
sporočala jasen nauk, in sicer: če
hočejo imeti duhovnike za nove
regije, morajo pomagati pri
vzdrževanju Ville Tevere:

Bi ti prišlo prav šest duhovnikov?
piše oče mehiškemu vikarju. Poslal ti
jih bom in še enkrat toliko vsako leto,
razen če nas pustite same s temi
zidarji in s temi gmotnimi skrbmi.[2]

Prav malo je namreč zaleglo, če je
število članov Dela znatno naraščalo,
kot se je dogajalo na primer v
Kolumbiji, ko pa ni bilo dovolj
duhovnikov za njihovo dušno
oskrbo. V takih razmerah bi le stežka
nadaljevali svojo pot.[3] Kajti da bi
bilo mogoče pošiljati duhovnike v vse
regije, je bilo potrebno lepo število 
študentov, molitev, žrtev in
gmotnih prispevkov.[4]

Gradbena dela v Villi Tevere so bila
končana 9. januarja 1960.



Ustanovitelj je ravno takrat izpolnil
oseminpetdeset let. V tednih pred
tako znamenitim datumom so
gojenci Rimskega kolegija delali s
polno paro, treba je bilo prebarvati
strope in urediti še zadnje
dekorativne podrobnosti. Tačas je
oče preučil in prečesal celoten
Rimski obrednik, a se nikakor ni
mogel načuditi. Prav nikjer ni bil
omenjen obred, ki ga je iskal: 
obrazec za blagoslov poslednjega
kamna zgradbe, saj je le-ta
pomemben, ker simbolično
ponazarja dolga leta trdega,
prizadevnega in vztrajnega dela
mnogih ljudi.[5] Naj se zdaj zadovolji
kar s splošnim blagoslovom?

Potem ko so 9. januarja ob enajstih
dopoldne vsi čestitali očetu za rojstni
dan, so prešli k slovesnemu dejanju,
s katerim je bilo končano mukotrpno
obdobje gradnje, ki bi ga bilo treba
označiti kot »nenehni čudež«.[6]

Pognati se v tisto pustolovščino je



bilo živo dejanje vere, vztrajanje v
njej je pomenilo božansko norost,
njeno dokončanje pa junaško
zvestobo. Ali ni morda v
ustanoviteljevih ušesih odmeval
očitek, ki ga je v globini duše zaslišal
nekoč, ko je delil obhajilo
redovnicam pri Sv. Elizabeti? Mar
niso bila vsa ta leta naporov
zadosten odgovor na nauk, ki ga je
prejel v mladosti: Ljubezen so
dejanja, ne pa lepe misli? Morebiti
je zaradi tega, kadar je omenjal
zidove Ville Tevere, pogosto dejal:
»Zdi se, da so iz kamna, vendar so iz
ljubezni.«[7]

Tistega dopoldneva, na očetov rojstni
dan, so šli vsi skupaj na dvorišče, ki
je mejilo na apsido kapele Svetih
apostolov. Začelo je rositi. Niso se kaj
dosti zmočili, saj je bil obred kratek.
Potem ko je Álvaro na glas prebral
besedilo listine v zahvalo Gospodu za
dokončano gradnjo, so jo položili v
svinčeno skrinjico, v kateri so bili



shranjeni kovanci brez posebne
vrednosti iz držav, kjer so že bili
navzoči člani Dela. Zatem, predno je
delovodja skrinjico zazidal v nišo v
apsidi, je oče zbranim namenil nekaj
besed in jih spomnil, da ni prijatelj
temeljnih kamnov, saj je videl že
mnogo takšnih, ki niso nikdar prišli
dlje od začetne slovesnosti; in
povedal jim je, kaj v resnici pomeni
položiti poslednji kamen.[8]

Od Pensionata, kjer je bil prvotni
sedež Rimskega kolegija, ni ostalo
prav nič. Podrli so ga, da bi lahko
tam zgradili nove stavbe. Pa tudi
tem, pravkar postavljenim
zgradbam, ki so se držale
centralnega sedeža Opus Dei, ni bilo
usojeno postati dokončni Rimski
kolegij. Bile so zgolj začasna »kletka«,
ki je trenutno dobro služila svojemu
namenu. Rimski kolegij, ustanovljen
leta 1948, je v prvih letih svojega
življenja deloval v stari vratarnici 
Ville, v tesnih prostorih in z



omejenim številom gojencev
(nekateri od teh so imeli
univerzitetni študij že končan, drugi
pa so bili tik pred koncem). In vsem
težavam navkljub je bila rast stalna
in pospešena. Tako se celo sredi solza
in kljub biču revščine zaiskri
ustanoviteljevo veselje in
zadovoljstvo:

Rimski kolegij! Punčica mojega
očesa. Letos že prihajajo študentje iz
Mehike, Portugalske, Irske, Italije,
Španije …[9]

Pisalo se je leto 1952. Tisti študentje
so bili prvenci novih regij. Medtem
ko se je ustanovitelj ubadal z
gmotnimi težavami, pa se je Rimski
kolegij razrasel. Polagoma se je leto
za letom vztrajno širil, toda oče ni bil
povsem zadovoljen, saj si je glede
števila gojencev postavil cilj, da bo 
zgornja meja pri dvesto[10]

študentih. Kletka je bila kajpak
premajhna za toliko ptičkov. In



vendar ga to ni zaustavilo: leta 1953
je v Villi Tevere bivalo že sto dvajset
študentov, in ko je bil dvaindvajset
let pozneje, leta 1975, na obrobju
Rima zgrajen dokončni sedež
Rimskega kolegija, je ustanovitelj še
za časa svojega življenja dosegel
zastavljeni cilj. Ves ta čas je Bog
njegovo vero in prestane stiske
nagrajeval s povračili. V tem
življenju ga ne bi mogel bolje
poplačati kot tako, da mu je dal
okusiti sadove njegovega truda:

Ti fantje iz Rimskega kolegija,
zadovoljno vzklikne, – vsi! – so velik
božji blagoslov. Splača se trpeti in
delati, še toliko bolj, ko se pokažejo ti
zreli sadovi.[11]

Zame ni dvoma, da je Gospodu v
zadovoljstvo ta Rimski kolegij sv.
Križa, kjer je deležen tolikšne
ljubezni,[12] zapiše ob neki drugi
priložnosti.



Sredi petdesetih let si je ustanovitelj
lahko čestital, da je zmagal v bitki s
časom in se tako izognil polstoletni
zakasnitvi apostolskega dela. Dokaz,
da je svoj cilj dosegel, je bilo obilje
sadov, vidnih in otipljivih:

Veselje je gledati učinkovitost tega
Rimskega kolegija sv. Križa: sedaj bo
iz njega prišlo šestdeset (60) novih
doktorjev cerkvenih znanosti.
Preučite skupaj z Álvarom možnosti
za njihovo napotitev: nekateri bi
lahko bili posvečeni decembra ali
januarja, če junija še ne bodo
izpolnjevali pogojev.[13]

Ustanovitelj je jasno izdelan načrt
imel v mislih že na začetku, ko je leta
1950 govoril o duhovnem dometu
Rimskega kolegija sv. Križa in o
njegovem pomenu za razvoj Dela.[14]

Tako naj bi po ustanoviteljevi zamisli
Rimski kolegij vsaj nekaj let, dokler
regije ne bi bile dovolj razvite,
predstavljal nadvse učinkovit način



za pošiljanje orodij v vse regije.[15]

Ta stroj za kovanje laikov in
duhovnikov je bil pravo kolesje,
modro sestavljeno iz nadnaravnih,
človeških in materialnih elementov:
najprej božja milost, ki je temeljna in
odločilna; zatem človekovo delo in
trud; na tretjem mestu pa
nepogrešljiva gmotna sredstva. Kot je
oče svaril vikarje novih regij, ki so ga
prosili, naj jim pošlje ljudi, zlasti
duhovnike, se je bilo treba izogibati
padcu v nekakšen začarani krog.[16]

Če so hoteli imeti izobražene ljudi, ki
bi jim pomagali pri apostolskem
delu, so morali najprej poslati v Rim
koga iz teh držav, ki bi se lahko
pripravil na mašniško posvečenje.[17]

In ni bilo dovolj, da so ljudi pošiljali v
Rim, če niso pokrili tudi stroškov
njihovega izobraževanja, bivanja in
študija.[18] Ustanovitelj je naposled
oblikoval štipendijski sklad in
uporabil načelo daj-dam ter se pri
tem izražal zelo jasno:



Če bi se vsi obnašali do mene tako
kot Čile, piše tamkajšnjemu vikarju,
ne vem, kaj bi se zgodilo. Potem pa še
hočete duhovnike. Ampak če ne bo
štipendij, potem za Čile duhovnikov
ne bo.[19]

Tudi tiste v Kolumbiji je opominjal,
da je treba želje o pomoči Rimskemu
kolegiju tudi uresničiti ter od besed
preiti k dejanjem:

Hvala lepa za želje, ampak če
ostanemo pri željah, potem žal ne bo
več mogoče pošiljati duhovnikov v
Kolumbijo.[20]

Še izrecneje piše v Peru:

Zelo sem vesel, da imate v mislih
Rimski kolegij. Če bo Peru – Peru! –
poslal štipendije, bo Peru imel več
duhovnikov. Drugače pa jih ne bo
imel.[21]

Prav kmalu je Rimski kolegij vsem
regijam zagotavljal neprekinjene



generacije duhovnikov.[22] Bilo je
vredno truda pomagati pri
dokončanju gradnje in pridobivanju
sredstev, saj je oče vsekakor bil
ljubeč oče in ni kar na milost in
nemilost prepustil revnih regij, ki
niso mogle kriti štipendij.

Ustanovitelj je Rimski kolegij
zasnoval kot »orodje vseh orodij« za
to, da bi Delu dal pečat »rimskosti« in
vzdrževal njegovo edinost. Nikdar ni
bil njegov cilj vzgajati nadljudi niti ni
v Rim pripeljal najboljših iz
posameznih regij. Globoko v sebi pa
je gojil misel na radostni trenutek, ko
bo imel na razpolago legijo dobro
izobraženih duhovnikov in laikov, ki
se bodo iz Rima podali v daljne
dežele kot prinašalci istega sporočila
in istega duha. Vsako leto je imel
zbrano novo generacijo duhovnikov,
tik pred razpršitvijo po svetu; na to
jih je spominjal ustno in v pismih.
Tako je na primer julija 1957
nagovoril bodoče duhovnike:



V tem času, ko je Gospod – že v nekaj
kratkih letih – želel razsejati seme v
božanski razpršitvi po mnogih
deželah, pa Sejalec hoče, da se s
širitvijo ne zmanjša jakost. In vi
imate med svojimi brati in sestrami
jasno in nadnaravno poslanstvo
učinkovito prispevati, da se ta jakost
ne izgubi, kajti vedno boste orodja
edinosti in povezanosti.[23]

To je ustanovitelj neutrudno
ponavljal in zahteval od vsake
skupine novih duhovnikov; tako tudi
aprila 1958:

Predragi! Ne bom vam ponavljal, saj
ste že tisočkrat slišali iz mojih ust, da
ste duhovniki učinkovito orodje
edinosti v našem Opus Dei. Vseeno
pa bi vam želel reči naslednje: vedno
imejte v mislih, da se izpolnjevanje te
dolžnosti – orodja edinosti – jasno
pokaže s tem, da z enako veselo
požrtvovalnostjo nenehno ljubite in
služite svojim bratom in sestram v



obeh sekcijah našega Dela ter mojim
sinovom v Duhovniški družbi sv.
Križa.[24]

* * *

Kakor hitro je bilo mogoče, je
ustanovitelj z odlokom, označenim z
12. decembrom 1953, v Rimu
ustanovil Rimski kolegij sv. Marije.
Cilj tega mednarodnega centra za
izobraževanje članic Opus Dei je bil
isti kot v primeru prej opisanega
moškega centra: spodbujati tesnejšo
zedinjenost z Bogom in pripraviti te
osebe na plodovito apostolsko
delovanje. Kolegij, tako pravi odlok o
ustanovitvi, »bodo sestavljale ženske,
ki bodo iz vseh držav prihajale v
večno mesto, kjer je središče in glava
Katoliške cerkve ter sedež sv. Petra,
Kristusovega vikarja, in njegovih
naslednikov, tako da bo za Opus Dei
posebno orodje edinosti in
povezanosti«.[25]



Postati bolj rimski je za ustanovitelja
pomenilo postati bolj vesoljen, bolj
katoliški. Nikoli ne bi dopustil, da bi
se govorilo o nacionalističnem Opus
Dei. To je zavračal z neverjetno
ostrino:

Če bi, potem ko me bo Gospod
poklical na obračun, moji otroci kje
poskušali napraviti nekakšen Opus
Dei, zaznamovan z neko državo –
irski Opus Dei, francoski Opus Dei,
španski Opus Dei itd. –, potem bi jaz
vstal iz groba in izrekel prekletstvo
izobčenja nad tem slabim duhom, saj
bi to bil začetek diabolične
razdeljenosti v tej družini, kjer
moramo biti vsi zelo zedinjeni, se
zanimati za vsakogar, ne da bi pri
tem kadarkoli postavljali kakršnekoli
narodnostne ali diskriminatorne
zapreke.[26]

Zgodba o razvoju Rimskega kolegija
sv. Marije je precej podobna tisti o
Kolegiju sv. Križa – ne samo kar se



tiče njegovega namena in delovanja,
ampak tudi glede pomanjkanja, v
katerem je prišel na svet, ter njegove
nagle rasti v teku let. V dveh stvareh
pa vendar ne sovpadata: prva je
datum njegove ustanovitve, druga je
povezana s časom ustalitve na
dokončnem sedežu. Ozrimo se v
preteklost in spomnimo, da je
meseca junija 1948 Jožefmarija
zaslutil in spoznal, da je nastopila
ura Boga, čas za širitev Dela.
Ustanovitelj se je na ta božji predlog,
ki bi mu priskrbel osebje za njegov
podvig, odzval naglo in velikodušno.
Še istega meseca, 29. junija 1948, je
podpisal odlok o ustanovitvi
Rimskega kolegija sv. Križa.
Zgodovina drugega kolegija, ki se
imenuje po sv. Mariji, je z vidika
njegovega rojstva drugačna. Zaradi
pomanjkanja osebja še ni nastopil
primeren trenutek: Zaenkrat, piše
septembra 1952, ne moremo začeti
z rimskim kolegijem ženske sekcije.
[27]



Občutno odlašanje z mednarodnim
izobraževalnim centrom v Rimu,
namenjenim članicam Opus Dei, je
bilo predvsem povezano z
razmahom apostolata, ki so ga v
Italiji opravljali moški. Tem je
namreč oče januarja 1949 zastavil
ambiciozen načrt apostolske širitve
po univerzitetnih mestih. To se je
dogajalo v času, ko je Opus Dei v
Španiji – kjer je bil takrat glavni vir
poklicev – štel mnogo manj žensk kot
moških, kar je očeta skrbelo.[28] Ob
vsem tem je ustanoviteljeva molitev
reševala težave, ki jih ni bilo malo.
Številu žensk, ki je bilo potrebno za
vodenje najrazličnejših apostolskih
dejavnosti ženske sekcije, je bilo
treba dodati še tiste, ki so jih
potrebovali za oskrbo novih
študentskih domov in centrov v
Rimu, Milanu, Neaplju, Palermu, za
sedež Centralnega sveta ter za dom
duhovnih vaj. Za tak podvig
Jožefmarija ni imel sredstev.



Oziroma, bolje rečeno, imel je le eno
sredstvo – sredstvo, ki ne odpove.

Zgodba o tem, kar se je pozneje
razvilo v sedež Rimskega kolegija sv.
Marije, se je začela tam, kjer bi bilo
najmanj pričakovati. Leta 1948 je
zdravnik Jožefmariju predpisal
redno hojo. Po celodnevnem trdem
delu je šel pogosto z avtomobilom v
bližnji Castelgandolfo, da bi se tam
gibal na svežem zraku. Z Álvarom se
je sprehajal ob cesti nad jezerom
Albano, pred hišo baronice Campello.
Razgled je bil čudovit, toda na očetu
je bilo mogoče zaznati skrivno težnjo,
ki ga je nagibala, da se je obračal v
nasprotno smer in se zazrl v všečno
hišo gospe Campello. Molil je
zdravamarije in še Álvara spodbujal
k molitvi, da bi nekega dne stavba
pristala v njihovih rokah. Ni šlo za
kakšno razkošno palačo, stala pa je
na lepem kraju, nedaleč od Rima in v
bližini papeževe letne rezidence.
Tudi ni bila v posebno dobrem



stanju. Baronica jo je uporabljala za
zbiranje beguncev iz komunističnih
držav vzhodne Evrope, predvsem
Romunov.[29]

Spomladi 1948 je baronica Álvaru
omogočila, da je tam imel duhovno
obnovo za mlade Italijane. In
naslednje leto se je nekega dne
ponudila, da jim hišo odstopi. Ker pa
je zemljišče, na katerem je bila
zgrajena, pripadalo Svetemu sedežu,
je bilo treba to primerno urediti in
Pij XII. jim je služnostno pravico rade
volje podelil. Stavba je bila
izpraznjena 21. julija 1949. Tega dne
je oče zapisal v svojo beležnico: 
Castelgandolfo!Laus Deo! Že prej jo
je krstil z imenom Villa delle Rose ter
jo v okviru svojih načrtov predvidel
kot bodoči dom duhovnih vaj in
študijski center ženske veje Dela.[30]

Deset let pozneje, leta 1959, je sveti
oče Janez XXIII. posestvo predal v
last Opus Dei. To je v tistem trenutku
prišlo kot naročeno, kajti Villa



Sacchetti, stavba, ki se je držala Ville
Tevere, ni mogla več zagotavljati
nastanitve gojenkam Rimskega
kolegija sv. Marije, katerih število se
je v zadnjih letih pomnožilo.
Ustanovitelj je nemudoma odločil,
naj se hiša v Castelgandolfu (Villa
delle Rose) razširi, da bi se mogle
študentke preseliti tja v najkrajšem
možnem času. Izdelava gradbenega
načrta se je začela 7. julija 1959 in 19.
aprila 1960 je stekla prenova stavbe.
[31]

Oče, ki je malo predtem položil
poslednji kamen v Villi Tevere, se je
spet znašel sredi gradbenih del, ne
da bi se mogel ustaviti in si
oddahniti. Njegova prednost je sedaj
bila v tem, da je z nenehnim
obiskovanjem prejšnjega gradbišča
ter na podlagi preteklih napak in
pravih odločitev pridobil toliko
izkušenj, da je lahko novo gradnjo
spremljal tudi brez vsakodnevnega
plezanja po zidarskih odrih. Zato je



sklenil, da svoj doprinos omeji
predvsem na proučevanje načrtov in
poročil na papirju. Potem je šel 1.
januarja 1962 v Álvarovem
spremstvu pogledat, kako gradbena
dela v Villi delle Rose napredujejo, in
kot je bilo pričakovati, podal cel kup
pripomb. Od tistega dne je nenehno
bedel nad potekom gradnje in
prenove tiste hiše. Kot je dejal v
pismu Encarniti Ortega, se je
ponavljala ista zgodba kot v Villi
Tevere:

Rimski kolegij sv. Marije napreduje,
vendar s številnimi dolgovi. Srčno si
želim, da se ta kletka dokonča in se
napolni s ptički. Koliko slave za Boga,
našega Gospoda, bo prineslo to delo!
[32]

Ko je bila obnova stavbe končana, je
oče določil praznik 14. februar 1963
kot dan za otvoritev novih prostorov.
Ob pol šestih popoldne je daroval
sveto mašo, predtem pa posvetil



oltar. Tik pred obhajilom so morali
njegovo dušo preplaviti spomini na
Študentski dom Ferraz in Zavod sv.
Elizabete, saj je svoje hčere, preden
jih je obhajal, nagovoril z besedami:

Z dovoljenjem, vzvišeni Gospod v
Najsvetejšem zakramentu.

Hčere, pred našim Gospodom v
svetem zakramentu in pred
Gospodovo presveto Materjo, ki je
naša Mati, čutim isto hvaležnost
kakor prvikrat, ko smo postavili
tabernakelj; kakor prvikrat, ko smo z
besedami emavških učencev
Gospodu rekli: Ostani z nami, kajti
brez Tebe se dela noč.

V nekaj besedah bi vam želel reči:
začutite tudi ve v svojem srcu veliko
gorečnost, veliko navdušenje;
navdušenje, ki se mora pokazati v
dejanjih, ljubezen so dejanja, ne pa
lepe misli. […]



Ne razočarajte Boga, našega
Gospoda.

Ne razočarajte njegove svete Matere.

Ne razočarajte mene, ki sem v to hišo
vložil toliko hrepenenja, toliko
ljubezni in toliko upanja.[33]

Prosil jih je za zvestobo. Od njih je
zahteval, naj se dvignejo na raven
njegovih upov. Ni se pritoževal nad
njimi. Nasprotno, sedaj je imel v
rokah še drugo orodje za širitev –
orodje za izobraževanje žensk v Delu
–, ki bo šlo v korak s podobnim
centrom na moški strani. Zato se v
njegovih pismih pojavi obilje
hvalospevov:

Oba rimska kolegija sta pravi
blagoslov: kolikšno in kako dobro
delo bodo po vsem svetu vršili ti
sinovi in te hčere![34]

Ali ko poudarja:



Fantje iz Rimskega kolegija sv. Križa
so svoj študij sijajno opravili. In
enako te hčere iz Rimskega kolegija
sv. Marije. Pripravlja se čudovita
gredica za služenje Cerkvi, za
uresničevanje dobrega in prinašanje
miru vsemu človeštvu.[35]

Poslednjikrat je svoje hčere v Villi
delle Rose obiskal v jutranjih urah
ravno tistega dne, ko je umrl, 26.
junija 1975.

* * *

Pogosto je ustanovitelj svojim
otrokom govoril, da je nevednost
največji sovražnik naše vere in
obenem največja ovira za to, da se
dovrši zveličanje duš.[36] Nevednost,
ki pestí ne samo neizobražene,
ampak tudi ljudi, ki sicer uživajo
ugled na številnih področjih družbe:
v politiki, gospodarstvu, medicini, v
podjetjih, manjka pa jim verska
izobrazba. Takšni kristjani so
pogosto bili plen zmotnih naukov in



so marsikdaj oddaljeni od Cerkve.
Zato je ustanovitelj tako poudarjal,
da morajo njegovi otroci poleg
strokovne usposobljenosti pridobiti
tudi globoko doktrinalno znanje o
katoliški veri, ki bo zmoglo vzdržati
spremenljivost sedanjega časa in
»modne trende« v znanosti.

V tem pogledu ustanovitelj ni bil
pristaš karizmatičnega pristopa.[37]

Nevednost, je odločno zatrjeval, se
premaguje s študijem, študij pa
zahteva napor, kajti znanje se ne deli
brezplačno:

Ne pričakujmo razsvetljenj od Boga,
saj ni razloga, da bi nam jih podelil,
če nam daje že konkretna človeška
sredstva: študij, delo.[38]

O njegovem življenju ni mogoče reči,
da je bilo ravno lagodno. Bilo je
nenehna borba. Brezdelja ni poznal.
Ko je poleti 1947 na posestvu
Molinoviejo svojim sinovom govoril
o izidu svojega bivanja v Rimu, je



stanje povzel s temi besedami: Opus
Dei je – z božjo pomočjo – najprej
zmagal v teološki bitki in potem v
cerkvenopravni bitki. Nato je dodal:
Sedaj bije izobraževalno bitko, ki
bo – če ste zvesti – kmalu končana.
[39]

Z izobraževalno bitko se je ubadal od
samega začetka Dela. In zdaj, potem
ko je bil februarja 1947 pridobljen 
decretum laudis, je kljub začasnosti
kanonične rešitve imel pravno
podlago za razvoj apostolata Opus
Dei na svetovni ravni. Po zmagi v
prvi cerkvenopravni bitki se je torej
lahko bolj posvetil nalogi, da svojim
hčeram in sinovom zagotovi celovito
izobrazbo.[40] Nova etapa, o kateri jim
je govoril (zahtevnejša in nujnejša
kot v preteklosti), je bila
zaznamovana s Študijskim
programom iz leta 1951. V tem
dokumentu so bili posebej
opredeljeni institucionalni tečaji iz
filozofskih in teoloških predmetov,



pri čemer je bilo jasno določeno, da
morajo vsi člani Opus Dei brez
izjeme slediti študijskim načrtom, in
sicer s tempom, ki je prilagojen
njihovim družinskim in poklicnim
razmeram. Na ta način so lahko
opravljali te študijske obveznosti, ne
da bi morali zaradi tega omejevati
svojo običajno zaposlitev in
dejavnost.

Po svojem obsegu in temeljitosti so
bili učni načrti posameznih
predmetov, vsaj v primeru
numerarijev, izdelani s tolikšno
globino kot tisti, ki so bili v veljavi na
papeških univerzah v Rimu.[41] Temu
programu iz leta 1951 je bil 14. 2.
1955 dodan še podoben študijski
načrt za žensko sekcijo Opus Dei, da
bi mogle tudi numerarije pridobiti
kakovostno doktrinalno izobrazbo na
področju filozofije, teologije,
svetopisemskih znanosti, liturgije in
cerkvenega prava.[42]



Ti študijski programi niso ostali
neopaženi s strani Svetega sedeža.
Ob petindvajseti obletnici
ustanovitve Opus Dei je kardinal
Pizzardo, prefekt Kongregacije za
semenišča in univerze, ustanovitelju
poslal pismo, v katerem je iskreno
pohvalil Ratio Studiorum članov
Opus Dei. Kardinal je izpostavil zlasti
dejstvo, da numerariji laiki poslušajo
predmete po dvoletnem programu
filozofije in štiriletnem programu
teologije »v enaki meri kot
duhovniki«.[43]

Pizzardove besede so bile
ustanovitelju v resnično tolažbo, kot
je v odgovoru na kardinalovo pismo
tudi sam priznal: Med vsemi
odgovornostmi, ki jih je Gospod
hotel naložiti na moja uboga in
ponižna ramena, mu je dejal, je
zagotavljanje čim boljše duhovne
in znanstvene izobrazbe članom
ustanove tista, ki jo dojemam kot
posebej nujno in tehtno.[44] Ta



nujnost ga je spodbudila, da je
vzpostavil célo mrežo izobraževalnih
centrov, v katerih naj bi se
usposabljali člani numerariji, bodisi
v svojih regijah (regionalni centri)
bodisi v Rimu (medregionalna
centra: Rimski kolegij sv. Marije in
Rimski kolegij sv. Križa).[45] Toda
ustanoviteljevo živo zanimanje za
uresničitev tega, kar je bilo določeno
v študijskih programih, ni izviralo
zgolj iz znanstvenih nagibov, kajti 
posebno in poglavitno poslanstvo
Opus Dei ni ukvarjanje s
cerkvenimi znanostmi, temveč
posvečevanje svetnih poklicev[46]

(čeprav je predvidel tudi to, da se
nekateri lahko posebej posvetijo
cerkvenim vedam). Vsako človeško
znanje namreč more postati orodje
apostolata, poleg tega pa je
poznavanje bogoslovnih ved
zagotovilo za trdnost v notranjem
življenju in za globlji odnos z Bogom.



Sčasoma je enotnost filozofsko-
teološke izobrazbe njegovih članov
močno pripomogla k večji
intelektualni povezanosti celotnega
Dela, vendar ne da bi mu to vtisnilo
nekakšen pečat izključujoče
istoličnosti. Tako je, sledeč
smernicam cerkvenega učiteljstva,
poučevanje potekalo skladno z
duhom, naukom in načeli svetega
Tomaža Akvinskega, toda brez
omejevanja na usvajanje in
ponavljanje samo njegovih naukov,
kajti Opus Dei nima lastne
korporativne doktrine.[47]

Opus Dei, je izrecno trdil ustanovitelj,
ne bo nikdar zagovarjal oziroma širil
nobene lastne filozofske ali teološke
šole. Člani našega združenja se
morajo vedno izobraževati z
najširšim čutom svobode: qua
libertate Christus nos liberavit, s
svobodo, ki nam jo je pridobil
Kristus. Ta duh svobode je ena
bistvenih značilnosti našega Dela.[48]



Takšna svoboda mnenj v zadevah, ki
so prepuščene prosti presoji, in
spoštovanje do drugačnih pogledov
je temelj sobivanja in povezanosti.[49]

To pa je še en izraz duha edinosti
znotraj Opus Dei ter njegove
odprtosti za družbene stike.

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Pismo Adolfu Rodríguezu Vidalu,
vikarju v Čilu, EF-540811-2. Pismi
vikarjema v Mehiki in v Združenih
državah, Pedru Casciaru Ramírezu in
Joséju Luisu Múzquizu de Miguelu
(EF-540810-1 in EF-540811-1), v
katerih se navedeni stavki
dobesedno ponovijo.

[2] Pismo Pedru Casciaru Ramírezu,
EF-540810-1.

https://opusdei.org/sl-si/article/4-umetnost-vodenja
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[3] Prim. Pismo Teodoru Ruizu
Jusuéju, EF-541019-8. Dejansko so
duhovniki Opus Dei imeli ogromno
dela na obsežnem apostolskem
področju, tako med moškimi kot med
ženskami. Morali so poskrbeti tudi za
posebno izobraževanje vseh članov,
bedeti nad edinostjo Dela in vršiti
večji del duhovnega vodenja.

[4] Pismo Xavierju de Ayali Delgadu,
EF-550306-2.

[5] Božji prijatelji, št. 55.

[6] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 599.

[7] Prav tam, 612.

[8] Prim. Jesús Álvarez Gazapo, Sum.
4462. Tistega 9. januarja je imel oče
popoldne še z žensko sekcijo Dela
preprosto slovesnost v zahvalo za
poslednji kamen Ville Tevere. Prim.
Isabel La Porte Ríos, Sum. 5116.



[9] Pismo Joséju Luisu Múzquizu de
Miguelu, EF-520930-1; prim. tudi
Ignacio Celaya Urrutia, Sum. 5885. Na
začetku je ustanovitelj razmišljal o
nakupu rimske stavbe Oratorio del
Gonfalone, da bi tam uredil sedež
Rimskega kolegija sv. Križa. Kljub
številnim poskusom je ni bilo mogoče
pridobiti, tako da so morali študentje
in profesorji bivati v Pensionatu,
pozneje pa v novozgrajenih
prostorih. Prizadevanja v zvezi s
stavbo Gonfalone so se začela že leta
1948 (prim. Pismo Franciscu Botelli
Raduánu, EF-490114-1) in se
nadaljevala še v juniju 1949; takrat je
ustanovitelj Generalnemu svetu
pisal: Zadevi Castelgandolfo in
Gonfalone lahko štejete za rešeni,
vendar se bo stvar še vlekla,
dokler ne bodo urejeni papirji
(prim. Pismo članom Generalnega
sveta, EF-490610-1). Toda med papirji
se je upanje končalo.



[10] Pismo članom Generalnega sveta,
EF-540603-1.

[11] Pismo Amadeu de Fuenmayorju
Champínu, EF-540421-1.

[12] Pismo članom Generalnega sveta,
EF-551224-1.

[13] Pismo članom Generalnega sveta,
EF-560508-1.

[14] Prim. Pismo Pedru Casciaru
Ramírezu, EF-500923-7.

[15] Pismo Manuelu Botasu Cuervu,
EF-550306-9.

[16] Prim. Pismo Teodoru Ruizu
Jusuéju, EF-520906-2.

[17] Prim. Pismo Pedru Casciaru
Ramírezu, EF-530202-1.

[18] Prim. Pismo Ricardu Fernándezu
Vallespínu, EF-540302-10. Prispevki v
naravi so bili najrazličnejši: iz Milana
in Palerma so na primer za Rimski



kolegij pošiljali vino; prim. Pismo
članom Dela v Palermu,
EF-540405-10.

[19] Pismo Adolfu Rodríguezu Vidalu,
EF-540302-9.

[20] Pismo Teodoru Ruizu Jusuéju,
EF-540323-8.

[21] Pismo Manuelu Botasu Cuervu,
EF-540323-1.

[22] Pismi Pedru Casciaru Ramírezu in
Manuelu Botasu Cuervu, EF-540930-2
in EF-540930-1.

[23] Pismo članom Dela, ki bodo
posvečeni v duhovnike, EF-570724-1.

[24] Pismo članom Dela, ki bodo
posvečeni v duhovnike, EF-580402-1.

[25] Odlok o ustanovitvi Rimskega
kolegija sv. Marije, 12. 12. 1953, v:
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
Apéndice Documental 36, str. 557–
558. Ustanovitelj je oba centra,



Rimski kolegij sv. Križa in Rimski
kolegij sv. Marije, opredelil s temi
besedami:

Veste, kaj pomeni Rimski kolegij sv.
Križa? Kolegij, otroci, je srečanje
src, ki – consummati in unum –
oblikujejo eno samo srce, ki utripa
z isto ljubeznijo. Je srečanje
hotenj, ki sestavljajo eno samo
voljo za služenje Bogu. Je srečanje
umov, odprtih za sprejemanje vseh
resnic, ki razsvetljujejo našo
skupno nadnaravno poklicanost.

Rimski, ker smo mi sami po svoji
duši, po duhu, zelo rimski. Ker v
Rimu prebiva sveti oče, Kristusov
namestnik, sladki Kristus, ki je
navzoč na zemlji.

Svetega Križa pa zato, ker je
Gospod nekega 14. februarja hotel
Delo okronati s križem, ki je kakor
zaključek zgradbe … In ker je
Kristusov križ zapisan v življenju
Opus Dei že od njegovega začetka,



tako kot je zapisan v življenju
vsakega od mojih otrok. Pa tudi
zato, ker je križ prestol
Gospodovega kraljevanja in ga
moramo povzdigniti v višave, na
vrh vseh človeških dejavnosti
(Mario Lantini, Sum. 3599).

V zvezi z Rimskim kolegijem sv.
Marije: prim. Álvaro del Portillo, 
Sum. 598 in 613; Javier Echevarría, 
Sum. 2193; Encarnación Ortega
Pardo, PM, l. 45v; Mercedes Morado
García, PM, l. 1035.

[26] Javier Echevarría, Sum. 2198.

[27] Pismo Amadeu de Fuenmayorju
Champínu, EF-520911-1.

[28] Skrbi me, piše ustanovitelj, ker
potrebujemo več ljudi za žensko
sekcijo v Italiji. Pomislite, da sta
brez oskrbe Milano in Palermo in
da ta hiša – te hiše – v četrti Parioli
prav tako potrebujejo vsaj
podvojitev osebja … in da lahko z



božjo pomočjo vsak trenutek steče
zadeva Terracina (Pismo članom
Generalnega sveta, EF-510608-1).

[29] Prim. Álvaro del Portillo, PR, str.
777 in Sum. 614.

[30] Prim. Pismo članom Generalnega
sveta, EF-490615-1, in članom Dela v
Veliki Britaniji, EF-490706-3. V letih
od 1949 do 1954 so v Villi delle Rose
potekali izobraževalni tečaji za člane
iz italijanske regije; z letom 1955 so
te dejavnosti prenesli v hišo Castello
di Urio ob Komskem jezeru na severu
države. Prvi tečaj za moške se je
začel 31. avgusta 1949. Prim. Pismo
Xavierju de Ayali Delgadu,
EF-490829-3.

[31] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
614; Mercedes Morado García, RHF,
T-07902, str. 65. Simbolični »temeljni
kamen« tega novega sedeža je bila
Marijina slika z Detetom, ki je bila
nekoč v babičini lasti. Prim. Teresa
Acerbis, Sum. 4960.



[32] Pismo, EF-620710-1. Ker se je
gradnja zavlekla, je oče, da bi
spodbudil delavce in bi bilo vse čim
prej končano, naročil, naj se v del
hiše že vseli skupina numerarij in
numerarij pomočnic. To se je 7.
septembra 1962 tudi zgodilo in
naslednji dan je José Luis Múzquiz
daroval mašo v začasni kapeli ter
shranil Gospoda v tabernakelj. Prim.
Mercedes Morado García, RHF,
T-07902, str. 67.

[33] Mercedes Morado García, RHF,
T-07902, str. 68; prim. tudi Teresa
Acerbis, Sum. 4960; Pismo članicam
Dela v Mehiki, EF-630200-1.

[34] Pismo članom Generalnega sveta,
EF-560110-1.

[35] Pismo članom Regionalne komisije
v Španiji, EF-570704-1.

[36] Kot je namreč zapisal že
Tertulijan, desinunt odisse qui
desinunt ignorare – prenehajo



sovražiti, ko preneha njihova
nevednost (Tertulijan, Ad Nationes, 1,
1). Prim. Pismo 9. 1. 1951, št. 8.

[37] Prim. Julián Herranz Casado, Sum.
3911.

[38] Prim. Álvaro del Portillo, PR, str.
956; prim. Javier Echevarría, Sum.
2281.

[39] Álvaro del Portillo, PR, str. 954;
prim. Florencio Sánchez Bella, Sum.
7512.

[40] V prvih letih Opus Dei je oče,
kakor hitro je kdo zaprosil za
sprejem, osebno imel zanj govore o
duhovnem, asketskem in
apostolskem izobraževanju. Že v
času Akademije DYA je poskrbel, da
so tam organizirali tečaj apologetike
za študente. V Študentskem domu
Ferraz je nadaljeval s temi
dejavnostmi – s študijskimi krožki,
govori, mesečnimi duhovnimi
obnovami, s pogostimi meditacijami,



duhovnim vodenjem itd. – in kmalu
po koncu vojne je odprl prva
študijska centra: Diego de León za
moške leta 1941 in Los Rosales za
ženske leta 1945.

[41] »V petletnem obdobju, ko sem bi
študijski prefekt (1956–1961), sem bil
stalna priča ogromnega očetovega
prizadevanja, da bi svojim otrokom
zagotovil globoko in trdno
doktrinalno, filozofsko in teološko
izobrazbo,« pričuje msgr. Julián
Herranz Casado in še dodaja, da je
temu sledila tudi »dosledna uvedba
študijskega programa iz leta 1951 v
vseh regijah (ti učni načrti niso glede
znanstvene temeljitosti in števila ur,
namenjenih posameznim
predmetom, prav nič zaostajali za
študijskimi programi najboljših
cerkvenih fakultet)« (Sum. 3911).

[42] Ustanovitelj bi bil želel poslati
svoje hčere na cerkvene univerze,
vendar takrat veljavni predpisi tega



niso dopuščali. Vseeno pa je svetemu
očetu izrazil svojo zaskrbljenost, saj
so bile civilne ustanove
visokošolskega izobraževanja za
ženske odprte, medtem ko do
univerzitetnega študija cerkvenih
znanosti niso imele dostopa. Potem
ko je na svojo prošnjo prejel
negativen odgovor, je vztrajal pri
tem, da naj njegove hčere opravljajo
študij filozofije in teologije na
Rimskem kolegiju sv. Marije ter v
okviru regionalnih študijskih centrov
na podoben način, kot je to veljalo za
moške, se pravi s poglobljenostjo na
univerzitetni ravni. Prim. Javier
Echevarría, Sum. 2199; in Julián
Herranz Casado, Sum. 3917.

[43] Prim. Pismo kardinala Pizzarda
ustanovitelju, 24. 9. 1953, v: Amadeo
de Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 39, str. 561–563. Tudi
kardinal Valerio Valeri mu je ob tej
priložnosti čestital ter z
občudovanjem izpostavil, da so v



Opus Dei vsi deležni globokega
individualnega izobraževanja na
asketskem, kulturnem, strokovnem
in apostolskem področju, »ki se začne
s trdnimi temelji, potem pa se
neprekinjeno nadaljuje vse
življenje«. Prim. Pismo kardinala
Valerija, 25. 9. 1953, v: Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 38, str. 560–561. To
dejstvo je bilo trdno določeno že
mnogo let poprej, ko je ustanovitelj v
nekem svojem pismu dejal: Vaše
izobraževanje se nikoli ne konča:
vse svoje življenje boste morali s
čudovito ponižnostjo
izpopolnjevati svojo osebnostno,
duhovno, versko-doktrinalno,
apostolsko in strokovno izobrazbo
(Pismo 6. 5. 1945, št. 19). O
permanentnem izobraževanju
duhovnikov: prim. Álvaro del
Portillo, Sum. 764.

[44] Pismo iz Madrida, EF-531009-1.



[45] Prim. Rolf Thomas, Sum. 7685 in
7686.

[46] Pismo 9. 1. 1951, št. 20.

[47] Drugi vatikanski cerkveni zbor
priporoča poglabljanje v »skrivnosti
odrešenja s pomočjo razmišljanja
pod vodstvom učitelja sv. Tomaža, da
bi vanje čim globlje prodrli in odkrili
njih medsebojno povezanost« (odlok 
Optatam totius, št. 16). Iz tega, je
dejal ustanovitelj, ni mogoče
sklepati, da bi se morali omejiti na
usvajanje in ponavljanje vseh
naukov sv. Tomaža in samo
njegovih naukov. Gre za nekaj
povsem drugega: gotovo moramo
gojiti doktrino Angelskega učitelja,
ampak na enak način, kot bi jo
gojil on, če bi živel v sedanjem
času. Zato bo včasih treba
dokončati, kar je on lahko samo
začel, in zaradi tega vzamemo za
svoja tudi vsa odkritja drugih



avtorjev, ki ustrezajo resnici
(Pismo 9. 1. 1951, št. 22).

[48] Prav tam, št. 23. To načelo ne
dopušča izjem in velja za katerokoli
področje človeškega znanja: Niti v
tem, kar zadeva strokovne
znanosti, člani Dela ne smejo
osnovati šole, ki bi bila uradna
šola Opus Dei, kajti naš duh – tako
odprt in tako poln razumevanja do
vseh – nas neizogibno vodi k
spoštovanju vseh dopustnih mnenj
(prav tam, št. 24). Naj mimogrede
povemo, da je označba Dela kot
združenja nazoren dokaz za to, da se
je ustanovitelj že začel izogibati
izrazoslovju, značilnemu za svetne
ustanove.

[49] Upanje, ki ga je ustanovitelj
polagal v učinkovitost čuta svobode v
praksi, je več kot občudovanja
vredno: Ta svoboda bo rodila
zdrav čut osebne odgovornosti, ki
vam bo dala mirnost, poštenost in



prijateljstvo do resnice, obenem pa
vas obvarovala vseh zmot; ker
boste iskreno spoštovali zakonita
mnenja drugih in boste znali ne
samo odpovedati se svojemu
mnenju, kadar boste videli, da ne
ustreza resnici, ampak tudi
sprejeti drugačen pogled, ne da bi
se zaradi spremembe stališča
čutili ponižane (prav tam, št. 25).

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/3-izobrazevalna-bitka/ (17.

Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/3-izobrazevalna-bitka/
https://opusdei.org/sl-si/article/3-izobrazevalna-bitka/

	3. Izobraževalna bitka

