
opusdei.org

2. Tretje zvonjenje

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Ob hrupni spremljavi bagrov,
tovornjakov in betonskih mešalnikov
je gradnja Cavabiance napredovala.
Oče je sicer arhitektom puščal
svobodo, vendar je s pomočjo
načrtov nenehno spremljal potek del.
Ure in ure je prebil v arhitekturnem
biroju, podajal svoje predloge ter

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


zaprosil za to ali ono pojasnilo. Ni bil
ljubitelj stavbnih gmot. Po njegovih
napotkih za načrtovanje bo
Cavabianca postala sklop zgradb s
pridihom domačnosti in prijetnega
vzdušja majhne vasice. Tam bodo
kotički z okrasnimi vrtovi in
fontanami ter obsežni odprti
prostori, zasnovani z videzom trgov,
ulic in zelenic. Hrepenim po tem, je
govoril svojim otrokom, da bi gledal
sajenje dreves, četudi ne bom
deležen njihove sence in sadov. V
veliko veselje mi je posaditi drevo,
da bi drugi, moji otroci, uživali v
njegovi senci.[1]

Morda so tovrstne misli na neki
način namigovale na bližino njegove
smrti. Slutnja, da sam ne bo dočakal
dne, ko bo Cavabianca dokončana, je
bila v njegovem duhu ovita v meglo.
Govoril je, da se mu nočí, in
nemalokrat mu je ušel razmišljajoč
vzdih: Dvainsedemdeset let imam
in katerikoli dan je zame lahko



zadnji.[2] V zadnjem času je bilo
videti, da je bilo to pričakovanje
trdno zasidrano v njegovem
spominu, in na veliko žalost svojih
poslušalcev je oče vztrajal pri tem, da
je njegovo življenje že dalo od sebe,
kolikor je bilo mogoče razumno
pričakovati: Boga prosim, naj me
vzame k sebi za dobro Cerkve.
Tukaj sem le še v napoto, v nebesih
pa bom lahko pomagal v večji
meri.[3] Nekaj običajnega je bila tudi
njegova prošnja Bogu za milost, da bi
umrl brez nadlegovanja,[4] to se
pravi brez povzročanja sitnosti, da
ne bi bil svojim otrokom v breme.

Ga je v ozadju teh premišljevanj
dejansko prevzemala slutnja, da bo
kmalu dopolnil tek svojega življenja?
Je bil konec njegovih dni res že blizu?
Na prvi pogled o tem ni bilo
nikakršnih znakov. Toda po drugi
strani njegov spomin dejstev pač ni
mogel utišati. Dovolj bi bilo našteti
dolgoletne napore in napraviti



seznam njegovih kroničnih bolezni.
In vendar zaradi disciplinirane volje
ter moralne moči, ki jo je stalno
odseval, ni dajal občutka, da bi
njegovo življenje slabelo in počasi
ugašalo. Gotovo je treba upoštevati
neizpodbitno dejstvo, da so nenehni
junaški napori za seboj pustili
strašno telesno izčrpanost, ki pa jo je,
hvala Bogu, premagoval z duhovno
stanovitnostjo.

Kadar so ga torej slišali vzklikniti: Ne
vem, koliko življenja mi bo Bog še
naklonil,[5] ta trditev pač ni vzbujala
posebne pozornosti. Precej drugačen
pa je bil učinek njegovih besed, ko je
izjavil, da je vse življenje počel
nekoristne reči.[6] Namreč v tem
primeru je na glas opravljal
spraševanje vesti in je šlo za skesano
izpoved celega življenja, ki se mu je
zdelo prazno in ki bi ga želel
popraviti z globokim dejanjem
kesanja iz ljubezni. Sam sebi se je
zdel ubog, brez kreposti, krhek,



polomljen in znova sestavljen. V
zvezi s tem je večkrat javno
pripovedoval, kako so mu leta 1972
med njegovim apostolskim
popotovanjem po portugalskih
deželah njegovi otroci podarili
porcelanast jušnik, na katerem je
bilo po celem robu zapisano
ponavljajoče se geslo: »Ljubim te …
Ljubim te … Ljubim te …« Spodnji del
jušnika je bil počen in povezan s
sponkami. V tem revnem jušniku je
oče prepoznal samega sebe. To je bila
podoba njegovega življenja,
polomljenega in zakrpanega s
sponkami; in teh sponk je bilo iz leta
v leto več.[7]

Oče je čutil, da se mu čas izteka.
Kadar se je lotil kakšnega dela za
duše, se je zato temu služenju predal
popolnoma ter se otresel utrujenosti
in bremena let. Takrat je bil drug
človek. Zdel se je spremenjen. Kakor
da bi se vanj čarobno vrnila
mladostnost, je njegov duh vlival



moči telesu ter ga gnal kvišku. Bržčas
je v njegovih ušesih še vedno
odmeval tisti božji izrek: »Ljubezen
so dejanja, ne pa lepe misli.«
Ljubezen do Cerkve, do Dela in do
vseh duš ga je priganjala, da se je vse
do poslednjega trenutka trudil
nadoknaditi tisto, kar je štel za
izgubljeni čas: célo življenje,
preživeto v »počenjanju nekoristnih
reči«.

* * *

Najhujša tegoba, ki je ustanovitelja
pestila v zadnjih letih življenja, je
bilo stanje v Cerkvi, ki mu je
povzročalo neizmerne bolečine.
Temu »času preizkušnje« za vse
kristjane je posvetil svoja poslednja
tri pisma, namenjena vsem njegovim
hčeram in sinovom. Dve je napisal
spomladi 1973, tretje pa februarja
1974.

Z očetovsko skrbnostjo je želel
izpolniti svojo pastirsko dolžnost in



jih v prvem od teh pisem (28. 3. 1973)
ponovno spomnil na nevarnosti,
katerim so bili izpostavljeni v času
trde preizkušnje, ki jo je prestajala
Cerkev:

Že leta vas opozarjam na simptome
in na vzroke te nalezljive mrzlice, ki
je prodrla v Cerkev in spravlja v
nevarnost premnoge duše.

Naj ponovno poudarim, bodite čuječi
in vztrajajte v molitvi: Vigilate, et
orate, ut non intretis in tentationem
(Mt 26,41). Budno oko in molitev!
Takšna mora biti naša drža v tej noči
dremotnosti in izdajstev, če hočemo
Jezusu Kristusu slediti od blizu in
živeti skladno s svojim poklicem. To
ni čas za spanje, zdaj ni trenutek za
siesto. Treba je vztrajati pokonci,
nenehno bedeti, moliti in sejati.

Budno oko in molitev! Naj nihče ne
misli, da je imun proti okužbi.[8]



In v ta namen jim da primernih
nasvetov: naj ostanejo trdni v veri in
skrbno pazijo na bogočastje; naj
njihovo celotno življenje postane
nenehno češčenje Svete Trojice; naj
se trudijo prav doživeti sveto mašo,
ki je središče in korenina vašega
notranjega življenja; gojijo naj 
trdnega duha zadoščevanja ter
prosijo odpuščanja za mnoga
zločinska dejanja, ki so zagrešena
proti Bogu, proti njegovim
zakramentom, proti njegovemu
nauku, proti njegovi morali.[9]

Vedno je dober trenutek za ljubezen
do Gospoda, pravi svojim otrokom,
vendar se Mu moramo še bolj
približati v teh časih brezbrižnosti in
slabega ravnanja. Zato smo
obvezani iskati vsak dan globljo
zaupnost z Bogom.[10]

Pismo od začetka do konca brez
prestanka poudarja pomen
nadnaravnih sredstev in orožja, ki je
kristjanu vselej na voljo za vztrajanje



v ljubezni do Kristusa. Je tudi klic k
apostolskemu delu, pri katerem mora
vsakdo biti kakor prižgana, božje
svetlobe polna svetilka v tej
temačnosti, ki nas obdaja.[11]

Ko naposled sklene pismo, doda oče
pridih vedrega veselja, kajti Gospod
si želi zvestih ljudi z nezlomljivim
optimizmom. Zato jih povabi k
razmišljanju o tem, kako je v
obdobjih hude krize v cerkveni
zgodovini zadostovala peščica
odločenih ljudi, ki so učinkovito
kljubovali sejalcem zla:

Toda tistih nekaj posameznikov je
Cerkev in svet znova napolnilo z
lučjo. Otroci moji, naj čutimo
dolžnost biti zvesti temu, kar smo od
Boga prejeli, da bi to vdano
posredovali drugim. Ne smemo,
nočemo kapitulirati.

Ne dopustite, da vas okolje potegne
za seboj. Pač pa ponesite vi
Kristusovo okolje na vse strani.



Prizadevajte si z ljubeznijo, s
prijaznostjo, z jasnostjo nauka pustiti
božjo sled v vsakem človeku, ki ga
srečate na svoji poti. Ne dovolite, da
bi slepilo novotarij iz vaše duše
iztrgalo pobožnost. Božja resnica je
večno mlada in nova, Kristus nikdar
ne zastara: Iesus Christus heri et
hodie, ipse et in saecula (Heb 13,8).[12]

Komaj trije meseci so minili, ko je
spričo razvoja dogodkov znova vzel v
roke pero. V drugem pismu,
označenem s 17. junijem 1973, je
svoje hčere in sinove seznanil z
nepreštevnimi zmotami, ki so
pronicale v cerkveni nauk in navade.
Cerkev se je znašla sredi strašnega
neurja, in kot je razlagal oče ter
apostolsko bodril svoje otroke, 
moramo v tem dolgem nevihtnem
in brodolomnem obdobju mnogim
biti rešilna barka.[13] Številni
kristjani so na žalost izgubili
nadnaravni pogled; njihove oči niso
bile nič več uprte v večnost, proti



kateri vsi potujemo. Zaslepljeni z
zrcalci časnega so privzemali
kritična stališča proti tradiciji in se
upirali dogmatski resnici. Bili so
pristaši nekakšnega zmotnega 
odraslega krščanstva.[14] Tem je oče
namenil povabilo, naj vstopijo v
evangelij in poslušajo Gospodov glas:
»Resnično, povem vam: Če se ne
spreobrnete in ne postanete kakor
otroci, sploh ne pridete v nebeško
kraljestvo« (Mt 18,3).

Vse bolj je naraščalo število tistih, ki
so pridigali o življenju brez
nadnaravne vere ter skušali
vsepovsod izpodriniti Boga:

Zlasti v primeru marksizma, ki je
seštevek vseh zmot, smo priča
popolnemu prevratu: namesto
večnosti imamo zgodovino, namesto
nadnaravnega imamo naravo,
namesto duhovnega materijo,
namesto božje milosti pa človeško
prizadevanje […].



Po mnenju nekaterih se zdi, kakor da
ne bi bila Cerkev rešitev za svet – ista
Cerkev kot vedno, tista, ki jo je
ustanovil Jezus Kristus in ki jo Jezus
Kristus že dvajset stoletij nenehno
poživlja –, pač pa naj bi namesto tega
svet bil rešitev za Cerkev.[15]

Tudi v voščilu za božič 1973,
namenjenem njegovim hčeram in
sinovom, je nadaljeval z osrednjo
temo teh dveh obsežnih pisem iz
preteklih mesecev. Ponovno je
poudaril: Moja dolžnost je, da vam
povem o teh žalostnih dejstvih, da
vas vnaprej posvarim, da vam
odprem oči za včasih tako mučno
resničnost.[16] Zatem jim obljubi še
tretje pismo: Kmalu vam bom pisal:
ponovno bom zazvonil z velikim
zvonom, da ne bi nikogar
premagal škodljivi spanec. Vendar
njegov namen ni bil kogarkoli
razžalostiti, kajti božič ni čas
grenkobe in pesimizma. Navdajati
nas mora vedrost, nadnaravno



upanje, vera: Gospod bo prišel,
zagotovo.[17]

Nekaj tednov pozneje je oče celotni
družini Dela poslal spodbudno
pismo, napovedano že o božiču 1973.
To novo sporočilo je po domače
poimenoval »tretje zvonjenje«, tako
kot je bilo pred leti v navadi, ki je
ponekod še ohranjena, da se je k
sveti maši vabilo s trikratnim bitjem
zvonov v ustreznih presledkih.
Zadnje zvonjenje je bilo tik pred
začetkom oltarne daritve. Takole se
torej začne pismo:

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove. Še enkrat vam prihajam
naproti in znova udarjam na zvon.
Čutim dolžnost, da vas posvarim, in
to počnem tako, kot se tradicionalno
poziva vernike, da bi pristopili k
Jezusovi daritvi: s ponavljajočimi se
klici. Običajno so bili trije, naznanjali
pa so začetek svete maše. Ko so ljudje
zaslišali že domače pritrkavanje, so



odločno pospešili korak, stekli so
proti Gospodovi hiši. To pismo je
kakor tretje povabilo v manj kot letu
dni, ki naj priganja vaše duše z
zahtevami našega poklica sredi trde
preizkušnje, ki jo prestaja Cerkev.

Želel bi, da bi to zvonjenje v vaša
srca za vedno vsadilo isto veselje in
enako budnost duha, kot so jo v mojo
dušo vtisnili – minilo je že skoraj pol
stoletja – tisti zvonovi Angelske
Matere Božje.[18]

Obvezno jim je bilo treba pokazati
kruto realnost, brez prikrivanja in
olepševanja. Oče jim je želel odpreti
oči, da bi mogli z vso resnostjo
presoditi o mučnih dogodkih, ki so
pretresali Cerkev. Prav je bilo, da to
izvejo iz dobrega vira in na tak način,
da jim ob slabih novicah ne bi pošel
pogum. Zato jim s ciljem, da bi
njegovi otroci doumeli tako
nadnaravne kot tiste zgolj človeške
razsežnosti zgodovinskega trenutka,



predoči tedanje razmere v luči vere,
upanja in morale.[19] In v silovitem
slogu ohranja budno vest svojih ljudi,
da bi okrepili svoje notranje življenje
ter ne bi zapadli v malodušje:

S temi vrsticami vas želim
spodbuditi, da bi bolj zavzeto iskali
navzočnost, pogovor, stik in zaupnost
s troedinim Bogom, našim
Gospodom, tako da gojite domačno
pobožnost do zemeljske trojice. Naj
bo ta običajna zaupnost z Jezusom,
Marijo in Jožefom za nas in za tiste,
ki nas obdajajo, kakor nenehna
kateheza, kakor odprta knjiga, ki
nam bo pomagala vstopiti v
usmiljenja polne odrešilne skrivnosti
Boga, ki je postal človek.[20]

Vsakokrat ko se oče dotakne kakega
konkretnega področja sodobnega
življenja, se pokaže krasta bede in
zmedenosti. Toda pod to krasto je
meso živo in zdravo. Oče nikakor ni
glasnik katastrof in bridkosti. Bolj kot



to skuša dušam prinašati mir in
ravnotežje. Svojim otrokom ne
pošilja spodbude zato, da bi v njih
povzročil površinski, zgolj čustven
vzgib, marveč si prizadeva, da bi bilo
v njihovih srcih vselej iskreno
čustvo obžalovanja. In poleg
obžalovanja tudi veselje – ta dvojica,
ki je kristjan nikdar ne bi smel
pozabiti. Takšno je bilo tudi voščilo, s
katerim je oče nagovoril svoje sinove
in hčere ob začetku novega leta 1974:
Vsem obilo veselja, meni pa –
skupaj z veseljem – tudi
skrušenost.[21]

Med vrsticami pisma odmevajo
ohlipi nujnosti. Za trenutek se znova
zaiskri minljivost časa. V ozadju pa je
slutiti razpoloženje očetovega duha:

Z vsem svojim bitjem moramo
utripati, otroci moji, moramo
utripati, ker bomo za nekoristno
porabljen čas morali podati obračun.
Za nas je čas božja slava, čas – vsak



trenutek – je neponovljiva priložnost
za sejanje dobrega nauka. Nikdar ne
obstajajo razlogi za zanemarjanje
apostolata.[22]

Drža ustanovitelja – ki je bil trden v
veri, ne da bi popustil niti za
milimeter, zvest svojim zavezam,
razumen v svojih odločitvah,
neomajen in odgovoren – je
ohranjala edinost Dela ter
preprečevala njegov razkroj. V pismu
jim pojasni razlog svojega ravnanja:

Hčere in sinovi moji, zelo jasno želim
povedati, da čutim svojo odgovornost
pred Bogom, ker mi je zaupal toliko
duš. In potem ko sem veliko premolil
ter še druge dalj časa spodbujal k
molitvi, sem vam sporočil ukrepe, ki
sem jih po vesti ocenil kot razumne,
da bi vi – sredi tega cerkvenega
kaosa – imeli na voljo zanesljive
smernice, po katerih bi se mogli
ravnati.[23]

Malo pozneje pa:



V Opus Dei ne moremo imeti pod
streho nikogar, ki bi bil nesrečno
zmožen prelomiti trdno – tako
pravim namenoma: trdno! – edinost
vere in dobrega duha, s katerim si
kljub svoji osebni bedi prizadevamo
za tesno bližino z Gospodom.[24]

* * *

V svojem tretjem zvonjenju oče
priznava, kakšno veselje ga
prevzema, ko gleda zvestobo in
čvrsto krščansko življenje svojih
hčera in sinov; njihovo
razpoložljivost za služenje Bogu v
Opus Dei, pri čemer so se selili iz
kraja v kraj ali pa neutrudno
vztrajali na istem mestu. Nad to
velikodušnost, jim pravi, je Gospod 
obilno razlil svojo posvečujočo
učinkovitost: spreobrnjenja,
poklici, zvestoba Cerkvi na vseh
koncih sveta.[25]

Tako zgodovina kot »predzgodovina«
širitve po različnih evropskih



državah je bila plod osebnega
prizadevanja očeta, ki je bil
neprestano na poti, odpiral centre ter
polnil ceste z zdravamarijami in
petjem. Prenekaterikrat se je
odpravil na potovanje onkraj
italijanskih meja, obhodil mnogo
mest in obiskoval Marijina svetišča.
Tega ni počel iz muhavosti. Ko so mu
namreč zdravniki v zadnjem času
svetovali, naj odide iz Rima, da bi
zamenjal okolje in si nekoliko
oddahnil od dela, jim je odgovoril: 
Biti moram v Rimu. To je moj križ
in moram ga objeti.[26]

Ni imel neposredne in osebne
izkušnje o apostolskih dejavnostih, ki
so jih njegovi otroci izvajali v
različnih državah obeh ameriških
celin z izjemo Mehike, kamor je bil
poromal leta 1970. Želel je videti,
kako živijo »v svojem elementu«, a za
to se nikakor ni hotela ponuditi
ugodna priložnost. Pisali so mu. Ga
klicali. Vztrajno so ga prosili, naj jih



vendar že obišče. Na vse mogoče
načine so poskušali očeta prepričati o
potrebi po tem, da bi videl dežele,
kjer so njegovi sinovi in hčere
opravljali apostolsko delo, okolje, v
katerem so prebivali, ter raznovrstne
pobude, ki so zaživele po njihovi
zaslugi. Očetov odgovor je bil zmeraj
nespremenljivo isti: da je reven, da
ne hodi na turistična potovanja in da
ne bo šel tja, kjer bi mu bilo všeč,
marveč tja, kamor mu ukažejo. Leta
1969, ko mu še na kraj pameti ni
padlo, da bi se podal na katehetsko
potovanje po ameriških državah, so
ga nekoč pri družinskem klepetu
povprašali o tej možnosti:

Načrtov ne morem delati kar sam, je
odgovoril. Ne vem, jaz ne ukazujem.
Tukaj se ukazuje kolegialno. V Opus
Dei ni prostora za diktatorja. Pri
odločanju imam le en glas. Moram se
prilagoditi večini. Zelo si želim iti, ne
samo v Ameriko, pač pa tudi v druge
kraje, v Afriko in Azijo … Nekega dne,



če bo to primerno, mi bodo rekli:
Oče, morate iti tja. In bom šel.[27]

Če bi bilo to odvisno zgolj od njegove
želje, bi oče zagotovo že večkrat
obkrožil svet, da bi se srečal s svojimi
sinovi in hčerami v daljnih deželah.
In vendar ga je prošnja s
priporočilom, naj obišče ameriške
države, kmalu presenetila, in sicer v
trenutku, ko mu ni bilo do potovanj.
Pisal se je mesec marec 1974, ko so
mu njegovi sinovi začeli obzirno
namigovati, naj se kakor leta 1972
odpravi na katehetsko potovanje,
tokrat po ameriških deželah. Načelno
je bila očetu zamisel všeč, ker bi to
potešilo njegovo gorečnost za duše
ter bi imel priložnost utrditi v veri na
tisoče ljudi. Upiralo pa se je njegovo
globoko osebno zavračanje tega, da
bi bil v središču pozornosti, da bi
moral biti izpostavljen ploskanju,
pohvalam in javnim izrazom
naklonjenosti, kakor da bi bil



svetnik. To mu je vzbujalo sram in
ponižnost.[28]

Ko je 25. marca pisal gvatemalskemu
kardinalu Mariu Casariegu, je oče na
neki način že načrtoval morebitno
potovanje čez lužo: Molíte, mu pravi,
da bi se vse uredilo in bi se mogli –
skupaj z g. Álvarom in g. Javierjem
– odpraviti na pot po teh predragih
deželah.[29] Mesec dni zatem
kardinalu ponovno zagotavlja: 
Nadejam se, da bom v nekaj
mesecih uresničil svojo željo po
obisku teh dežel.[30] To še ni bila
trdna odločitev, marveč možnost, ki
ga je navdajala z zadovoljstvom.

Meseca maja je ustanovitelj v
Pamploni prisostvoval svečani
podelitvi dveh častnih doktoratov
Univerze v Navari. Na akademski
slovesnosti, ki je bila 9. maja 1974,
sta iz rok očeta, velikega kanclerja,
doktorski naziv prejela škof mesta
Essen, msgr. Franz Hengsbach, in



profesor Jérôme Lejeune.
Ustanoviteljev govor ob tej
priložnosti je bil osredotočen na
nedotakljivo svetost človeškega
življenja: Človeška življenja, ki so
sveta, ker prihajajo od Boga, je
dejal navzočim na slovesnosti, ne
morejo biti obravnavana kakor
navadne stvari, kot številke neke
statistike.[31]

Nazaj grede je med postankom v
Madridu podelil prvo sveto obhajilo
enemu izmed svojih nečakov, kot je
bilo dogovorjeno.[32] Ko pa je
pripotoval nazaj v Rim, so mu
njegovi sinovi predlagali spremembo
načrtov. Tedni, ki jih je imel pred
seboj, so bili ugodna, morda celo
edinstvena prilika za uresničenje
predvidenega popotovanja čez
Atlantik. Spregovorili so mu o obilnih
duhovnih dobrinah, ki bi jih prinesel
njegov obisk: na prvem mestu
okrepitev duha in obogatitev
notranjega življenja mnogih njegovih



sinov in hčera. Poleg tega bi lahko
dal koristne nasvete direktorjem in
direktoricam različnih regij ter med
ljudmi na široko zasejal dober nauk.
Kot je bilo pričakovati, je zmagala
očetova apostolska gorečnost in brž
so pripravili vse potrebno za
potovanje, upoštevajoč, da utegne
bivanje v južnoameriških deželah
trajati dalj časa.[33]

Neko pomembno vprašanje pa je bilo
še odprto. Je bil oče glede na svoje
zdravstveno stanje zmožen prestati
takšno pot? Previdno so zaprosili za
zdravniško mnenje o primernosti
potovanja ter s tem povezanih
naporov. Nekaj dni poprej je šel v
Pamploni na zdravstveni pregled.
Nato ga je v Madridu ponovno
pregledala ekipa zdravnikov
navarske Univerzitetne klinike.

Potem ko je bilo izključeno tveganje
zaradi ledvičnega popuščanja, ki je
postajalo iz leta v leto resnejše;



potem ko so pustili ob strani njegovo
hudo utrujenost; potem ko so
odmislili številne posledice prestanih
bolezni in drugih manjših kroničnih
težav, so zdravniki očetovo splošno
zdravstveno stanje opredelili kot
»zadovoljivo«.[34] Z zornega kota
tretje osebe morda ta beseda zveni
rahlo ironično. Drugačen pomen pa
je imela za očeta, ki je popolnoma
soglašal s tako ugodnim izvidom, saj
mu je to obetalo široko polje
dejavnosti brez kakršnihkoli
omejitev. Glede zdravnikov pa je
treba povedati, da je to bilo mnenje,
pri katerem so lahko upoštevali
merila onkraj meja znanosti. Zato je
v zdravniškem poročilu vnaprej
podano pojasnilo za primer
morebitnih ugovorov: »Po tehtnem
razmisleku smo se kljub navedenim
opažanjem odločili odgovoriti
pritrdilno glede možnosti njegovega
potovanja v Ameriko.«[35] Tisti, ki so
ga pregledali, v nadaljevanju
pojasnijo, da »je bilo ugodno



zdravniško mnenje o potovanju
podano ob upoštevanju osebnosti
msgr. Escrivája de Balaguerja«.

Po mnenju zdravnikov, ki so ga
poznali, je bil poslušen pacient, ki ni
povzročal nikakršnih zapletov.
Sodeloval je in se smehljal. Iz
njegovih ust ni bilo nikdar slišati ene
same pritožbe. Ko so ga na
zdravniških pregledih povprašali o
počutju, je nespremenljivo
odgovarjal: Jaz sem v redu. Potem je
pokazal na svoja dva kustosa, Álvara
in Javierja, ter dodal: Onadva pa
vam bosta lahko razložila, kar
mislita.[36] Kar pa ne pomeni, da je
bil enostaven pacient. V zagovor
njegovih zdravnikov bi ga bilo treba
označiti kot zares edinstvenega
bolnika. Med izčrpavajočo katehezo
po Španiji leta 1972, katere posledice
so se sicer kaj kmalu pokazale na
njegovem telesnem ustroju, se je na
primer počutil kot v devetih nebesih.
Za to zdravniki niso imeli



prepričljive razlage. Tako kot niso
mogli pojasniti, zakaj skrb zbujajoče
poslabšanje stanja, razvidno iz
zdravstvenih preiskav, ni kazalo
neposrednega vpliva na očetovo
vitalnost.

Pri sprejemanju odločitve o
njegovem čezatlantskem potovanju
so zdravniki poleg tveganj upoštevali
veliko dobrobit, ki bi jo prinesel
njegov obisk, ter ustanoviteljevo
neotipljivo duhovno energijo. Vseeno
so mu z vso previdnostjo svetovali,
naj bo obremenitev z aktivnostmi
zmerna, naj bo pogosto predviden
čas za oddih in naj ga ves čas
potovanja spremlja zdravnik.[37]

Slednje je bilo še najlažje doseči.
Doktor Alejandro Cantero je bil ob
njem od trenutka, ko so vzleteli z
madridskega letališča. Kar pa se tiče
zmernosti pri njegovih aktivnostih in
priporočenega časa za počitek –
pustimo to za zdaj raje ob strani.



Pri vsem tem je očetovo navdušenje
nad načrtovanim apostolskim
popotovanjem po Južni Ameriki kaj
kmalu splahnelo. Kot se je ob takšnih
priložnostih skoraj vedno dogajalo, je
šel tudi tokrat na pot brezvoljen, brez
kakšne posebne zagretosti ali
zadovoljstva. Ko mu je na predvečer
njegovega odhoda nekdo omenil
katehezo po Ameriki, je brez
ovinkarjenja v nekaj besedah opisal
svoje notranje razpoloženje: Prav
nič mi ni do tega potovanja,
vendar doslej še nikoli nisem
storil, kar sem sam želel.[38] Tako je
bilo. Glede obojega je imel prav.
Zdelo se je, kakor bi Gospod prežal
na priložnost, da mu odvzame
sleherno človeško oporo. Njegovo
zatočišče je bila molitev. In z
molitvijo svojih hčera in sinov se je
podal čez Atlantik:

Naj mi Jezus obvaruje moje hčere v
Rimu, je pisal članicam Centralnega
sveta.



Predrage! Čez nekaj dni se bomo
odpravili na potovanje v Južno
Ameriko in potrebna je pomoč vaše
molitve ter vašega dela. V veliko
veselje mi je misel, da nas spremljate
na ta način.

Tukaj so vse vaše sestre zelo dobro.

Ljubezniv blagoslov vam pošilja vaš
oče

Mariano.[39]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] AGP, P01 1972, str. 163.

[2] AGP, P01 1973, str. 309.

[3] AGP, P01 1975, str. 655; tudi Álvaro
del Portillo, Sum. 1656. Da bi pokazal,
da se ni štel za nepogrešljivega, je

https://opusdei.org/sl-si/article/3-potovanje-v-juzno-ameriko-1974
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


govoril: Iz nebes vam bom bolj
pomagal, kajti tukaj sem samo v
breme (Javier Echevarría, Sum.
2050).

[4] Javier Echevarría, Sum. 3290.

[5] AGP, P01 1973, str. 493.

[6] Jesús Álvarez Gazapo je bil 27.
januarja 1974 priča nekemu
pogovoru z očetom. Potem ko je slišal
enega od svojih sinov igrati na
violino, ga je oče vprašal, koliko let že
igra. Dvaindvajset let, mu je
odgovoril. Na kar je oče pripomnil: 
Jaz pa že dvainsedemdeset. Toda
tako je z notranjim življenjem:
treba je igrati vsak dan, brez
enega samega dneva predaha, z
vztrajnostjo, s potrpežljivostjo …
in s potrpežljivostjo drugih.
Dvainsedemdeset let igranja na
violino in kontrabas! (»Igrati
kontrabas« je španski rek, ki pomeni
početi nekaj nekoristnega in
neprimernega). Prim. Sum. 4498.



[7] Prim. AGP, P01 1974, str. 951.

[8] Pismo 28. 3. 1973, št. 2 in 3.

[9] Prav tam, št. 7 in 8.

[10] Prav tam, št. 8.

[11] Prav tam, št. 18.

[12] Prav tam. Heb 13,8: »Jezus Kristus
včeraj in danes, isti tudi na veke.«

[13] Pismo 17. 6. 1973, št. 18.

[14] Prim. prav tam, št. 10.

[15] Prav tam, št. 12.

[16] Pismo vsem članom Dela,
EF-731200-1.

[17] Prav tam.

[18] Pismo 14. 2. 1974, št. 1. S tem misli
na donenje zvonov iz cerkve
Angelske Matere Božje v
dopoldanskih urah 2. oktobra 1928,
na dan ustanovitve Opus Dei.



[19] V pismu se očetovsko spodbujanje
k pobožnosti in zvestobi do Cerkve
prepleta s pritrkavanjem na »veliki
zvon«, ko pred oči bralca postavlja
surove prizore človeške burke.
Vzemimo le primer: Morali smo
prenašati – in kako me boli srce ob
tem pisanju – célo kavalkado
čudakov, ki so za krinko
novodobnih prerokov, čeprav jim
to ni povsem uspelo, skušali skriti
obraz krivoverca, skrajneža,
mesenega človeka ali razžaljenega
ošabneža.

Otroci moji, to boli, vendar moram
s temi udarci na zvon poskrbeti za
prebuditev naših vesti, da vas ne
bi med spanjem zajel ta val
hinavstva. Cinizem predrzno
poskuša upravičiti – in celo hvaliti
– apostazijo in odpadništvo kot
izraz pristnosti. Poleg tega ni bilo
redko, da so ti nelojalni
samovoljneži po svojem hrupnem
odpadu še naprej poučevali verouk



v katoliških izobraževalnih
ustanovah ali delili nauke s
pomočjo paracerkvenih
organizmov, ki so se v zadnjem
času silno namnožili (prav tam, št.
13).

[20] Prav tam, št. 1.

[21] Prav tam, št. 22. Služímo
Gospodu z veseljem! To je naša
želja, pravi načrt za sveto življenje
ob začetku novega leta. Prav zato,
da bi mu služili, nas je spodbudil,
naj hodimo po tej božji poti Dela
(prav tam, št. 2).

[22] Prav tam, št. 9.

[23] Prav tam, št. 18.

[24] Prav tam, št. 19.

[25] Prav tam, št. 5.

[26] RHF, D-15111; zdravniško
poročilo, sklepna opomba.



[27] Álvaro del Portillo, PR, str. 1091.
Na neko podobno vprašanje je
odgovoril: Šel bom v Ameriko,
kamor si – tako kot na vse konce
sveta – želim iti, ko bo za to
obstajal razumen razlog; takrat,
ko bi šel na takšno pot oče številne
in revne družine, ker bi bilo to za
družino nekaj zelo dobrega (prav
tam, PR, str. 1092).

[28] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
1579; Javier Echevarría, Sum. 2049;
Isabel La Porte Ríos, Sum. 5185.

[29] Pismo, EF-740325-1.

[30] Pismo, EF-740423-1.

[31] Obramba človeškega življenja je
bila stična točka prizadevanj obeh
častnih doktorjev, kot je dejal veliki
kancler, ko je glede msgr. Franza
Hengsbacha izpostavil njegovo 
pogumno in neutrudno oznanjanje
vere; o drugem prejemniku pa: Ni
naključje, da njegovo prvo delo iz



leta 1934 govori o obrambi
življenja, zoper zgrešena stališča,
ki so se v tistem času skušala
uveljaviti v njegovi domovini.
Odločna obramba človeškega
življenja je po vsem svetu ponesla
ime profesorja Lejeuna s pariške
univerze, ki ga svetovna znanost
enoglasno priznava kot enega
izmed prvih in najodličnejših
raziskovalcev na področju
genetike (Govor, 9. 5. 1974; v: 
Josemaría Escrivá de Balaguer y la
Universidad, op. cit., str. 106).

[32] Prvo obhajilo je podelil svojemu
nečaku Josemaríu. Prim. Pismo
Santiagu Escriváju de Balaguerju y
Albásu, EF-740400-1; in njegovemu
sinu, Santiagu Escriváju de
Balaguerju García-Herrero, EF-
740400-2; Joaquín Alonso Pacheco,
PR, str. 1658.

[33] Pozneje je o tistem burnem
mesecu maju 1974 in o navodilih, ki



jih je pred odhodom iz Rima v
Španijo od njega prejel g. Javier (po
domače Javi), povedal: Šel sem v
Ameriko proti svoji volji. Glede
tega moram biti iskren. Odpravil
sem se od tod in rekel Javiju:
Vzemi malo oblačil, saj moramo
opraviti tole reč v Navari, sesti na
letalo v Madridu, potem pa nazaj.
Zgodilo pa se je, da se je potovanje
podaljšalo za štiri mesece (Álvaro
del Portillo, PR, str. 1092).

[34] Prim. RHF, D-15111; zdravniško
poročilo, maj 1974.

[35] Prav tam.

[36] Zdravniki, ki so zanj skrbeli,
pričujejo, da je dobre volje in z vso
ubogljivostjo sprejel vsako
zdravniško navodilo, ne da bi
spraševal o značilnostih svoje
bolezni; prav tako glede zdravil:
nikoli ni postavljal vprašanj o
njihovem delovanju ali terapevtskih
lastnostih. O njegovem obnašanju še



dodajajo: »Na zdravniških pregledih,
ki smo jih opravili, izstopajo njegova
poslušnost, potrpežljivost in odločna
želja po sodelovanju z nami, ne da bi
kadarkoli pokazal svoje neugodje
zaradi neprijetnosti, ki so del vsake
medicinske preiskave. Ko ga kaj
vprašamo, brez zadržkov razkrije
svoje stanje, pusti se pregledati od
glave do nog, na našo željo se uleže
ali vstane, ustrežljivo in pokorno se
obnaša pri odvzemu krvi, pri
rentgenskem slikanju in pri
elektrokardiografiji. Obenem pa si ne
pusti streči. Težko mu je pomagati
pri slačenju ali pri odpenjanju
srajčnih gumbov, saj nas sam vselej
prehiti. Če nam uspe, da mu
odpnemo kak gumb, nas prime za
roko in nam jo poljubi« (prav tam).

[37] V zdravniškem poročilu tudi piše:
»Prilagodili smo jemanje predpisanih
zdravil, podali smo dodatne
dietetične zahteve ter določili
življenjski slog, ki vključuje manj



intenzivno apostolsko aktivnost v
primerjavi s podobnimi potovanji v
preteklosti. K pozitivnemu mnenju je
pripomoglo dejstvo, da ga bo na
potovanju spremljal zdravnik« (prav
tam, sklepne opombe).

[38] Álvaro del Portillo, Sum. 1568.

[39] Pismo iz Madrida, EF-740516-1.
Istega dne je pisal Joséju Luisu
Múzquizu: Spremljaj me s svojo
molitvijo v tem času kateheze po
Ameriki. Prepričan sem, da nas bo
po posredovanju naše Matere ter
našega očeta in gospoda, sv.
Jožefa, in s pomočjo mojih otrok
Gospod blagoslavljal bolj in
bolj(Pismo iz Madrida, EF-740516-2).

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/2-tretje-zvonjenje/ (17. Feb.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/2-tretje-zvonjenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/2-tretje-zvonjenje/

	2. Tretje zvonjenje

